
 

 

 

 

 

 

Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 
 

 

Karya Mattulada 

 

 

 

Abstract 

In this article, the author describes the ethnography of the To-Kaili, the largest ethnic group in Central 

Sulawesi. To-Kaili had an important historical role in the period of Dutch colonization. At least 

buhannya four kingdoms tried to rebel against Dutch rule namely Moutong, Banawa, Sigi and Kulawi. 

The author goes on to discuss the "modal personality" of Kaili people which covers social and religious 

life, ethos, language, art and literature. In the last section, he tries to predict how those people will 

face changes in the near future. 

 

 

 

Pendahuluan 

Apa yang disebut Sulawesi Tengah dalam 

tulisan ini, adalah wilayah daerah Propinsi 

Sulawesi Tengah, yang terletak dalam batas 

koordinat 2°LU-3,48° LS dan 119,22° BT-

124,20° BT dengan batas-batas wilayah se-

bagai berikut: 

 

-Sebelah utara dengan Laut Sulawesi dan 

Propinsi Dati I Sulawesi Utara; 

-Sebelah selatan dengan Propinsi Sulawesi 

Selatan dan Tenggara; 

-Sebelah barat dengan Selat Makasmplsar, dan 

-Sebelah timur dengan Pulau Taliabu di Laut 

Sulu, wilayah Propinsi Dati I Maluku. 

 

Luas wilayah Dati I Sulawesi Tengah, 

63.689.25 km² atau 6.368,925 ha terbagi atas 

empat buah Kabupaten Dati II yaitu: 

 

1. Kabupaten Donggala  1.600.660 ha 

2. Kabupaten Poso  2.801.350 ha 

3. Kabupaten Banggai  1.206.445 ha 

4. Kabupaten Buol Toli-Toli  760.470 ha 

 

Sulawesi Tengah pada umumnya dipeng-

aruhi oleh dua musim secara tetap yaitu musim 

Barat yang kering dan musim Timur yang 

membawa banyak uap air. Musim Barat yang 

kering itu berlaku dari bulan Oktober sampai 

dengan April yang ditandai dengan kurangnya 

turun hujan, sedangkan musim Timur yang 

banyak membawa uap air, yakni pada bulan 

April sampai dengan Oktober yang ditandai 

dengan banyaknya turun hujan. Curah hujan di 

Sulawesi Tengah setahunnya bervariasi antara 

800-3.000 mm. Kecuali Lembah Palu yang 

sangat kurang mendapat curah hujan, maka 



Mattulada 

 

 93 

variasinya bergerak antara 400-1.000 mm saja 

setahun.  

Suhu udara di Sulawesi Tengah untuk 

daratan tinggi berkisar antara 20-30°C. Dan di 

daerah daratan rendah berkisar antara 25-31°C. 

Dengan kelembaban rata-rata bulanan berkisar 

antara 71% sampai dengan 76%. 

Penduduk Sulawesi Tengah menurut sensus 

tahun 1980, berjumlah 1.289.226 jiwa, dengan 

tingkat pertumbuhan penduduk 3,86%. Sedang 

hasil Survai Penduduk Antarsensus tahun 1985 

(SUPAS 85) memperkirakan jumlah penduduk 

Sulawesi Tengah sebesar 1.510.957 jiwa deng-

an tingkat pertumbuhan rata-rata 3,22% seta-

hun. Tingkat pertumbuhan ini dapat dikatakan 

tinggi, disebabkan karena daerah ini menjadi 

daerah terbuka untuk perpindahan penduduk, 

baik bagi perpindahan penduduk melalui pro-

gram nasional transmigrasi, maupun perpin-

dahan spontan dari daerah propinsi lain. Bila 

dibandingkan jumlah penduduk dengan luas 

wilayah Sulawesi Tengah, maka ratarata kepa-

datan penduduk adalah 20 jiwa per km². 

Penduduk yang baru berjumlah satu seteng-

ah juta jiwa yang mendiami wilayah propinsi 

yang sangat luas itu, dapat dikatakan tidak 

dengan mudah dapat cepat mengembangkan 

diri mengelola potensi alam yang besar itu. 

Namun demikian, keadaan yang dapat dicapai 

oleh masyarakat Sulawesi Tengah dalam kehi-

dupan kebudayaannya sejak berabad yang lalu, 

dapat dikatakan tidak terlampau terisolasi dari 

perkembangan umum kebudayaan yang terda-

pat di daerah lain di kepulauan Nusantara ini. 

Tentu terdapat berbagai faktor yang turut 

mengambil bagian dalam pembentukan kebu-

dayaan penduduk Sulawesi Tengah seperti 

yang dijumpai sekarang. 

Peta 1. Propinsi Sulawesi Tengah Secara Administrasi 



Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 94 

Faktor-faktor tersebut antara lain: 

 

1. Gerak perpindahan (migrasi) penduduk pada 

masa prasejarah yang masuk secara bertahap 

ke Sulawesi Tengah. 

2. Persebaran agama Islam dan Kristen di ka-

langan penduduk Sulawesi Tengah. 

3. Pengaruh dan peranan pergerakan kemerde-

kaan Bangsa Indonesia sebagai bangsa yang 

merdeka dan berdaulat 

 

Beberapa sarjana dalam laporan penelitian 

mereka telah mencoba melakukan rekonstruksi 

asal-mula persebaran penduduk, serta pertum-

buhan kebudayaan yang mereka miliki. Para 

penulis masa lampau yang sangat terkenal 

seperti Albert C. Kruijt, N. Adriani dan R. W. 

Kaudern.1 

 Rekonstruksi itu didasarkan pada hasil 

penelitian dan perbandingan dari benda-benda 

peninggalan prasejarah, bahasa dan mite, serta 

legenda penduduk yang tersebar di berbagai 

tempat pemukiman yang luas tersebar di wi-

layah ini. Menurut Albert C. Kruijt, daerah 

yang didiami penduduk Toraja Sulawesi Teng-

ah itu pada mulanya, lebih dahulu didiami oleh 

suatu kelompok penduduk yang belum jelas 

diketahui identitasnya. Akan tetapi Kleiweg de 

Zwaan, masih dapat menemukan sisa-sisa dari 

penduduk Loinang yang berlokasi di jazirah 

Timur Sulawesi Tengah. 

Selanjutnya menurut Kruijt, terjadilah mi-

grasi dua tahap lagi, baik ke Sulawesi Tengah 

maupun ke Sulawesi Selatan. Akan tetapi tidak 

dijelaskan kapan berlangsungnya kedua tahap-

an tersebut. Hanya dikatakan bahwa migrasi 

pertama adalah kedatangan penduduk yang 

mendukung kebudayaan Megalith, yang dise-

but oleh Kruijt De steenhouwers (pemecah 

 
1 Masing-masing dengan bukunya, antara lain. Kruijt, 

Albert C. Dr. De West Toradjas op Midden Celebes, 

Nieuweeksdeel XI, Amsterdam, 1983. Adriani, N. De 

batu). Penduduk ini diperkirakan datangnya 

dari dua arah, pertama datang dari arah utara, 

diduga berasal dari kepulauan Jepang. Mereka 

masuk ke Sulawesi Tengah lewat Minahasa, 

menyusuri daratan terus ke Selatan melalui 

Gorontalo, Teluk To mini, sehingga akhirnya 

sampai di Sulawesi Tengah. Migrasi kedua, 

datang dari arah Selatan, diperkirakan melalui 

Sungai Sa'dang, terus ke daerah jazirah Utara 

Sulawesi Selatan. Peninggalan-peninggalan 

penduduk berkebudayaan Steenhouwer ini, an-

tara lain berupa kuburan-kuburan batu (kalam-

ba), lesung-lesung batu, patung-patung dalam 

ukuran besar, menhir dan dolmen. 

Migrasi kedua dinamakan oleh Kruijt 

sebagai De pottenbakkers (pembuat tembikar) 

dari tanah liat. Benda-benda itu, berupa tem-

payan-tempayan besar yang ruparupanya digu-

nakan untuk penyimpanan/penguburan mayat, 

dan periuk-periuk kecil, mungkin untuk keper-

luan memasak. Diperkirakan penduduk dengan 

kebudayaan Pottenbakkers ini masuk Sulawesi 

Tengah dari arah Teluk Bone, yakni dari suatu 

tempat di antara Malii dan Wotu. 

Dari sini penduduk pembuat tembikar itu 

menuju ke arah utara, ke daerah Poso Sulawesi 

Tengah, terus ke daerah barat, yakni ke daerah 

Pegunungan Lore, hingga ke daerah aliran 

Sungai Koro. Dari sana arahnya, kemudian 

membelok kembali ke selatan dan berhenti di 

suatu tempat yang bernama Waebunta, suatu 

tempat di daerah Galumpang yang kini terma-

suk wilayah Kabupaten Mamuju Sulawesi 

Selatan. 

Migran pottenbakkers ini menurut Kruijt 

ada juga yang datangnya dari arah laut (Selatan 

Makassar ?) memasuki daerah Palu dan menye-

bar ke Lembah Palu. Penduduk pendatang baru 

itu, membawa anasir kebudayaan baru ke 

Bewoners Van Midden Celebes, dalam Verzamelde, 

Geschriften III, hlm. 75-116 

https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/24


Mattulada 

 

 95 

dalam kehidupan penduduk pribumi Lembah 

Palu, dalam lapangan sosial ekonomi dan religi, 

antara lain sebagai berikut: 

 

1. Dalam lapangan ekonomi diperkenalkan tek-

nik pertanian berpengairan. 

2. Dalam lapangan religi disumbangkan satu 

sistem yang mengenal struktur dewa-dewa 

yang bertingkat-tingkat. Di samping itu juga 

diperkenalkan upacara-upacara keagamaan 

yang rumit. 

3. Dalam lapangan kehidupan sosial diperke-

nalkan sejumlah peraturan baru, termasuk 

inovasi dari suatu lapisan sosial baru, yakni 

lapisan bangsawan, yang berada di atas 

lapisan sosial yang telah ada lebih dahulu 

berlaku dalam masyarakat, yaitu lapisan 

budak dan merdeka. 

 

Eksistensi lapisan sosial bangsawan, seba-

gai lapisan baru ini terikat pada mite/ legenda 

Sawerigading dan Manuru Lasaeo. Unsur-

unsur kebudayaan baru yang datang bersama 

orang-orang pendatang baru itu, menurut Kruijt 

diperkirakan berasal dari unsur-unsur kebuda-

yaan Hindu Jawa, yang berasal dari Pulau Jawa. 

Tentang mite/legenda Sawerigading yang ter-

dapat dalam epos Galigo sebagai tokoh orang 

Bugis di Sulawesi Selatan, diduga perseba-

rannya sebagai tokoh legendaris di Sulawesi 

Tengah meliputi daerah yang sangat luas dari 

pantai Barat di Selat Makassar, sampai ke 

Luwuk Banggai di Teluk Tolo. 

 
2 Lihat R. W. Kaudern, Migrations of the Toradjas in 

Central Celebes, Gotherborg, 1938. 

Selain terjadi migrasi yang berasal dari luar 

Sulawesi, sepanjang kehidupan penduduk 

Sulawesi Tengah, terjadi pula beberapa migrasi 

lokal. Kaudern membahas mengenai migrasi 

yang berlangsung di Sulawesi Tengah dalam 

bukunya menyatakan bahwa perpindahan 

penduduk di daerah ini terjadi karena berbagai 

sebab, seperti bencana alam, epidemi penyakit 

dan adat berperang di antara desa-desa.2 

Perangperang yang sangat sering terjadi itu, 

bertalian erat dengan adat pengayauan mereka. 

Suasana peperangan itu mengakibatkan 

penduduk desa acapkali mengungsi lebih jauh 

ke daerah pedalaman yang sukar dijangkau 

oleh musuhnya. Sebagai akibat lebih jauh dari 

adat peperangan ini, timbullah lembaga yang 

berasal dari tawanan perang, pada beberapa 

kelompok kaum yang besar di Sulawesi 

Tengah. Juga punahnya sesuatu kaum tertentu, 

adalah sebagai akibat adat peperangan itu, 

seperti yang dialami oleh kepunahan kelompok 

kaum ToPajapi. 

Pemukiman penduduk sebagian besar 

terpusat di sepanjang pantai (71,21%); tersebar 

di pedalaman (17,15%), termasuk penduduk 

yang hidup terpencil di pegunungan, berjumlah 

kurang lebih 30.000 jiwa, dan selebihnya di 

daerah kepulauan, (11,64%). Perincian lebih 

lanjut tentang jumlah dan tingkat kepadatan 

penduduk untuk keempat Kabupaten sampai 

dengan tahun 1985, adalah sebagai berikut :3  

Menurut biasanya, seperti umumnya yang 

dikemukakan dalam laporan penelitian 

3 Lihat : Bappeda Sulawesi Tengah, Rancangan Pelita 

V Sulawesi Tengah, tahun 1989. 

https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2022/01/kaudern-1925b.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2022/01/kaudern-1925b.pdf


Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 96 

mutahir4 Sulawesi Tengah itu didiami oleh 

banyak jenis kelompok etnik (sukubangsa), dan 

terbesar di empat buah Kabupaten, dalam 

gambaran kasarnya sebagai berikut. 

Kelompok etnik (1) Kaili, (2) Tomini, (3) 

Kulawi umumnya berdiam di Kabupaten 

Donggala. Kelompok-kelompok etnik (4) 

Pamona, (5) Lore, (6) Mori, dan (7) Bungku, 

umumnya berdiam di Kabupaten Poso. Kelom-

pok-kelompok etnik (8) Saluan, (9) Balantak, 

dan (10) Banggai umumnya bermukim di 

Kabupaten Luwuk Banggai. Kelompok-kelom-

pok etnik (11) Toli-Toli, dan (12) Buol, 

umumnya bermukim di Kabupaten Buol Toli-

Toli. Dua belas buah kelompok etnik inilah 

yang umumnya menjadi pedoman pembagian 

kelompok etnik (suku-bangsa) di Sulawesi 

Tengah. 

Cara pengelompokan etnik tersebut biasa-

nya menurut pengelompokan "bahasa", atau 

"nama tempat pemukiman", mengikuti apa 

yang sudah dipublikasikan para peneliti sebe-

lumnya. 

Di antara kedua belas kelompok etnik yang 

menjadi penduduk (asli) Sulawesi Tengah, 

maka kelompok etnik Kaililah yang terbesar 

jumlahnya yaitu kira-kira 45% dari seluruh 

jumlah penduduk Sulawesi Tengah. 

Buku ini, akan memusatkan perhatian kepa-

da kelompok etnik To-Kaili, dengan menggu-

nakan kriteria tertentu sebagai alat identifikasi 

etnologis. Untuk identifikasi sesuatu kelompok 

manusia dalam suatu komunitas tertentu 

dengan maksud untuk membedakannya dari 

kelompok-kelompok lainnya, biasanya diguna-

kan beberapa keadaan khusus dari kelompok 

itu. Keadaan itulah yang menjadi identitas atau 

sebutannya. Biasa digunakan bahasa, dialek, 

ciri kebudayaan, nama tempat, keadaan alam 

 
4 Lihat antara lain Upacara Tradisional Daerah 

Sulawesi Tengah, Departemen Pendidikan dan Kebu-

tertentu, dan sebagainya. 

Kelompok kaum atau etnik yang diiden-

tifikasikan menurut bahasa yang dipakainya, 

biasanya digolongkan ke dalam nama rumpun 

bahasa, seperti orang Melayu karena berbahasa 

Melayu, orang Bugis karena berbahasa Bugis, 

orang Sunda karena berbahasa Sunda dan 

sebagainya. Karena pemakaian bahasa itu 

sangat luas tersebar oleh penutur yang berbeda-

beda asal tempat tinggalnya, maka disebutlah 

misalnya: orang Melayu Riau, orang Bugis 

Rappang, orang Sunda Bogor, dan sebagainya. 

Juga biasa digunakan simbol atau kata tertentu 

dalam suatu bahasa umum yang luas tempat 

tinggal penuturnya tidak dapat dibatasi oleh 

nama tempat saja, maka dipilih simbol atau 

kata khusus dalam dialek bahasa (serumpun) 

itu seperti digunakan oleh Adriani dan Kruijt 

mengidentifikasikan dialek-dialek dalam 

kalangan apa yang disebutnya Toraja, dengan 

menggunakan kata sangkal, seperti tae, rai, 

ledo, da'a dan lain-lain yang semuanya berarti 

"tidak". Dengan kaitan itu, dibedakannya To-

raja Tae dari Toraja Da'a dan sebagainya. 

Kelompok kaum yang diidentifikasi menu-

rut ciri kebudayaan tertentu, seperti To-

Panambe, orang yang bermata pencarian hidup 

dengan menggunakan alat penangkap ikan 

yang disebut "panambe": ToRije'ne, orang 

(kaum) yang seluruh kehidupannya terletak di 

air. Kelompok kaum yang diidentifikasi menu-

rut tempat kediamannya seperti To-Palu, To 

(ri) Palu, ialah orang atau kaum yang bermukim 

di Palu, atau yang berasal dari negeri Palu. 

Sumber-sumber dari tulisan atau catatan 

orang asing yang dipelajari secara luas dalam 

dunia ilmu pengetahuan, seperti antara lain N. 

Adriani, Albert C. Kruijt, W. Kaudern dan lain-

lain merupakan karyakarya yang telah mem-

dayaan R.I. 1983/1984. 



Mattulada 

 

 97 

bentuk pendapat yang "baku" tentang "Orang 

Toraja", sebagai penduduk Sulawesi Tengah5 

mungkin sampai masa kini, masih dianut oleh 

banyak ilmuwan baik bangsa Indonesia mau-

pun orang asing. Hal ini disebabkan oleh 

karena belum cukup banyak tulisan lain yang 

dapat memberikan informasi bandingan terha-

dap keterangan-keterangan yang dipaparkan 

oleh tulisan-tulisan ilmuwan asing tersebut. 

Tulisan-tulisan yang berupa informasi-infor-

masi awal tentang penduduk wilayah Propinsi 

Sulawesi Tengah, juga yang berupa laporan 

hasil-hasil penelitian dari para sarjana bangsa 

Indonesia, dalam berbagai bidang ilmu penge-

tahuan, baru muncul sedikit demi sedikit sejak 

tahun tujuh puluhan. 

Walter Kaudern6 menyebut tentang pen-

duduk Sulawesi Tengah dengan sebutan "To-

raja" juga. Ia mengelompokkannya ke dalam 

empat kelompok besar, yaitu: 1. Toraja Palu, 2. 

Toraja Karo, 3. Toraja Poso dan 4. Toraja 

Sa'dan. Pembagian ini seperti diakui juga oleh 

Kaudern, agak berbeda dengan pengelompokan 

yang dikemukakan penyebar Injil berkebang-

saan Belanda, Dr. N. Adriani dan Dr. Albert C. 

Kruijt dalam karya mereka “De Bare’e 

Sprekende Torajas Van Midden Celebes,"7 

mengelompokkan penduduk Sulawesi Tengah, 

berdasarkan cara pandang linguistik, ke dalam 

kelompok-kelompok: 1. Toraja Timur, yang 

terdiri atas orang Toraja Poso, 2. Toraja Barat, 

yang terdiri atas orang Kaili Parigi, dan ke-3. 

Toraja Sa'dan.8  

Tetapi kemudian, apabila membicarakan 

tentang kelompok-kelompok itu, Kruijt tidak 

 
5 Sulawesi Tengah di sini tidak sama dengan wilayah 

Propinsi Sulawesi Tengah sekarang. Sulawesi Tengah 

yang dikemukan oleh Adriani, Kruijt dan lainlain 

termasuk sebagian Kabupaten Tana Toraja dan 

Kabupaten Luwu dalam wilayah Propinsi Sulawesi 

Selatan sekarang, di mana orang Toraja bermukim, 

Andi Tjella Nurdin telah menerbitkan sebuah katalog 

pernah menggunakan lagi pengelompokan 

Toraja Timur dan Toraja Barat. Adriani dalam 

bukunya De Bare’e Sprekende Toradja's 

Volume III dalam menelusuri bahasa-bahasa di 

Sulawesi Tengah, menggunakan klasifikasi 

yang sama dengan yang dipergunakan oleh 

Kruijt, dan selalu mempergunakan nama 

pengelompokan bahasa-bahasa Toraja Timur 

dan Toraja Barat. W. Kaudern berpendapat 

bahwa klasifikasi yang nyata terhadap orang 

Toraja, tidak dapat dilakukan semata-mata 

berdasarkan bahasa yang dipergunakan oleh 

kelompok etnik atau rumpun yang berbeda. 

tetapi mestinya juga menggunakan dasardasar 

kebudayaan dari rumpun-rumpun itu. 

Penulis-penulis orang Barat tersebut di atas 

yang menamakan penduduk dari sebagian 

wilayah Kabupaten/Dati II Donggala (seka-

rang) sebagai kelompok Toraja Barat dan 

sebagian wilayah Kabupaten/Dati II Poso 

(sekarang) sebagai kelompok Toraja Timur, 

baik dilihat dari sudut linguistik maupun kebu-

dayaan rumpun-rumpun itu, semata-mata kare-

na menganggap kata Toraja itu, berarti orang 

yang berasal dari highlands, yaitu highlanders, 

yang berarti "pemukim tanah tinggi atau 

pegunungan". Tentu saja hal itu benar kalau 

yang dimaksud mereka dengan Sulawesi 

Tengah itu, secara geografis, adalah tanah 

tinggi di bagian tengah Pulau Sulawesi seperti 

pada Peta 1. Dengan demikian mereka mena-

makan penduduk Pulau Sulawesi yang bermu-

kim di dataran tinggi atau pegunungan Sula-

wesi Tengah (secara geografis) orang Toraja 

saja. Mereka juga mengetahui bahwa penduduk 

tentang karya-karya tulis menyangkut Sulawesi 

Tengah. 
6 R. W. Kaudern, Op. Cit. 
7 Adriani dan Kruijt, Op.Cit. 
8 Lihat Peta 1, tentang pembagian kelompok etnik 

yang diberi nama Toraja di Sulawesi Tengah oleh 

Adriani dan penulis lainnya. 



Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 98 

yang mereka kelompokkan ke dalam klasifikasi 

Toraja Timur dan Toraja Barat, masing-masing 

memiliki sendiri-sendiri dalam kelompok-

kelompok rumpun kecil seperti To-Lindu, To-

Sigi, To-Kulawi, To-Biromaru dan lain-lain. 

Mereka pun tahu bahwa kelompok-kelompok 

itu menyebut diri To-Kaili. 

Adapun rumpun Toraja dalam arti kelom-

pok etnik yang berdiam di sebagian Kabu-

paten/Dati II Luwu (sekarang) dan di Kabupa-

ten/Dati II Tana Toraja dan Kabupaten/Dati II 

Polmas di Propinsi Sulawesi Selatan (seka-

rang), benar berkediaman di dataran tinggi dan 

menamakan diri ToRiaja atau To-Raja, yang 

berarti "orang bermukim di pegunungan", 

untuk menunjukkan perbedaan dengan pendu-

duk yang bermukim di pantai, dan yang 

menamakan diri To-Lu' atau To-Luwu', yang 

berarti "orang laut atau orang pantai". Baik 

orang Toraja maupun orang Luwu' (Palopo) 

merasa selalu ada hubungan kekerabatan yang 

dekat. 

Bahasa dan kebudayaan Toraja (Toraja Sa'-

dang), tidak sejenis dengan bahasa dan ke-

budayaan penduduk wilayah Sulawesi Tengah, 

baik orang Kaili maupun orang Pamona dan 

lain-lain. Oleh karena itu, maka dipandang 

kurang beralasan untuk menggolongkan orang 

Kaili dan lainnya di Sulawesi Tengah dalam 

klasifikasi Toraja. Tetapi mengapa Adriani dan 

Albert C. Kruijt serta lain-lainnya mengguna-

kan nama Toraja terhadap To-Kaili dan To-

Pamona di Sulawesi Tengah? 

Menurut Adriani dan Kruijt, nama Toraja itu 

digunakan untuk mengganti nama Alfuru9 yang 

sebelumnya sering digunakan sebagai-mana 

kolektif bagi penduduk pedalaman Sulawesi 

 
9 Encyclopedia Van Nederlandsch Indie I, 1917, hlm. 

30, menyebutkan bahwa Alfuru adalah nama yang 

digunakan Belanda, untuk menyebut penduduk Sula-

wesi, Buru, Seram dan Halmahera, serta kepulauan 

Maluku yang belum memeluk agama Islam atau 

Tengah pada masa itu (akhir Abad XIX) yang 

belum menganut agama Islam maupun agama 

Kristen jadi yang masih dianggap "kafir". 

Kruijt sendiri pada mulanya sekitar tahun 1890-

an juga menggunakan sebutan Alfuru untuk 

orang Poso (Poso-Alfoeroen), dalam Mede-

deelingen van wege het Nederlansch Zendeling 

Genootschap, XIX, 1895. Sebutan Toraja baru-

lah digunakan dalam tulisannya pada akhir 

Abad XIX, sebagai keperluan dalam rangka 

penyebaran agama Nasrani di Sulawesi Teng-

ah. Mereka mengakui bahwa sebutan To-Raja 

itu diambil dari kebiasaan orang Luwu' (di 

wilayah Propinsi Sulawesi Selatan) yang me-

nyebut penduduk yang berdiam di pegu-

nungan sebelah Barat Luwu' (Palopo). Sebutan 

Toraja itu selanjutnya diikuti pemakaiannya 

oleh penulis-penulis asing lainnya yang sangat 

terkenal seperti : 

C. Van Vollenhoven10 sarjana pelopor hu-

kum adat Indonesia. Beliau membagi Indonesia 

ke dalam 19 lingkungan hukum adat. Sulawesi 

dipecahnya ke dalam tempat lingkungan hu-

kum adat, yaitu: 

 

1. Minahasa, 

2. Gorontalo, 

3. Toraja, 

4. Sulawesi Selatan. 

 

Lingkungan hukum adat Toraja, meliputi 

hampir seluruh wilayah Propinsi Sulawesi 

Tengah, kecuali bagian yang didiami oleh 

orang Mandar di bagian barat, yang didiami 

oleh orang Mori di bagian timur. Lingkungan 

ini dibaginya lagi ke dalam sublingkungan 

hukum adat: 

Nasrani. 
10 C.Van Vollenhoven, Het Adat recht van Nederlansch 

Indie Leiden, E. J. BRILL, 1916 1918, Vol. I. Hlm. 

353-370. 



Mattulada 

 

 99 

1. Toraja Timur (Poso Tojo), yang meliputi 

segenap penduduk yang berbahasa Baree' 

Oberlokasi di sekitar Danau Poso dan 

sepajang aliran Sungai Poso dan daerah 

Pantai. 

2. Toraja Barat (Sigi, Parigi, Kaili), meliputi 

penduduk yang berdiam di daerah 

pegunungan dan Lembah Palu. 

3. Toraja Sa'dan, di Jazirah Utara Propinsi 

Sulawesi Selatan. 

 

R. Kennedy,11 Sarjana antropologi dalam 

peta suku-bangsa yang terdapat dalam bukunya 

Bibliography of Indonesia Peoples and Cul-

tures, menyebut kelompok besar penduduk 

yang berlokasi di Propinsi Sulawesi Tengah, 

kecuali yang berdiam di bagian Timur dengan 

satu sebutan, yaitu Toraja Group. Toraja 

Group di wilayah Propinsi Sulawesi Tengah ini 

terdiri atas penduduk Ampana, Bada, Baku, 

Banasu, Besoa, Buyu, Gimpu, Kadombuku, 

Kulawi, Lage, Laleo, Lampu, Leboni, Lindu, 

Moutong, Napu, Ondae, Bada, Pakambia, Pa-

kawa, Palu, Parigi, Pebaso, Poso, Pu'umboto, 

Rampi, Rato, Salu'maoge, Sigi, Tawaeli, Tojo 

dan Toli-Toli. 

Masjhuda Masjhuddin dan kawan-kawan 

dalam penelitian bahasa dan kebudayaan di 

Sulawesi Tengah, menghasilkan laporan hasil 

penelitian dalam tiga buku, yaitu: 

 

1. Adat-istiadat Rakyat di Sulawesi Tengah 

(1973); 

2. Kekerabatan bahasa di Sulawesi Tengah 

(1973), dan 

3. Monografi Daerah Sulawesi Tengah (1975). 

 

Dalam laporan Masjhuddin dan kawankaw-

an mengenai bahasa, dengan tegas mereka 

 
11 Lihat tulisan Prijanti Pakan, "Orang Toraja, 

Identitas, klasifikasi dan lokasi", dalam Berita Antro-

pologi, tahun IX. No. 32, 33, hlm. 33. 

menolak istilah Toraja, sebagai nama bahasa 

sebagaimana digunakan oleh N. Adriani dan S. 

J. Esser di masa lampau,12 mereka meng-

gunakan sebutan lain, yang dipandang lebih 

sesuai dengan keadaan penduduk dan masya-

rakat Sulawesi Tengah, yaitu bahasa Kaili dan 

bahasa Pamona. Dalam hal adat-istiadat, di-

baginya ke dalam : 

 

1. Pamona Utara dan Pamona Selatan, 

2. Suku Lore, meliputi Kecamatan Lore Utara 

dan Lore Selatan, 

3. Suku Kaili, yang meliputi wilayah Keca-

matan Parigi, Biromaru, Dolo, Marawola, 

Palu, Banawa, Tawaeli, Sindue, Sirenja dan 

Balaesang, dan 

4. Suku Kulawi di wilayah Kecamatan Kulawi. 

 

Demikianlah halnya dengan upaya mengi-

dentifikasi To-Kaili yang menjadi pokok baha-

san tulisan ini. Apakah yang menjadi latar 

kejadian sehingga timbul sebutan Kaili? Apa-

kah ia nama tempat? Atau nama bahasa? Atau 

sesuatu ciri budaya ? Atau sesuatu yang ber-

makna tertentu bagi orang yang menyebut diri 

orang Kaili atau To-Kaili? 

Pada umumnya terutama pada zaman seka-

rang, To-Kaili itu ialah orang-orang yang 

menyebut diri To-Kaili, karena merasa atau 

berpendapat bahwa menurut kesadaran sosio-

kulturalnya, ia terhisab atau tergolong ke dalam 

kelompok kaum atau etnik yang disebut atau 

dipahami umum, sebagai To-Kaili dengan ciri-

ciri pengelompokan :  

 

1. Adanya alat komunikasi antara sesama orang 

Kaili, yaitu bahasa/dialek yang memelihara 

keakraban dan kebersamaan di antara 

mereka. 

12 Dr. S. J. Esser, "Handelingen voor de beoefening der 

Ledo Taal", Verhadelingen, XXII, 1933. 



Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 100 

2. Adanya pola-pola sosio-kultural yang me-

numbuhkan perilaku yang dinilai sebagai 

bagian dari kehidupan adat istiadat, (ter-

masuk cita-cita dan ideologi) yang dihormati 

bersama di antara mereka. 

3. Adanya perasaan keterikatan antara satu 

sama lainnya, sebagai satu kelompok yang 

menjadi perekat ke dalam kebersamaan di 

antara mereka. 

4.  Adanya kecenderungan menggolongkan diri 

ke dalam kelompok asli terhadap orang dari 

kelompok lain, dalam berbagai kejadian 

sosio-kultural, berupa sikap sekaum dalam 

menghadapi orang luar. 

5. Adanya perasaan keterikatan ke dalam ke-

lompok, karena hubungan kekerabatan ge-

nealogis, dan atau adanya ikatan kesadaran 

teritorial di antara mereka. 

 

Dengan menggunakan kriteria-kriteria ter-

sebut akan dicoba diidentifikasikan eksistensi 

To-Kaili menurut adanya pada masa kini. 

 

To-Kaili (Orang Kaili) 

Kajian-kajian terdahulu yang bersumber 

dari kepustakaan Nusantara, masih mungkin 

dapat dijumpai pada beberapa catatan atau lon-

tara orang Bugis-Makassar13 yang pernah me-

lakukan perjalanan perdagangan atau muhibah 

politik ke Tana Kaili pada zaman lampau, yaitu 

sebelum negerinegeri ini, dikuasai oleh Peme-

rintah penjajahan Belanda. Ketika itu kerajaan-

kerajaan lokal Nusantara masih merupakan 

kerajaan-kerajaan lokal yang merdeka dan 

berdaulat. Demikianlah juga adanya dengan 

kerajaan-kerajaan lokal baik Sulawesi Selatan 

 
13 Lontara orang Bugis Bone, antara lain tentang 

hubungan kekuasaan Kerajaan Bone dengan beberapa 

kerajaan lokal di Sulawesi Tengah seperti Kerajaan 

Sigi, Ampana, Banawa dan lain-lain. 
14 Dalam istilah orang Bugis wanua masseajing, 

berarti negeri atau penduduk negeri itu mempunyai 

maupun di Sulawesi Tengah ini, yang 

sebagiannya menjadi wilayah pemukiman To-

Kaili. Kerajaan-kerajaan lokal itu saling ber-

hubungan dan saling mempengaruhi dalam 

kehidupan kebudayaan sebagai kerajaan-kera-

jaan "sekeluarga".14 

Wilayah propinsi/Dati I Sulawesi Tengah, 

seperti yang disebut pada permulaan tulisan ini, 

terdiri atas empat buah daerah Kabupaten/Dati 

II, didiami oleh kelompok-kelompok etnik, 

secara umum, menurut daerah-daerah Kabupat-

en itu dikelompokkan sebagai berikut: 

 

1. To-Kaili, dengan sejumlah subetnik antara 

lain, To-Palu, To-Sigi, To-Dolo, To-Biro-

maru, To-Kulawi, To-Parigi dan lain-lain.15 

2. To-Pamona dengan sejumlah subetnik se-

perti To-Mori, To-Bungku dan lainlain. 

3. To-Banggai dengan sekelompok subetnik 

yang berdekatan seperti To-Saluan, To-

Balantak dan lain-lain. 

4. To-Buol Toli-Toli, dengan sejumlah kelom-

pok kaum yang kecil-kecil.  

 

Secara umum dikatakan, To-Kaili mendiami 

Kabupaten/Dati II Donggala, ToPamona men-

diami Kabupaten/Dati II Poso, To-Banggai 

mendiami Kabupaten/Dati II Banggai dan To-

Buol Toli-Toli mendiami. Kabupaten/Dati II 

Buol Toli-Toli. Dalam kenyataannya tentu saja 

kelompok-kelompok etnik itu tidak seluruhnya 

terikat pada wilayah administrasi itu sebagai 

tempat pemukimannya. 

Di antara kelompok-kelompok etnik itu 

yang akan menjadi pokok bahasan tulisan ini 

ialah kelompok etnik To-Kaili. Kelompok etnik 

hubungan kekeluargaan/persahabatan dan semacam-

nya. 
15 Penggunaan kata To pada nama subetnik yang 

terdiri atas dua silabi, biasanya disisipi dengan kata 

"ri" seperti pada To(ri) Palu; To(ri) Sigi; To(ri) Dolo. 



Mattulada 

 

 101 

To-Kaili inilah yang terbesar jumlahnya, dan 

persebarannya dalam seluruh wilayah propinsi 

yang sangat luas. To-Kaili pada dewasa ini 

menempati jumlah terbesar yang mendiami 

daerah Kabupaten/ Dati II Donggala, dan seba-

gian lainnya bermukim di beberapa wilayah 

kecamatan dalam daerah kabupaten lainnya. 

Orang Kaili mengidentifikasi diri sebagai To-

Kaili karena adanya persamaan dalam bahasa 

dan adat istiadat leluhur 

yang satu, dipandang men-

jadi sumber asal mereka, 

bahasa Kaili dalam arti 

lingua-franca dalam ka-

langan semua To-Kaili, di-

gunakan secara umum. Di 

samping itu terdapat ban-

yak dialek bahasa Kaili 

yang juga menjadi identifi-

kasi (seringkali tajam) dari 

subkultur atau subetnik To-

Kaili yang berdiam pada 

wilayah-wilayah yang se-

ringkali masih sangat ter-

isolasi. 

Kelompok-kelompok 

etnik dalam subkultur Kaili 

dapat dikatakan telah men-

jadi subetnik Kaili dalam 

pernyataan-pernyataan kul-

tural, pada dewasa ini dapat 

disebut sesuai dengan nama 

tempat pemukimannya se-

bagai berikut (lihat Peta 2.). 

 

1. To-Palu (To-ri-Palu) 

2. To-Biromaru 

3. To-Dolo (To-ri-Dolo) 

4. To-Sigi (To-ri-Sigi) 

5. To-Pakuli, To-Banggai, 

To-Baluase, To-Sibalaya, 

To-Sidondo 

6. To-Lindu 

7. To-Banggakoro 

8. To-Tamungkolowi dan To-Baku 

9. To-Kulawi 

10. To-Tawaeli (to-payapi) 

11. To-Susu, To-Balinggi, To-Dolago 

12. To-Petimbe 

13. To-Rarang gonau 

14. To-Parigi 

Peta 2. Wilayah Pemukiman Propinsi Sulawesi Tengah Secara Geografis. 



Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 102 

Dalam kalangan subetnik tersebut acapkali 

terjadi penggolongan yang lebih kecil lagi, 

dengan ciri-ciri khusus, yang kelihatannya 

lebih dekat kepada kelompok kekerabatan, 

yang menunjukkan sifat satuan genealogisnya. 

Untuk menemukan pengikat solidaritas 

dalam kelompok etnik To-Kaili, dicoba dite-

mukan segala sesuatu yang berbau mitologi, 

atau cerita-cerita tokoh legendaris atau cerita-

cerita rakyat (folk-tale) dalam kalangan To-

Kaili dan subetnik yang terhisap di dalamnya. 

To-Kaili yang mendiami Lembah Palu 

memiliki cerita rakyat (folk-tale) yang menjadi 

pengikat rasa kesatuan To-Kaili tentang asal-

usul mereka.16 Tana Kaili yang terletak di 

Lembah Palu (sekarang), menurut cerita rakyat 

itu, pada zaman dahulu kala Lembah Palu ini, 

masih lautan, disebut Laut Kaili atau Teluk 

Kaili. Nenek moyang To-Kaili pada zaman 

dahulu itu mendiami lereng-lereng gunung 

sekeliling Laut Kaili. Konon, di sebelah timur 

Laut Kaili itu, terdapat sebatang pohon besar, 

tumbuh kokoh, tegak dengan kemegahan men-

julang tinggi, sebagai tanda pengenal daratan 

bagi pelaut yang memasuki Teluk Kaili. Pohon 

itu dinamakan Pohon Kaili. Pohon itu tumbuh 

di pantai dan terletak antara negeri Kalinjo 

dengan negeri Sigipulu. 

Pada suatu hari Laut Kaili mendapat kun-

jungan sebuah perahu layar yang sangat besar, 

di bawah pimpinan seorang pelaut luar negeri 

yang namanya sudah sangat tersohor di ka-

 
16 Lihat juga buku Mengenal Tana Kaili, terbitan 

Badan Pengembangan Parawisata Dati I Sulawesi 

Tengah, 1975. 
17 Sawerigading, termasuk tokoh legendaris dalam 

Epos Galigo, yang dipandang menjadi cikal bakal 

Raja-raja Bugis Luwu di Kabupaten Luwu Sulawesi 

Selatan. Zaman Sawerigading menurut Epos Galigo 

itu, diperkirakan pada Abad. IX-X Masehi. 
18 Hubungan antara kerajaan-kerajaan lokal di 

Sulawesi Tengah seperti Sigi, Banawa, Ampana, 

wasan ini. Pelaut itu bernama Sawerigading.17 

Dikatakan Sawerigading itu, singgah di Teluk 

Kaili dalam perjalanannya kembali dari Tana 

Cina, menemui dan mengawini tunangannya 

yang bernama We Cudai. Tempat yang dising-

gahi pertama oleh perahu Sawerigading, ialah 

negeri Ganti, ibu negeri Kerajaan Banawa 

(sekarang Donggala). Antara Raja Banawa 

dengan Sawerigading terjalinlah tali persaha-

batan yang dikokohkan dengan perjanjian 

ikatan persatuan dengan Kerajaan Bugis-Bone, 

di Sulawesi Selatan.18 Dalam menyusuri teluk 

lebih dalam ke arah Selatan sampailah Sa-

werigading dengan perahunya ke pantai negeri 

Sigipulu, dalam wilayah Kerajaan Sigi. Perahu 

Sawerigading berlabuh di pelabuhan Uwe 

Mebere, yang sekarang bernama Ranoromba. 

Kerajaan Sigi dipimpin oleh seorang raja 

wanita yang bernama Ngginayo atau Ngili 

Nayo.19 Raja perempuan ini, belum kawin dan 

berparas sangat cantik. Setibanya di Sigi Sawe-

rigading bertemu langsung dengan Raja Ngili-

nayo yang sangat cantik itu. Pada pandangan 

pertama Sawerigading jatuh cinta. Ia pun 

mengajukan pinangan untuk menjadikannya 

permaisuri. Raja Ngilinayo bersedia menerima 

pinangan Sawerigading dengan syarat ayam 

aduannya yang bergelar Calabai,20 dapat dika-

lahkan oleh ayam aduan Sawerigading yang 

bergelar Bakka Cimpolong (Bg), yaitu ayam 

berbulu kelabu kehijauan, dan kepalanya ber-

jambul. Syarat itu pun disetujui oleh Saweri-

Parigi dan lain-lain dengan Kerajaan Bone di Sulawesi 

Selatan, berlangsung antara Abad XVI sampai XVII 

ketika kerajaan Bone sedang berjaya mengungguli 

kerajaankerajaan lainnya di Sulawesi Selatan. 
19 Menurut silsilah Raja-raja Sigi, Ngilinayo (Nggi-

nayo), adalah Raja Sigi yang pertama. Lihat juga 

Mengenal Tana Kaili, 1975, hlm. 106. 
20 Calabai adalah bahasa Bugis yang berarti Banci; 

atau gelar kepada ayam jantan yang berbulu seperti 

ayam betina. 



Mattulada 

 

 103 

gading, dan disepakati, upacara adu ayam itu 

akan dilangsungkan sekembali Sawerigading 

dari perjalanan ke pantai Barat, sambil diper-

siapkan arena (wala-wala) adu ayam. 

Di pantai Barat perahu Sawerigading ber-

labuh di pelabuhan negeri Bangga.21 Raja 

Bangga seorang perempuan bernama Wum-

bulangi di gelar Magau Bangga, yang diceri-

takan sebagai To-Manuru.22 Sawerigading pun 

menemui baginda dan mengikat perjanjian 

persahabatan. Dalam daftar silsilah Raja-raja 

Bangga, Wumbulangi adalah Magau pertama 

Kerajaan Bangga. 

Dalam perjalanan kembali ke Sigi, perahu 

Sawerigading singgah di salah satu pulau kecil 

yang bernama Bugintanga (Pulau Tengah). 

Untuk menambatkan perahunya dipancangkan-

nya tonggak panjang (Bg. tokong). Ketika 

meninggalkan pulau kecil itu, terlupa mencabut 

tonggak yang terpancang, tempat menambat-

kan perahu. Tonggak itu bertumbuh dan sampai 

kini dipercaya oleh penduduk, bekas-bekas 

tonggak itu disebut Kebangga atau Bululanga 

terletak di kampung Kaleke. 

Setibanya di Sigi, arena untuk penyabungan 

ayam di atas sebuah gelanggang (wala-wala) 

sudah dipersiapkan. Ayam sabungan Saweri-

gading Bakka Cimpolong yang akan bertarung 

melawan Calabai ayam Ngilinayo, semuanya 

siap dipertarungkan. Pada malam harinya telah 

diumumkan kepada segenap lapisan masyara-

kat, tentang pertarungan yang akan berlang-

sung keesokan paginya. Akan tetapi sesuatu 

yang luar biasa telah terjadi pada malam 

sebelum pertarungan itu berlangsung, yang 

menjadi sebab dibatalkannya pertarungan itu. 

Anjing Sawerigading yang digelar LaBo-

 
21 Di desa Bangga (sekarang letaknya jauh dari pantai 

Teluk Palu) kurang lebih 60 km dari kota Palu masih 

dapat ditemukan bekas laut berupa danau disebut 

Ranobimba yang di tepiannya masih tumbuh 

tetumbuhan pantai seperti pohon bakau dan popa. 

long (Si Hitam) turun dari perahu, berjalan-

jalan di daratan Sigi. La-Bolong berjalan ke 

arah Selatan. Tanpa disadarinya, ia terperang-

kap ke dalam satu lubang besar, tempat 

kediaman seekor belut (lindu), yang sangat 

besar. Karena merasa terganggu oleh kedatang-

an anjing La-Bolong yang tiba-tiba itu, maka 

belut/lindu itu pun menjadi marah, dan menye-

rang La-Bolong, maka terjadilah pertarungan 

yang amat sengit antara keduanya. Pertarungan 

itu demikian dahsyatnya, sehingga seolah-olah 

terjadi gempa yang menggetarkan bumi. 

Penduduk pun menjadi ketakutan. La-Bolong 

berhasil menyergap belut/lindu itu, keluar lu-

bangnya. Lubang besar bekas tempat tinggal 

belut/ lindu itu, setelah kosong dan runtuh, lalu 

menjadi danau, yang hingga kini disebut Danau 

Lindu. 

Anjing Sawerigading La-Bolong melarikan 

belut itu ke arah utara dalam keadaan meronta-

ronta, dan menjadikan lubang berupa saluran 

yang dialiri oleh air laut yang deras, air yang 

mengalir dengan deras itu, bagaikan air bah 

yang tumpah, menyebabkan keringnya air 

Kaili. Maka terbentuklah Lembah Palu dan 

terjelmalah Tana Kaili. 

Peristiwa alam yang amat dahsyat ini, 

membatalkan pertarungan kedua ayam yang 

telah dipersiapkan dengan cermat. Raja Ngili-

nayo dan Sawerigading sama-sama berikrar 

untuk hidup sebagai saudara kandung yang 

saling menghormati untuk bekerja sama mem-

bimbing orang Kaili yang mendiami Lembah 

Palu, bekas Teluk Kaili, yang telah menjadi 

daratan. 

Air yang mengalir deras ke laut lepas Selat 

22 To-Manuru, dalam istilah orang BugisMakassar di 

Sulawesi Selatan To-Manurung adalah raja yang 

diceritakan berasal dari atas (Kayarigan, karena tidak 

diketahui asal kedatangannya, juga tidak diketahui 

orangtuanya). 



Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 104 

Makassar,23 menghanyutkan perahu Saweriga-

ding, yang akhirnya terdampar di Sombe. 

Cerita rakyat menyebut, bahwa gunung yang 

menyerupai perahu di Sombe itu, adalah bekas 

perahu Sawerigading yang sekarang dinama-

kan Bulusakaya, yang berarti gunung yang 

berbentuk perahu. Alat-alat perlengkapan pera-

hu lainnya, antara lain layar, terdampar di 

pantai sebelah timur. Tempat itu kini bernama 

Bulumasomba, artinya gunung yang menye-

rupai layar. Di Baiya Tawaeli, dijumpai sebuah 

batu berbentuk gong. Menurut cerita rakyat, 

itulah gong dari perahu Sawerigading. Di 

pantai Banawa, terdapat batu yang menyerupai 

jangkar. Itu pun diceritakan sebagai bekas 

jangkar Sawerigading. 

Sebuah versi lain, mengenai cerita persau-

daraan antara Raja Ngilinayo dengan Saweri-

gading, menyebutkan bahwa pada menjelang 

akan diadakannya pertarungan ayam, diada-

kanlah pesta atau keramaian yang dikunjungi 

oleh sebagian besar penduduk kerajaan Sigi. 

Perangkat alat kesenian, bunyi-bunyian berupa 

gong, tambur dan seruling, didaratkan dari 

perahu Sawerigading, untuk meramaikan pesta 

kerajaan itu. Gong, tambur, dan genderang 

dipalu bertalu-talu, memeriahkan pesta itu, 

mengundang keramaian yang gegap-gempita. 

Orang sakit pun yang tadinya terbaring lemah 

di pembaringan masing-masing, menjadi sem-

buh, setelah mendengar bunyibunyian itu. 

Mereka pun menghadiri pesta keramaian itu. 

Penyembuhan dari penyakit, berkat mendeng-

arkan bunyi-bunyian yang mengiringi nyanyian 

(tembang), yang diperagakan dengan tari-

tarian, dipercaya sebagai obat mujarab. 

Pengobatan dengan cara itu, disebut Balia, dari 

dua kata bali + ia artinya lawan ia. Maksudnya 

setan atau roh jahat yang membawa penyakit 

 
23 Mengosongkan Teluk Kaili dari air laut. Orang 

Bugis menamakan pengosongan itu Ri-Palu-E 

harus dilawan. 

Puncak acara keramaian malam itu, ialah 

peresmian atau pengukuhan sumpah setia 

persaudaraan antara Raja Sigi Ngilinayo 

dengan Sawerigading. Segenap perangkat alat 

bunyi-bunyian, diserahkan oleh Sawerigading 

kepada saudaranya, yaitu Raja Sigi Ngilinayo. 

Seusai pesta kerajaan itu, kembalilah Saweri-

gading dengan anak buahnya ke perahu. Sete-

lah mereka tiba di perahu, mereka dikejutkan 

oleh adanya getaran bumi yang dahsyat disertai 

deru air yang bagaikan taufan keras. Dikatakan 

bahwa yang menjadi penyebabnya adalah 

karena pergelutan antara La-Bolong dengan 

belut/lindu, seperti diceritakan di depan. 

Perahu Sawerigading terlepas dari tambatan-

nya, dan hanyut mengikuti arus air ke laut 

lepas, Selat Makassar. Berkat ketangkasan 

awak perahu Sawerigading, menyelamatkan 

perahunya dari malapetaká. Mereka melepas-

kan diri dari Teluk Kaili yang sudah menjadi 

daratan, dan selamatlah Sawerigading mene-

ruskan perjalanannya kembali ke Tana Bone 

(Sulawesi Selatan). 

Sawerigading adalah tokoh legendaris da-

lam cerita rakyat Tana Kaili. Tokoh itu 

dihubungkan dengan kedudukan Kerajaan 

Bone, sebagai Kerajaan Bugis di Sulawesi Se-

latan yang mempunyai hubungan persaudaraan 

dengan kerajaan-kerajaan di Tana Kaili. Dapat 

diperkirakan bahwa hubunganhubungan yang 

akrab dengan Kerajaan Bone dengan Kerajaan-

kerajaan di Tana Kaili, berlangsung dalam 

Abad ke-17. Adapun tokoh legendaris Sawe-

rigading di Sulawesi Selatan tersebut dalam 

Epos La-Galigo, dipandang sebagai peletak 

dasar dan cikal bakal Raja-raja Bugis, 

khususnya di Kerajaan Luwu, yang terletak 

pada bagian utara Selat Bone. Zaman Saweri-

Menurut versi orang Bugis kata Palu itu berasal dari 

kata palue (dikosongkan). 



Mattulada 

 

 105 

gading dalam Epos La-Galigo, diperkirakan 

berlangsung dalam Abad IX dan X (M). Kedua 

keadaan itu dalam cerita rakyat Tana Kaili, 

yaitu tokoh legendaris Sawerigading dan 

hubungan persahabatan dengan Kerajaan Bone, 

dipadukan saja sebagai peristiwa istimewa 

dalam suatu cerita rakyat. Hal seperti itu, 

adalah biasa dan menjadi karakteristik umum 

dari suatu cerita rakyat (folk-tale), untuk 

memperoleh semacam pengukuhan legitimasi 

bagi tokoh-tokoh yang tersangkut dalam 

peristiwa luar biasa.24 Mungkin sekali dapat 

dibuktikan kebenaran ilmiahnya, melalui 

penelitian (arkeologi atau paleoantropologi), 

bahwa sekitar Abad IX-X (M), Lembah Palu 

masih merupakan lautan, sampai ke negeri 

Bangga dekat Danau Lindu. Setelah Laut Kaili 

menjadi daratan, yang membentuk Tana Kaili 

di Lembah Palu, maka terjadilah hubungan 

dengan Kerajaan Bone dan Gowa yang 

menguasai perairan Selat Makassar. Ketika itu 

Kompeni Belanda (VOC) juga sudah mulai 

melakukan kegiatan intervensi terhadap 

Kerajaan-kerajaan Bugis-Makassar di Sulawesi 

Selatan. Peristiwa-peristiwa penting itu justru 

terjadi dalam Abad XVII. Sekitar abad itu, 

Kerajaan Bone mengungguli kerajaan-kerajaan 

lainnya di Sulawesi Selatan di bawah pimpinan 

Aruppalakka, To-Erung malamppee' Gemme' 

na. Ketika itu Kerajaan Bone melakukan 

hubungan baik melalui daratan, maupun lautan 

ke bagian timur dan barat Nusantara, termasuk 

Sulawesi Tengah dan Utara. Tana Kaili dan 

Kerajaan Banawa sangat banyak di sebut dalam 

Lontara BugisMakassar tentang hubungan 

niaga politik dan persaudaraannya dengan 

negeri-negeri Bugis yang menguasai pelayaran 

Selat Makassar. 

 
24 Ingat misalnya tokoh-tokoh legendaris dalam buku 

(Sejarah Melayu, Abdul Kadir Al-Munsyi), 

mempertautkan keturunan raja-raja Melayu dengan 

Iskandar Zulkamain. Juga To-Manurung di Gowa di 

Pada dewasa ini, persebaran pemukiman 

To-Kaili di Propinsi Sulawesi Tengah, meliputi 

sebagian terbesar Kabupaten/ Dati II Donggala, 

dan beberapa wilayah Kecamatan dalam 

Kabupaten/Dati II Poso, Banggai dan Buol 

Toli-Toli. Kelompok etnik Tinombo, To mini 

dan Moutong yang mendiami pesisir sebelah 

timur di Teluk To mini, tadinya masih dapat 

dipertajam identifikasinya yang berbeda dari 

kelom pok etnik To-Kaili. Tetapi kini, dilihat 

dari perkembangan persebaran penerimaan 

unsur-unsur kebudayaan yang sama, maka 

perbedaan-perbedan itu menjadi sangat tipis. 

Malahan percampuran melalui jalan kawin-

mawin yang amat banyak, terutama dalam 

kalangan pemuka adat dan masyarakat Kaili 

dengan To-Tinombo, Tomini dan To-Moutong, 

perbedaan yang pernah mempertajam identifi-

kasi etnik masing-masing kini sudah mencair. 

Cacah jiwa orang Kaili yang tersebar luas 

dalam Propinsi Sulawesi Tengah, diperkirakan 

45% dari seluruh penduduk Sulawesi Tengah, 

yaitu kira-kira 4 sampai 5 ratus ribu jiwa. To-

Kaili pada umumnya atau terbanyak bermukim 

di sepanjang pantai, baik di pesisir Barat, 

maupun di pesisir Timur. Oleh karena itu, maka 

cara hidup dan kebudayaan Kaili yang do-

minan, kelihatan lebih dekat kesamaannya 

kepada kebudayaan Bugis-Makassar (Sulawesi 

Selatan), dan kebudayaan Melayu (Sumatera 

dan Malaka). 

Selain dari kelompok etnik Kaili, Pamona, 

Buol Toli-Toli, Banggai dan lainlain, seperti 

telah disebut pada bagian depan, masih terdapat 

lagi kelompok-kelompok etnik dalam jumlah 

warganya yang tidak terlalu banyak, tetapi 

mereka dipandang sebagai penduduk asli 

Sulawesi Tengah. Mereka itu kini disebut suku-

pertautkan dengan tokoh legendaris Lakipadada dari 

Tana Toraja, juga maksudnya untuk memperoleh 

pengukuhan legitimasi di hadapan rakyat. 



Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 106 

suku terasing, seperti: Lauje, Tajio, Pendau, 

ToLare, Rarang Gonau, Loon, Sea-sea, Daya 

dan mungkin masih ada lagi lainnya yang 

belum dikenal. Kelompok-kelompok etnik itu 

yang jumlah warganya relatif kecil, mendiami 

lereng gunung secara terpencar-pencar dalam 

hutan-hutan. Mereka menggunakan bahasa 

atau dialek tersendiri dalam kehidupan yang 

terisolasi itu. Secara umum dapat ditandai 

keadaan fisik mereka yang berbeda dalam dua 

golongan. Pada umumnya To-Lare (Orang 

gunung) yang bermukim di lereng-lereng gu-

nung sebelah barat Lembah Palu, disebut juga 

To-Lare-Bulumpanau, memiliki warna kulit 

yang agak cerah. Sebaliknya To-Lare yang 

bermukim di lereng-lereng gunung sebelah 

timur Lembah Palu disebut juga To-Lare-

Bulungpadake, memiliki warna kulit gelap. 

Kelompok-kelompok subetnik Kaili seperti 

yang disebut pada bagian depan masing-

masing memiliki kekhususan baik mengenai 

cerita tentang asal-usul, maupun dialek serta 

pernyataan kulturalnya, secara singkat dapat 

diuraikan sebagai berikut:25  

 

Penduduk asli Lembah Palu 

Di Lembah Palu dan sepanjang pantai teluk 

Palu bermukim To-Kaili, sebagai satu kelom-

pok etnik di kawasan ini.26 Penduduk Lembah 

Palu, terdiri atas beberapa kelompok subetnik 

atau kelompok kaum, dengan dialek-dialek 

bahasa masing-masing. 

Menurut petugas Belanda dalam Nota van 

Toelichting betreffende de zelfbesturende land-

schappen Paloe, Dolo, Sigi, Beromaroe (1912), 

bahwa di Lembah Palu itu terdapat empat 

 
25 Bahan-bahan dari cerita rakyat, yang juga terdapat 

dalam tulisan Walter Kaudern. (1925). 
26 Walter Kaudern (1925) menamakan penduduk 

Lembah Palu "the proper native population are so 

called Toradja" (hlm. 38). 
27 Orang asing biasa menyebutnya tribe yang berarti 

kelompok kaum (tribe)27 yaitu:  

 

(1) To-ri Palu, 

(2) To-ri Sigi, 

(3) To-Biromaru dan 

(4) To-ri Dolo. 

Pemukiman awal keempat kelompok kaum 

ini, menurut petunjuk yang ditemukan seka-

rang, adalah sebagai berikut: 

To-ri Palu, bermukim pada bagian Utara 

lembah, sepanjang dua sisi muara Sungai Palu. 

To-Biromaru dan To-ri Sigi, bermukim di 

bagian Selatan To-ri Palu, pada sebelah kanan 

daerah aliran Sungai Palu, dengan kekecualian 

bagian kecil sebelah utara Wunu, di sana ber-

diam To-ri Dolo, bermukim di sebelah Selatan 

To-ri Palu, pada bagian kiri daerah aliran Sung-

ai Palu. Di lereng-lereng gunung bagian utara 

Lembah Palu juga sudah berdiam sejak dahulu 

kala penduduk yang disebut To-Lare (Orang 

gunung). Di samping To-Lare terdapat juga 

ToPetimpe, yang berdiam di lereng-lereng 

gunung sebelah utara lembah, terutama dalam 

wilayah Palolo. To-Petimpe secara etnik tidak 

banyak hubungannya dengan penduduk asli 

Lembah Palu. Menurut berbagai keterangan 

To-Petimpe itu, keturunan ToBalinggi dari 

Tana Boa di Teluk Tomini, atau mungkin juga 

dari To-Pebato, satu kaum yang berdiam di 

muara Sungai Puna. Lebih ke utara lagi, 

sebelah timur Sungai Palu, terdapat negeri kecil 

disebut Raranggonau. Penduduknya menurut 

Hissink, katanya berasal dari Dolago di Teluk 

Tomini. Dikatakannya bahwa sebuah desa 

besar di Dolago, disebut Korentu'a dibumi-

hanguskan dalam peperangan melawan To-

rumpun. Saya merasa lebih tepat menamakannya 

kelompok kaum, yang dihubungkan dengan soal 

kekerabatan. Jadi yang saya maksudkan dengan 

kelompok kaum, adalah segolongan karena sekaum 

dalam kekerabatan. 



Mattulada 

 

 107 

Parigi. Maka To-Raranggonau, berpindah tem-

pat di sebelah timur Biromaru (sekarang).28 

Pada bagian yang agak jauh ke selatan Lembah 

Palu, sekitar Gumbasa, Miu, Sakuri pada dae-

rah aliran Sungai Palu, terdapat dua kelom-pok 

kaum yaitu To-Pakuli sekitar Gumbasa dan 

Miu, dan To-Sakuri sekitar Miu. Di sana ter-

letak negeri Bangga yang penduduknya ber-

bahasa sama dengan ToPakuli. 

 

To-ri Palu dan To-Biromaru 

Penduduk Lembah Palu, berasal dari pegu-

nungan sekitar Lembah Palu itu juga. Ketika 

bermukim di Lembah Palu, sejak awalnya pun, 

mereka telah berkelompok ke dalam tiga buah 

kaum, yaitu: To-ri Sigi, Tori Dolo dan To-ri 

Palu. Berbagai cerita rakyat yang samar-samar 

diingat melalui cerita atau tutur orang tua-tua, 

bahwa ketiga kaum ini, acapkali saling meme-

rangi antara satu sama lainnya. Karena itulah 

mereka dalam bermukim di Lembah Palu, 

masing-masing memilih tempat yang secara 

alamiah terlindung dari upaya serangan-

serangan terbuka dari pihak lawannya. Malah-

an ada kecenderungan mempertahankan isolasi 

mereka satu sama lainnya. 

To-ri Palu yang mendiami wilayah Palu, 

kabarnya berasal dari pegunungan sebelah 

Timur. Di tempat asal mereka, di pegunungan 

itu, terdapat satu tempat yang bernama Bulu-

watumpalu, di sana bertumbuh banyak tanaman 

bambu yang dipergunakan dalam kehidupan. 

Untuk mengingat asal nama negeri Bulu-

watumpalu yang berarti bambu kecil, maka 

tempat yang mereka pilih untuk bermukim, 

yaitu di muara sungai besar yang sekarang 

bernama Sungai Palu, disebutnya dari kata itu, 

yaitu mPalu (kecil). Letak tempat yang disebut 

Buluwatumpalu itu, diperkirakan di salah satu 

 
28 Beberapa keterangan dari lapangan menyebut 

bahwa To-Kaili memandang To-Raranggonau, seba-

gai kelompok kaum To-Kaili yang tertua. 

tempat di atas bukit Paneki sekarang, yang 

disebut Raranggonau. 

Adapun To-Biromaru, diduga keras berasal 

dari leluhur yang sama dengan To-ri Palu, yang 

sama-sama menggunakan dialek Kaili-Ledo. 

Pemekaran menjadi kaum sendiri itu, terjadi 

kemudian setelah pemisahan tempat pemu-

kiman. To-Biromaru mendiami tempat yang 

lebih ke dalam di daerah lereng dalam lembah 

yang subur. Pemisahan menjadi dua kelompok 

kaum itu terjadi sebelum Abad XVII.29 

 

To-ri Sigi, To-ri Dolo 

Menurut catatan Valentijn (1724), To-ri Sigi 

dan To-ri Dolo diperkirakan sudah bermukim 

di Lembah Palu sejak akhir Abad XVII atau 

pada permulaan Abad XVIII. Kedua kelompok 

kaum ini, menggunakan dialek bahasa Kaili 

yang sama, yaitu dialek Ija. Hal itu menun-

jukkan bahwa mereka berasal dari leluhur yang 

sama. Akan tetapi sejarah kehidupan mereka 

sejak awal, selalu diwarnai oleh permusuhan 

dan peperangan antara keduanya. 

Dari mana asal kedua kelompok kaum ini 

pada mulanya sebelum bermukim di Lembah 

Palu, terdapat beberapa keterangan. Salah satu 

cerita yang hampir sama dengan keterangan 

Hissink, ditemukan di kalangan penduduk Sigi, 

sebagai berikut. Sebelum To-ri Sigi bermukim 

di Lembah Palu, yaitu di Bora, Watunonju, 

Oloboju dan Sigi, leluhur mereka bermukim di 

sebelah utara Danau Lindu di lereng-lereng 

gunung, di tempat-tempat pemukiman yang 

disebut Leu, Silonga, Wowolau, Ue-Malaei dan 

Sigipulu. Mengenai To-ri Dolo, menurut 

beberapa cerita rakyat, dikatakan berasal dari 

daerah pegunungan yang lebih ke utara lagi 

letaknya dalam tempat-tempat pemukiman 

yang bernama Dolo, Maru dan Pompewajo. Di 

29 Valentijn dalam bukunya Oud en Nieu Oost Indie 

(1724), telah menyebut tentang negeri Palu dan 

Biromaru (Biromaru-Pen). 



Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 108 

mana tempat-tempat itu terletak di lereng-

lereng gunung sekarang, tidak diperoleh pe-

tunjuk yang jelas dari penduduk. Tetapi nama-

nama itu, masih ada yang mengingatnya. Ke-

mungkinan besar, bekasbekas pemukiman To-

ri Sigi terletak sekitar negeri Palolo sekarang, 

tempat-tempat pemukiman awal To-Dolo, jus-

tru terletak sekitar negeri sekarang. 

 

To-Pakuli, To-Bangga, To-Baluase, ToSiba-

laya, To-Sidondo 

To-Pakuli, To-Bangga, To-Baluase, ToSi-

balaya dan To-Sidondo adalah kelompok-

kelompok kaum dalam komunitas yang kecil-

kecil. Mereka bermukim di sebelah selatan 

wilayah pemukiman To-ri Sigi. Mereka meng-

gunakan dialek bahasa Kaili yang disebut Ado 

atau Edo. Dialek Ado sangat dekat kepada 

dialek Ija yang dipergunakan oleh To-ri Sigi 

diperkirakan sebelum mereka bermukim di 

Lembah Palu, mereka berdiam di lereng-lereng 

pegunungan sebelah timur dan tenggara 

Lembah Palu. 

 

To-Tawaeli (To-Payapi) 

Dalam lembah sebelah utara Napu hiduplah 

pada zaman dahulu sekelompok kaum yang 

menamakan diri To-Tawaeli atau To-Payapi. 

Karena berbagai gangguan dari kaum di seki-

tarnya lalu berpindah melewati sebelah utara 

Danau Lindu, melintasi negeri Sigi dan 

akhirnya sampai ke Budong-Budong, di sebe-

lah selatan Donggala di Pantai Selat Makassar. 

Sebagian lainnya menetap di Sausu, Dolago 

dan Parigi. Pada dewasa ini, To-Tawaeli yang 

bermukim di wilayah Kecamatan Tawaeli yang 

terletak di sebelah utara Kota Palu, dalam cerita 

rakyat yang sudah samar-samar dalam ingatan 

para penuturnya mengatakan bahwa To-

Tawaeli berasal dari bagian selatan Pantai Selat 

Makassar. 

 

To-Lindu 

To-Lindu, bermukim sekitar Danau Lindu. 

Mereka percaya dan mengatakan bahwa nenek 

moyang mereka berasal dari Lembah Palu. Para 

pemimpin adat Lindu atau keturunan mereka 

yang ada sekarang, selalu menyatakan diri 

berasal dari Sigi di Lembah Palu. Keterangan 

seperti juga dijumpai pada umumnya dalam 

kalangan penduduk lereng-lereng pegunungan 

sebelah selatan Lembah Palu, bahwa nenek 

moyang mereka berasal dari Sigi. 

 

To-Banggakoro 

To-Banggakoro, yang mendiami daerah 

pegunungan jauh di sebelah barat Kulawi dapat 

dikatakan secara kebudayaan lebih banyak 

bersentuhan dengan kebudayaan Mamuju di 

Pantai Barat dan kebudayaan Lembah Palu di 

sebelah utara. Asal mula penduduk terdahulu 

To-Banggakoro tidak dapat ditemukan dalam 

cerita-cerita rakyat. Akan tetapi besar sekali 

persamaan kelompok kaum ini dengan 

penduduk Bangga yang berasal dari bagian 

selatan Lembah Palu. 

 

To-Tamungkolowi, To-Tabaku 

To-Tamungkolowi dan To-Tabaku, berdiam 

di atas pegunungan sebelah barat negeri Ku-

lawi. Tidak ditemukan legenda ataupun cerita-

cerita rakyat yang memperkatakan tentang 

asal-usul mereka. Akan tetapi berbagai ungkap-

an dan benda-benda kebudayaan subetnik ini, 

seperti sebutan Sou-eo, dan pakaian atau alat-

alat perhiasan wanita dan tata rambutnya, sama 

dengan yang pada umumnya terdapat di Lem-

bah Palu. Dari pengamatan-pengamatan yang 

lebih dekat dan lama dapat dikatakan bahwa 

To-Tamungkolowi dan To-Tabaku, juga pada 

awalnya berasal dari bagian selatan Lembah 

Palu. 

 

 



Mattulada 

 

 109 

To-Kulawi 

To-Kulawi, yang berdiam di sebelah selatan 

Danau Lindu, menurut legenda, mereka berasal 

dari Bora dan Sigi di Lembah Palu. Menurut 

cerita rakyat, bahwa pada zaman dahulu kala, 

ada seorang bangsawan dari Bora bersama 

pengikutnya berburu ke hutan-hutan dan 

Gunung Momi di daerah Kulawi yang masih 

lengang. Para pemburu berteduh di bawah 

pohon yang sangat rimbun dan lebat daunnya. 

Mereka namakan pohon itu, pohon Kulawi. 

Jenis pohon itu sekarang tidak ditemukan lagi. 

 

To-Sausu, To-Balinggi, To-Dolago 

To-Sausu, To-Balinggi, dan To-Dolago, di 

antara Sungai Tambarana dengan Parigi di 

Pantai Timur Sulawesi Tengah, terdapatlah 

negeri-negeri Sausu, Tana Boa dan Dolago. Di 

situlah kelompok-kelompok kaum yang me-

nyebutkan diri To-Balinggi dan ToSausu 

berdiam. Menurut cerita rakyat, baik To-Sausu 

maupun To-Balinggi berasal dari keturunan 

yang sama yang disebut ToLopontato yang 

bermukim di lereng-lereng gunung. Kaum ini 

sangat erat hubungan kebudayaannya dengan 

To-Parigi. Adapun To-Dolago menurut cerita 

rakyat itu, juga adalah dari suatu keturunan 

dengan kedua kaum lainnya, yaitu To-Sausu 

dan To-Dolago. Tetapi kemudian hidup me-

misahkan diri karena lingkungan alam, tetapi 

tetap merasa mempunyai hubungan kekeluar-

gaan dengan To-Parigi, juga dengan To-Sigi. 

 

To-Parigi 

Negeri Parigi terletak di sebelah utara Sausu 

di Teluk Tomini. Pada umumnya penduduk 

negeri Parigi yang disebut ToParigi percaya 

bahwa nenek moyang mereka, berasal dari 

 
30 Kruijt, pada asasnya menggolongkan kelompok 

Kaili ke dalam Parigisch-Kailische groep. Tetapi 

dilihat dari jumlah kata-kata dalam bahasa Parigi yang 

sama dengan bahasa Pamona, maka dikatakan: "maar 

Lembah Palu. Akan tetapi dalam perkem-

bangan masyarakat Parigi selanjutnya, banyak 

juga terjadi kontak dengan kelompok etnik 

Pamona dari wilayah Poso, sehingga beberapa 

pengamat menduga, bahwa orang Parigi dapat 

digolongkan ke dalam kelompok etnik Pamona 

Poso.30 

Dapat diduga bahwa orang Kaili yang 

sekarang mendiami Lembah Palu, berasal dari 

arah tenggara ke utara Barat Daya, yaitu dari 

daerah sebelah utara Danau Poso. Ada yang 

bergerak ke arah Barat dan ke arah Pantai Teluk 

To mini, dan ke arah selatan dan timur Lembah 

Palu hingga pantai Selat Makassar. 

To-Balinggi, To-Dolago, To-Sausu, ToPa-

yapi yang berasal dari keturunan atau leluhur 

To-Tawaeli, rupanya bergerak dari Timur Laut 

Danau Poso, yang juga menjadi tempat asal To-

Pebato, ke arah Pantai Teluk To mini. To-

Parigilah yang mula pertama tiba di tempat 

pemukiman sekarang, disusul oleh To-Dolago, 

lalu To-Balinggi dan pada akhirnya To-Sausu. 

Adapun To-ri Palu, To-Biromaru, To-ri 

Dolo dan To-ri Sigi, rupanya bergerak dari 

daerah Napu, melintasi Palolo menuju Lembah 

Palu dan menetap di lembah itu. 

Dialek Kaili-Ledo, adalah bahasa yang 

sangat luas dipakai, mulai dari Toli-Toli di 

sebelah utara sampai jauh ke selatan di muara 

Sungai Lariang di Pantai Selat Makassar. Di 

sebelah timur dialek Kaili-Ledo itu dipakai 

juga di beberapa negeri pantai sebelah barat 

Teluk To mini, sampai ke Poso di sebelah 

selatan. Juga sekitar semenanjung To-Mori 

terdapat pemakai dialek Kaili-Ledo. Pemakai 

Kaili-Ledo itu, terdapat di daerah yang luas, 

karena To-ri Palu termasuk kelompok etnik 

yang gemar merantau dan berdagang. 

ook hier merkenwij vooral in woordenschat eene 

groote overeen stemming op met Posso'sch 

Toradja'sch groep". 



Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 110 

Sekelompok pemukim Lembah Palu lain-

nya, terdapat jauh ke selatan, melewati negeri 

Napu dan lembah sekitar danau, sepanjang 

Lembah Miu ke arah selatan. Kelompok ini 

terdiri atas To-Lindu, To-Pakuli, To-Sibalaya, 

To-Sidondo, To-Bangga dengan cabangnya 

To-Banggakoro. Juga ToTamungkolowi dan 

To-Tobaku diduga termasuk dalam kelompok 

ini. Adapun ToKulawi, menilik pada bahasa 

dan kebudayaannya rupa-rupanya tidak terma-

suk dalam kelompok tersebut. Kemungkinan 

nenek moyang To-Kulawi berasal dari sebelah 

barat, melewati Napu menyeberangi Siba-

ronga-Range dan akhirnya menetap di Lembah 

Kulawi. 

Di samping kelompok-kelompok tersebut di 

atas masih terdapat lagi kelompok yang ter-

masuk dalam kelompok To-ri Palu, yaitu To-ri 

Loli dengan dialek Kaili Unde, dan To-Ganti 

dengan dialek KailiNdepu'u. Kelompok ini 

berdiam di sebelah barat Lembah Palu. 

Di sebelah utara Palu dan Parigi penduduk 

To-Tawaeli menamakan bahasa yang dipakai-

nya sebagai bahasa (dialek) Kaili-To Rai. 

Adapun To-Tawaeli besar dugaan juga berasal 

dari Lembah Palu, bergerak ke utara sepanjang 

Pantai Barat sampai ke Balaesang. 

 

Sekelumit Sejarah Kebudayaan 

Kaili 

 

Peletak dasar kebudayaan Kaili melalui 

tempat-tempat pemukiman, dasar-dasar kebu-

dayaan Kaili dibangun oleh para pemukim 

yang disebut To-Kaili itu, dikitari oleh 

pegunungan dan berada di Lembah Palu. Di 

sebelah timur, Sungai Palu bermuara di Teluk 

Palu berlepas ke Selat Makassar. Sesuai kodrat 

alam tropis yang hangat, dengan lahan yang 

umumnya berpasir, di dataran lembah, dibatasi 

oleh bebukitan dengan ciri lahan liat berbatu-

batu, membuat penduduk memilih tempat-

tempat pemukimannya yang terpisah-pisah 

antara satu wilayah pemukiman dengan pe-

mukiman lainnya. Lagipula menurut cerita 

rakyat, antara satu kaum dengan kaum lainnya, 

sering terjadi serang-menyerang, berpangkal 

pada adat kepercayaan "pengayauan", untuk 

menambah mana atau kesaktian sesuatu kaum. 

Tempat awal pemukiman sesuatu kaum 

yang pada hakikatnya terpisah-pisah, malahan 

terisolasi dari tempat pemukiman kaum lain-

nya, biasa disebut Ngapa. Dari Ngapa itulah 

dimulai peradaban sesuatu kaum, yang lambat-

laun bertumbuh jumlah warganya dan 

memekarkan tempat-tempat pemukiman baru 

itu. Tempat-tempat pemukiman baru di sekitar 

Ngapa itu, selaku perluasan pemukiman kaum. 

Perluasan kaum seasal biasanya disebut Boya 

atau Soki. 

Tempat pemukiman lain yang terbentuk 

oleh adanya lapangan pekerjaan tertentu seperti 

komunitas (persekutuan) tani atau nelayan 

dinamakan Kinta. Apabila pada suatu waktu 

perkembangan Ngapa sudah menjadi cukup 

luasnya oleh dukungan sejumlah Boya, Kinta 

dan Soki, maka terbentuklah satu wilayah teri-

torial dengan susunan kekuasaan yang ditaati 

oleh penduduk. Terbentuklah apa yang dina-

makan secara umum kerajaan lokal, yang dapat 

disebut "Kagaukang" atau "Kagau". 

Kerajaan-kerajaan lokal Tana Kaili yang 

pernah ada sebelum pemerintahan penjajahan 

Belanda menguasai kawasan ini, (Abad XVI), 

ialah: 

 

1. Banawa, 

2. Sigi, 

3. Biromaru, 

4. Tawaeli, 

5. Pantoloan, 

6. Sindue, 

7. Dolok, 

8. Bangga, 



Mattulada 

 

 111 

9. Tatangan, 

10. Palu, 

11. Sibalaya, dan 

12. Parigi. 

 

Kerajaan-kerajaan lokal ini berdiri sendiri-

sendiri sebagai satu komunitas kaum yang luas, 

yang masing-masing mempunyai perangkat 

kepemimpinan adat atau kekuasaan yang 

dikatakan "sama" dalam prinsipprinsip dan 

strukturnya. Masing-masing kerajaan memiliki 

rumah adat yang disebut baruga, tempat 

lambang kewibawaan dan kekuasaan adat 

kerajaan. 

Menurut berbagai sumber, sebelum terja-

dinya struktur kerajaan yang disusun dalam 

perangkat kekuasaan pejabat-pejabat secara 

hierarkis, sesuatu wilayah pemukiman kaum 

yaitu Ngapa atau sejenisnya dikuasai atau 

dipimpin oleh orang yang disebut To-Malang-

gai. Ia adalah pemimpin yang dipandang per-

kasa, seorang jantan yang mengatasi jantan-

jantan lainnya. Ia pun dapat disebut "penakluk" 

atas kaum yang bermukim di sekitarnya. Dasar 

kepemimpinannya adalah keberanian, kepelo-

poran, untuk mengungguli orang-orang atau 

kaum yang dipimpinnya. 

Pada zaman kepemimpinan To-Malanggai 

ini, berlaku hukum yang kuat menguasai yang 

lemah. Yang kuat dan kuasa, berhak menakluk-

kan dan dipertuan oleh kaum yang lemah, dan 

rela menerima penaklukan itu sebagai kewa-

jaran dalam kehidupan perkauman. Pernyataan 

kekuatan dilakukan melalui kemampuan meng-

atasi kekuatan-kekuatan baik fisik maupun 

nonfisik/kekuatan magic antara lain yang 

dijalankan dengan adat pengayauan. Barang 

siapa yang mampu mengumpulkan kepala 

manusia, hasil pengayauan, berarti memiliki 

kekuatan yang diperlukan untuk menjadi To-

Malanggai. Kepemimpinan yang diterima 

dengan ketaatan penuh oleh masyarakat yang 

dikuasainya. 

Model kepemimpinan selanjutnya dalam 

cerita rakyat dinyatakan bahwa kepemimpinan 

To-Malanggai, tidak membawa ketenteraman 

dalam masyarakat. Kehidupan kelompok 

ditandai oleh kegelisahan dan kecemasan oleh 

adanya kemungkinan "serangan" dari 

kelompok lain, yang bebas menyerang, kalau ia 

merasa kuat melakukannya. Maka masyarakat 

merindukan ketenteraman, perdamaian dan 

kemakmuran. Persekutuan-persekutuan kaum 

itu, memerlukan bentuk kepemimpinan lain, 

yaitu yang dapat memberikan ketenteraman, 

keadilan dan kemakmuran. Maka konsep 

kekuasaan yang muncul kemudian setelah 

bentuk kepemimpinan To-Malanggai, adalah 

kepemimpinan To-Manuru. Bermacam-macam 

versi, tentang cara kemunculan To-Manuru itu 

dalam cerita rakyat Kaili. Salah satu versi itu 

adalah sebagai berikut. Pada suatu hari, To-

Malanggai masuk hutan melakukan perburuan. 

Di tengah hutan ditemukan serumpun bambu 

kuning (bambu berwarna kuning/emas), yang 

menarik perhatiannya, karena baru pertama kali 

itu ia melihatnya. Maka disuruh tebangnyalah 

rumpun bambu kuning itu. Setelah ditebang 

terjadilah keajaiban. Dunia menjadi gelap ka-

rena mendung guntur dan halilintar sabung-

menyabung, dan hujan deras pun membasahi 

bumi. Tidak berapa lama kemudian, setelah To-

Malanggai dan pengikutnya gemetar kedingin-

an, tiba-tiba cuaca menjadi terangbenderang. 

Dalam cuaca terang-benderang itu muncullah 

seorang wanita, gadis yang sangat jelita. Wanita 

jelita itulah disebut mereka To-Manuru. 

To-Manuru itu dengan diusung di atas 

usungan yang dibuat dari bambu gading/ 

kuning, dibawa ke Negeri To-Malanggai dan 

dijadikan permaisuri. Terjadilah pesta perka-

winan agung yang sangat ramai. Pesta itulah 

selanjutnya menjadi pola keramaian atau pesta 

perkawinan adat di Tana Kaili. Keturunan To-



Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 112 

Malanggai dengan To-Manuru itulah yang 

menjadi cikal-bakal raja-raja dan bangsawan 

To-Kaili, dan menjadi model dari setidak-

tidaknya dua belas Kerajaan Tana Kaili yang 

tersebut di bagian depan. Adapun pola struktur 

hierarki pejabatpejabat adat kekuasaan peme-

rintahan kerajaan-kerajaan di Tana Kaili itu 

(dalam Abad XVI) digambarkan sebagai 

pemerintahan yang dipimpin oleh seorang raja 

yang disebut Magau. Dalam melakukan 

pemerintahan Magau didampingi oleh anggota-

anggota Dewan pemerintahan kerajaan yang 

terdiri atas: 

 

1. Madika Malolo, sebagai raja muda. 

2. Madika Matua, sebagai mangkubumi peme-

rintahan umum, urusan luar negeri dan 

kemakmuran. 

3. Ponggawa, sebagai penyelenggaraan kekua-

saan dalam negeri dan adat perkauman 

dalam kerajaan. 

4. Galara, sebagai penyelenggara kekuasaan 

peradilan dan adat istiadat dalam kerajaan, 

penuntut umum. 

5. Tadulako, sebagai penyelenggara urusan 

pertahanan dan keamanan kerajaan. 

6. Pabicara, sebagai penyelenggara penertiban 

adat atau hukum dan tata kehidupan dalam 

masyarakat. Pejabat inilah yang memberi-

kan keadilan, sebagai hakim dalam kerajaan 

dan yang mengucapkan tentang kebenaran. 

7. Sabandara, sebagai bendaharawan kerajaan 

yang mengurusi penghasilan perdagangan 

(lautan). 

  

Di samping Dewan Pemerintahan Kerajaan, 

terdapat Dewan adat yang merupakan lembaga 

yang mewakili daerah-daerah Kerajaan atau 

Rakyat. Dewan adat ini dapat dipandang seba-

gai Dewan Perwakilan Rakyat yang disebut 

Kotapitunggota, diketuai oleh seorang yang 

disebut Baligau (dari bahasa Bugis) yang 

berarti "kerabat kerja" (partner) dari Raja. 

Pola struktur hierarki pejabat-pejabat adat 

(kekuasaan) pemerintahan kerajaankerajaan ini 

di Tana Kaili (kira-kira dalam Abad XVI), 

seperti digambarkan pada bagian depan, men-

jadi pola umum yang sama dipergunakan oleh 

Kerajaan-kerajaan Tana Kaili, setidak-tidaknya 

yang terdapat pada: 

 

1. Kerajaan Banawa, dengan tujuh negeri/ 

wilayah peserta Dewan Adatnya (Pitunggota), 

yaitu : 

1.1. Ganti, 

1.2. Lero, 

1.3. Kabonga, 

1.4. Toaya, 

1.5. Kola-kola, 

1.6. Towala, dan 

1.7. Gunung Bale. 

 

2. Kerajaan Sigi, juga dengan tujuh negeri 

/wilayah peserta Dewan Adatnya (Pitunggota), 

yaitu : 

2.1. Dolo, 

2.2. Bangga, 

2.3. Biromaru, 

2.4. Kulawi, 

2.5. Sibalaya, 

2.6. Sidondo, dan 

2.7. Pakuli. 

 

3. Kerajaan Palu, dengan empat negeri/ wila-

yah peserta Dewan Adatnya (Patanggota), 

yaitu: 

3.1. Kampung Baru, 

3.2. Siranindi (sekarang bernama Kasyanis 

monji), 

3.3. Lere, dan 

3.4. Besusu. 

 

4. Kerajaan Tawaeli, dengan empat 

negeri/wilayah peserta Dewan Adatnya 



Mattulada 

 

 113 

(Patanggota), yaitu: 

4.1. Nupabomba,  

4.2. Lambara, 

4.3. Mpanau, dan 

4.4. Baiya. 

 

5. Kerajaan Parigi, dengan empat negeri/ 

wilayah peserta Dewan Adatnya (Patanggota), 

yaitu : 

5.1. Parigi Mpuu, 

5.2. Masigi, 

5.3. Toboli, dan 

5.4. Dologo. 

  

6. Kerajaan Kulawi, dengan empat negeri/ 

wilayah peserta Dewan Adatnya (Patanggota), 

yaitu: 

6.1.. Bolapapu, 

6.2. Mataue, 

6.3. Sungku (Hungku), dan 

6.4. Boladangko. 

 

Pemerintahan kerajaan, yaitu Magau seba-

gai pimpinan tertinggi pemerintah, didampingi 

oleh Pitunggota atau Patanggota yang 

diketahui oleh Baligau, dalam menentukan 

aturan-aturan adat. Permusyawaratan pemerin-

tahan dengan Dewan Adat itu dilakukan dalam 

Baruga atau Bantaya (balai adat). Di Baruga 

itulah ditetapkan melalui musyawarat Ada-

Nunggata atau Kagau Ringata (Peraturan Adat 

Negeri/Kerajaan). Hasil permusyawaratan itu 

umumnya disebut Sintuwu Nunggata (adat ke-

sepakatan dalam negeri). Keputusan itu diper-

lukan sebagai pedoman dalam menjalankan 

pemerintahan yang dilaksanakan oleh Magau 

bersama aparat pemerintahan (executive) lain-

nya. 

Lama sebelum agama Islam masuk ke 

daerah Sulawesi (permulaan Abad XVII), 

seperti disebut pada permulaan bab ini, di 

Sulawesi Tengah telah berdiri beberapa kera-

jaan lokal yang kecil-kecil, seperti Banawa, 

Sigi, Dolo, Biromaru dan Palu di Lembah Palu 

sebelah barat, dan Tojo di sebelah timur. 

Kerajaan-kerajaan lokal Tana Kaili tersebut 

rupa-rupanya mempunyai shubungan erat dan 

saling mempengaruhi lapangan kebudayaannya 

dengan kerajaan Bugis-Luwu di Sulawesi 

Selatan. Kerajaan Luwu' dikenal sebagai Ke-

rajaan Bugis yang tertua di Sulawesi Selatan. 

Adanya hubungan erat di antara kerajaan Luwu' 

dengan Kerajaan-kerajaan Tana Kaili itu jelas 

tercermin dalam mite/legenda Sawerigading, 

yang dipandang erat hubungannya dengan 

riwayat berdirinya Kerajaan-kerajaan Kaili di 

Lembah Palu. 

Penduduk Lembah Palu, To-Kaili pada 

umumnya pada zaman lampau memandang 

Datu Luwu' sebagai tokoh keramat yang 

memiliki kesaktian tenaga gaib yang luar biasa. 

Kesaktian Datu Luwu' itu dipercaya dapat 

menimbulkan berbagai bencana seperti men-

jangkitnya wabah penyakit, kegagalan panen 

dan sebagainya, terhadap mereka yang mem-

bangkang. Kepercayaan yang demikian itu, 

menyebabkan sikap penduduk terhadap tokoh 

itu, ialah perilaku yang hormat dengan rasa 

keseganan yang mendalam yang berkelanjutan 

dengan kepatuhan untuk melakukan berbagai 

kewajiban terhadap Datu Luwu', misalnya 

persembahan tanda kesetiaan Sabbukati, setiap 

tahunnya. 

Tanda kesetiaan serupa, tetapi dalam ukuran 

yang lebih kecil diberikan juga oleh penduduk 

kepada Datu lain, yang berdiam di Kerajaan 

Mori di jazirah sebelah timur Sulawesi Tengah, 

dalam rangka menjaga hubungan bertetangga 

baik. Biarpun di satu pihak penduduk berusaha 

patuh dan setia kepada Datu (Luwu'), atas apa 

yang dikehendakinya, namun di lain pihak 

Datu Luwu' tidak mencampuri kehidupan 

sosiokultural penduduk Tana Kaili. Sikap ini 

tampak pada saat Datu Luwu' menerima dan 



Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 114 

memeluk agama Islam pada tahun 1603. Datu 

tidak menggunakan kekuasaan atau pengaruh-

nya dalam rangka pengislaman penduduk 

Sulawesi Tengah. Datu Luwu' mengembang-

kan Islam terbatas pada lingkungan kerabat 

kaum bangsawan dan kerajaan-kerajaan lokal 

di Tana Kaili, karena adanya hubungan kerabat 

dengan mereka. 

Penyebaran agama Islam di Sulawesi Teng-

ah sebagiannya dilakukan oleh pedagang 

Bugis-Makassar yang sejak lama telah melaku-

kan hubungan perdagangan dengan Tana Kaili, 

malahan banyak dari kalangan pedagang itu 

menetap di daerah-daerah pantai, sepanjang 

Selat Makassar. 

Dalam Abad XIX daerah-daerah Pantai 

Selat Makassar dan Teluk Tomini di Sulawesi 

Tengah yang didiami oleh To-Kaili dan orang 

Bugis-Makassar-Mandar dari Sulawesi Selat-

an, umumnya sudah memeluk agama Islam. 

Tetapi sebagian penduduk di daerah pedalaman 

Sulawesi Tengah masih menganut kepercayaan 

seperti yang dianut oleh nenek moyangnya. 

Berhubung dengan kenyataan itu, pemerintah 

kolonial Belanda menyetujui daerah Sulawesi 

Tengah dijadikan daerah kerja Zending. 

Ini juga menjadi salah satu faktor penyebab 

terjadinya perkembangan sosiokultural yang 

agak berbeda yang dialami oleh To-Kaili di 

pesisir yang umumnya memeluk agama Islam, 

dengan To-Kaili yang berdiam di pedalaman 

atau pegunungan yang sebagiannya menerima 

agama Kristen sebagai agamanya. Lambat-

laun, masing-masing memilih kiblat yang 

berbeda yang menentukan arah pertumbuhan 

kebudayaan mereka masing-masing. 

To-Kaili yang beragama Islam, lebih akrab 

dengan kebudayaan orang Bugis-Makassar di 

Sulawesi Selatan, sedangkan To-Kaili yang 

beragama Kristen lebih akrab dengan kebuda-

yaan penduduk bagian Utara Sulawesi, yang 

beragama Kristen. Dalam kalangan To-Kaili 

dipercaya bahwa agama Islam mulai masuk di 

Tana Kaili pada permulaan Abad XVII, dibawa 

oleh Abdullah Raqie Gelar Dato Karama. Raja-

raja dan penduduk sangat tertarik kepada ulama 

itu, yang kabarnya berasal dari Minangkabau, 

Sumatera, dan mengikutinya sebagai ulama 

yang meletakkan dasar-dasar agama Islam di 

Tana Kaili. Raja pertama yang memeluk Islam 

di Tana Kaili ialah Raja Kabonena I Pue Nyidi. 

Cerita-cerita tentang kesaktian Dato Kara-

ma, ketika mulai tiba di Tana Kaili, 

mempertebal kepercayaan dan banyaklah orang 

berbondong-bondong memeluk agama Islam. 

Dibuatnyalah masjid untuk tempat berdakwah 

dan shalat. Dengan cepatnya agama Islam 

tersebar dan dipeluk di seluruh Tana Kaili. 

Diceritakan bahwa Dato Karama tiba dengan 

perahu pada waktu malam. Perahunya me-

luncur dengan laju sekali di permukaan laut, 

dan terdampar jauh di darat. Perahu itu pecah 

dan berubah menjadi tikar, dan adapun 

layarnya menjelma menjadi kemah. Karena 

peristiwa terdamparnya perahu Dato Karama 

itulah, maka tempat itu dinamakan Karampe 

(terdampar), tempat Rumah Sakit Undata, Palu 

sekarang berdiri. 

Dato Karama tiba di Tana Kaili bersama 

rombongan sebanyak lima puluh orang. Be-

berapa saat setelah tiba, Dato Karama bersama 

rombongannya memilih tempat pemukiman di 

sebelah Barat Sungai Palu, yang sekarang 

disebut Kampung Lere. Istri Dato Karama 

benama Ince Jille, dan dua orang putrinya 

masing-masing bernama Ince Dongko dan Ince 

Saharibanong, mendampingi beliau menetap di 

Tana Kaili. Ince Dongko kawin dengan pemuda 

Kaili, dan Ince Saharibanong mendapat jodoh, 

pemuda Sulawesi Selatan. Mereka menurunkan 

banyak keturunan. Segala alat kebesaran Dato 

Karama yang dibawa serta dari negeri asalnya 

(Minangkabau), berupa bendera kuning, panji 

orang-orangan, Puade, Jijiri, Bulo dan bunyi-



Mattulada 

 

 115 

bunyian, semuanya dipersembahkannya kepa-

da raja, sebagai tanda mempererat ikatan 

keluarga, setelah terjadi kawin-mawin. Alat-

alat itu (semacamnya) dapat dilihat dipakai 

dalam upacara-upacara perkawinan atau 

kematian raja-raja dan kaum bangsawan Tana 

Kaili. Dato Karama dan keluarganya me-

ninggal dunia dan dimakamkan di Kampung 

Lere. Tempat pemakamannya itu sekarang 

dinamakan Dayo Dato Karama. Pusara Dato 

Karama terpelihara dengan baik, dan sering 

diziarahi sebagai pahlawan Islam. 

Hubungan sejarah antara Tana Kaili dengan 

Sulawesi Selatan, juga dengan Kerajaan Ter-

nate, terutama dalam penerimaan agama Islam 

dalam berbagai catatan sejarah, terbukti kuat 

sekali. Dengan Sulawesi Selatan hubungan itu 

terdapat dalam mitologi Tana Kaili, yang 

dikembangkan selanjutnya dalam kehidupan 

kebudayaan. Juga ketika Datu Luwu' sudah 

memeluk Islam sebagai agamanya, maka 

dianjurkannya agama itu juga dipeluk oleh 

kerabat keluarganya baik di Tana Bugis-

Makassar, maupun di Tana Kaili. Dalam tahun 

1580, Sultan Ternate Baabullah, lewat Makas-

sar (Kerajaan Gowa), berkunjung ke Tana 

Kaili. Ketika itu Kerajaan Gowa belum secara 

resmi menerima Islam sebagai agama kerajaan. 

Akan tetapi di kalangan penduduk Bugis-

Makassar, terutama para pedagang dan pelaut-

nya sudah banyak memeluk agama Islam. 

Mereka tersebar ke berbagai negeri dalam 

Nusantara, termasuk ke Tana Kaili. 

Diberitakan dalam Lontara orang Makassar, 

Sultan Ternate ketika berkunjung ke Tana Kaili, 

Baginda juga menyebarkan Islam dalam 

Rumah Adat “Saoraja” To-Kaili 



Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 116 

kalangan pemuka-pemuka Tana Kaili. Juga 

ketika itu pengaruh kekuasaan Kerajaan Gowa 

(Makassar) ke seluruh Pulau Sulawesi menjadi 

semakin besar, terutama setelah Kerajaan 

Makassar dengan resmi menerima Islam itu, 

sebagai agama kerajaan (1605 M). Kerajaan 

Gowa itulah yang memelopori pengislaman 

Kerajaan-kerajaan Bugis-Makassar lainnya di 

Sulawesi Selatan. Gerakan pengislaman itu 

yang mulamula dikembangkan oleh Kerajaan 

Ternate ke negeri-negeri sebelah utara Mandar 

sampai ke Mindanau di Filipina, merintis 

penyebaran agama Islam itu dalam kalang an 

To-Kaili, terutama yang berdiam di Lembah 

Palu dan sepanjang pesisir Selat Makassar. 

Penerimaan agama itu menjadi lebih kuat lagi 

dengan berhasilnya seluruh Sulawesi Selatan 

menerima Islam sebagai agama yang diterima 

secara resmi dalam kehidupan Kerajaan-

kerajaan Bugis-Makassar. 

Pada zaman kekuasaan Raja Gowa (Makas-

sar) Sultan Alauddin (1593-1639), seluruh 

Sulawesi Selatan dan daerah sekitarnya berada 

di bawah kekuasaan Baginda. Dan sejak pene-

rimaan Islam sebagai agama Kerajaan Ma-

kassar (1605), maka dilakukanlah gerakan 

pengislaman ke seluruh daerah kekuasaannya 

itu, juga acapkali disertai dengan tindakan-

tindakan kekerasan bagi yang membangkang. 

Tana Kaili tidak mengalami tindakan kekerasan 

(musu' selleng), karena agama itu tersebar lebih 

dahulu secara damai dalam kalangan ToKaili. 

Tana Kaili terutama Kerajaan Banawa, men-

dapat pengaruh yang kuat sekali dari Kerajaan 

Makassar, lewat hubungannya yang akrab 

dengan Kerajaan-kerajaan Mandar, yang 

berada di bawah pengaruh Kerajaan Gowa. 

Setelah perang antara Kerajaan Gowa (Ma-

kassar) dengan Kompeni Belanda diakhiri 

dengan perjanjian Bungaya (1668), maka me-

nurut salah satu pasal perjanjian itu, Kerajaan 

Makassar harus melepaskan hak-haknya atas 

jazirah antara Sulawesi, sampai ke Teluk Palu, 

dan menyerahkannya kepada Kerajaan Ternate. 

Daerah-daerah itu, ialah semua negeri sebelah 

utara Mandar, seperti Sampaga, Kinde (Buol), 

Ton-Toli (Toli-Toli), Dampelas, Balaesang, 

Silisa dan Kaili. 

Sesudah perjanjian Bungaya, maka Raja 

Bone yang bernama La Tenri Tatta' Arup-

palakka, menjadi pemegang hegemoni tunggal 

di Sulawesi Selatan, dalam kalangan orang 

Bugis-Makassar Mandar dan Toraja. Baginda 

digelar juga Datu Tungke'na Tana Ugi (Raja 

Tunggal Negeri Bugis). Dalam sebutannya 

sehari-hari digelar Arumpone. Pengaruh Arum-

pone itu juga sampai ke Tana Kaili yang pernah 

mendapat pengaruh dan hubungan yang kuat 

dengan Kerajaan Makassar (Gowa). Karena itu 

maka hubungan dengan Kerajaan Bone, 

memberi warna baru terhadap perkembangan 

Kerajaan-kerajaan Tana Kaili. Beberapa kera-

jaan lokal Tana Kaili, seperti Kerajaan Banawa 

dan Kerajaan Sigi, menghormati supremasi 

Arumpone. Sejak itu maka dalam pelantikan 

raja-raja (Magau), mereka menyebut atau 

mene-mpatkan Arumpone, sebagai simbol 

legit-imasi untuk kewibawaan para Magau' itu. 

Adapun sebutan resmi Arumpone, dalam seja-

rah politik Tana Bone, ialah Mangkau' ri Bone. 

Mangkau' artinya yang berdaulat. 

Hubungan-hubungan Kerajaan-kerajaan Ta-

na Kaili berlangsung terus juga dengan peng-

uasa Kerajaan Bone yang sudah bersahabat 

dengan Kompeni Belanda, dan bersamaan 

dengan itu, pengaruh Belanda pun mulai terasa 

adanya, yaitu pada zaman Arumpone yang ber-

gelar La Tenri Tatta' Aruppalaka berkuasa dan 

memegang hegemoni kekuasaan di Sula-wesi 

Selatan. 

Dalam tahun 1667, pedagang VOC Belanda 

datang, dan melakukan kontak dengan raja-raja 

yang berkuasa di Donggala, Tawaeli dan Parigi. 

Kedatangan pedagang Belanda itu, untuk men-



Mattulada 

 

 117 

cari emas. Sampai begitu jauh dalam hu-

bungan-hubungan kebudayaan dengan Keraja-

an-kerajaan Bugis-Makassar di Sulawesi Sela-

tan, yang semakin rapat setelah perjanjian 

Bungaya, membawa suasana persahabatan dan 

kekeluargaan yang semakin erat. 

Sebagai akibat persengketaan yang berlarut-

larut antara Kerajaan Bone di bawah Arup-

palakka dengan Kerajaan Gowa di bawah 

Sultan Hasanuddin, dan yang diboncengi oleh 

kekuatan VOC Belanda, maka banyaklah 

penduduk Sulawesi Selatan (Bugis-Makassar-

Mandar) berpindah ke negeri lain, seperti ke 

Semenanjung Malaka, Sumatera, Jawa, Malu-

ku dan Kalimantan, juga sebagiannya ke Tana 

Kaili di Sulawesi Tengah. Maka banyaklah 

keluarga orang Sulawesi Selatan yang selan-

jutnya menetap dan menjadi penduduk Tana 

Kaili, terutama dalam Abad XVII. Seba-

gaimana yang terjadi di Sumatera dan Malaka, 

atau di tempattempat lainnya di Kepulauan Nu-

santara ini. Keluarga Sulawesi Selatan yang 

menetap di negeri-negeri itu, melakukan 

kawin-mawin dan lambat-laun menjadi pen-

duduk terkemuka di negeri-negeri itu. Demiki-

an juga halnya yang terjadi di Tana Kaili. 

Banyak pemuka masyarakat dan bangsawan 

Tana Kaili yang menyatakan diri bernenek-

moyang orang Bugis-Makassar. Kenyataan 

sejarah itu, masih mudah dapat ditelusuri se-

panjang Pantai Selat Makassar, dari Donggala 

ke Toli-Toli, juga sepanjang pantai Teluk To 

mini, dari Moutong ke Ampana. 

Hubungan kekerabatan antara orang Kaili 

dengan orang Bugis-Makassar yang berlang-

sung dengan aman dari pertengahan Abad XVII 

sampai pertengahan Abad XIX, membuahkan 

corak-corak kehidupan kultural yang sangat 

bersamaan, terutama yang bertalian dengan 

peradaban Islam dan kehidupan maritim. 

Barulah pada tahun 1850, dua buah kapal 

Belanda yang bernama Argo dan Bromo, di 

bawah pimpinan Kapten Van der Hart mendarat 

di Pantai Parigi. Tentara Belarda itu menyo-

dorkan naskah perjanjian (Lange Verdragt) 

kepada Magau Parigi, Iskandar Abd. Muham-

mad, untuk ditandatangani. Sesudah itu, utusan 

Gubernur Belanda di Makassar, datang ke 

Sulawesi Tengah, menyodorkan kontrak atau 

perjanjian yang merupakan pengakuan terha-

dap kekuasaan Belanda atas Raja-raja Tana 

Kaili, yaitu Kerajaan Banawa, Palu dan Tawae-

li. Raja-raja itu menandatangani perjanjian 

pengakuan kekuasaan Belanda atas mereka, 

akan tetapi tidaklah berarti bahwa mereka 

wajib menaati kekuasaan Belanda atas negeri 

mereka. Raja-raja itu masih tetap bersikap 

bebas dan berlaku sebagai negeri merdeka. 

Pemerintah Belanda yang berkedudukan di 

Makassar, menganggap sikap dan perilaku raja-

raja Tana Kaili sebagai pembangkangan. Maka 

dalam tahun 1888, Gubernur Belanda di Ma-

kassar datang dengan membawa pasukan Mar-

sose Belanda yang diangkut dengan tiga buah 

kapal perang. Kapalkapal perang itu menem-

bakkan meriammeriamnya ke Pantai Kayu-

Malue, yang menimbulkan banyak korban 

manusia. Magau Tawaeli yang bernama Yangge 

Bodu (Toma I Tanggu), memperhatikan jatuh-

nya korban itu, lalu terpaksa menandatangani 

Plakat Panjang, pada tanggal 26 Juni 1888. 

Mulai saat itulah raja-raja Tana Kaili yang 

membangkang tidak mau mengakui kekuasaan 

Belanda atas negeri mereka, karena dipaksa 

menandatangani kontrak-kontrak pengakuan 

kekuasaan tersebut. Berikut tercatat rajaraja 

Tana Kaili yang menandatangani kontrak 

/perjanjian pengakuan kekuasaan Belanda atas 

negeri mereka Yojokodi (Toma I Sema) Magau 

Palu, menandatangani Plakat Panjang, pada 

tanggal 1 Mei 1888. Makkagili, Magau Bana-

wa, menandatangani Plakat Panjang pada tang-

gal 2 Mei 1888. Yangge Bodu (Toma I Tanggu), 

Magau Tawaeli, menandatangani Plakat Pan-



Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 118 

jang, pada tanggal 26 Juni 1988. Magau Biro-

maru bersama dewan adatnya, menandatangani 

pengakuan kekuasaan Belanda atas mereka 

pada tanggal 8 Agustus 1891. Demikian juga 

Magau Sigi bersama dewan adatnya menan-

datangani pengakuan kekuasaan pemerintah 

Belanda atas negeri mereka pada tanggal 9 

Agustus 1891. Madika (Magau) Dolo bersama 

dewan adatnya, menandatangani pengakuan itu 

pada tanggal 14 Agustus 1891, dan Ijengi Nto-

nambaru, Magau Parigi menandatangani Plakat 

Panjang dengan perjanjian pengakuan Belanda 

atas negeri mereka, pada tanggal 29 Agustus 

1897. 

Dengan penandatanganan pengakuan ke-

kuasaan Belanda oleh raja-raja (Magau) Tana 

Kaili, juga raja-raja lain di Poso, di Buol dan 

Toli-Toli atas negeri mereka, maka secara resmi 

kekuasaan pemerintahan Belanda mengikat 

raja-raja itu untuk melaksanakan pemerintahan 

negeri mereka atas nama Belanda. Pemerintah 

Hindia Belanda selanjutnya menempatkan di 

negerinegeri itu pejabat pemerintahan Binnen-

lands Bestuur yang disebut Controleur atau 

Gezaghebber, mendampingi Magau dalam 

menjalankan pemerintahan. 

Untuk keamanan para pejabat Belanda itu, 

maka ditempatkan juga pasukan bersenjata 

Belanda (Marsose), terutama di negeri-negeri 

yang dipandang rawan, karena rajanya belum 

mampu menaati sepenuhnya kekuasaan Belan-

da atas negerinya. 

Demikianlah maka di beberapa tempat ter-

jadi perlawanan terhadap kehadiran kekuasaan 

Belanda yang dipimpin oleh Magau atau ke-

luarga bangsawan setempat. Perlawanan ber-

senjata pada zaman permulaan kekuasaan 

Belanda di Tana Kaili, dilakukan antara lain 

oleh kerajaan lembah di Sigi, Malonda di Gu-

nung Bale Donggala, Tombolotutu di Muotong 

dan Intovoalangi di Kulawi. 

Benih-benih perlawanan itu yang merupa-

kan sifat anti penjajahan menjadi catatan yang 

sangat penting bagi kehidupan politik orang 

Kaili di kemudian hari. Karena dari modal itu 

semangat kemerdekaan tetap terpelihara dalam 

kalangan To-Kaili menjelang lahirnya kesadar-

an kebangsaan (Indonesia) yang dipelopori 

oleh tokoh-tokoh pergerakan nasional melalui 

partai-partai politik yang sampai di Tana Kaili. 

Dari gelora perlawanan yang didorong oleh 

semangat kemerdekaan sejak awal kehadiran 

Belanda di Tana Kaili juga membawa dampak 

yang luas bagi tumbuhnya kesadaran berin-

tegrasi dalam satu kesatuan yang lebih luas dan 

besar, dan yang mengantarkan tumbuhnya 

benih kesadaran kebangsaan Indonesia pada 

permulaan Abad XX. Oleh karena itu menjadi 

sangat penting untuk mencatat sekilas lalu, 

gelora perlawanan itu di Tana Kaili sebagai 

berikut: 

 

Perlawanan di Kerajaan Moutong (1896-

1904) 

Raja Moutong yang pertama bernama Mag-

alatung, berasal dari Sulawesi Selatan. Menurut 

cerita, baginda keturunan Mandar, tetapi juga 

diduga dengan keras adalah bangsawan orang 

Wajo yang bernama La Maggalatung, Arung 

Sengkang yang sangat terkenal perlawanannya 

terhadap Belanda, sampai ke Pulau Laut di Ka-

limantan. Maggalatung menjadi raja di Mou-

tong karena mengawini raja putri Moutong 

yang bernama Minarang. Keluarga ini men-

dapat keturunan tiga orang anak laki-laki, yaitu 

Pondatu, Paubi dan Massu. Pondatu kemudian 

menurunkan Borman. Paubi menurunkan La-

makaranu dan Massu menurunkan Tombolo-

tutu. Ibu Tombolotutu bernama Lara. Sebelum 

kawin dengan Massu, pernah kawin dengan 

Lakaiang dan dari perkawinan itu lahir Pawajoi 

dan Makarau keduanya laki-laki yang kemu-

dian menjadi kakak (tiri) Tomolotutu. 

Ketika Maggalatung mangkat, maka bagin-



Mattulada 

 

 119 

da digantikan oleh putranya yang bernama 

Pondatu. Pada masa pemerintahan Pondatu, 

Belanda pernah berusaha menyodorkan kepa-

danya kontrak untuk pengakuan kekuasaan 

Belanda, akan tetapi usaha ini ditolak oleh 

Pondatu. Sampai wafatnya Pondatu tidak ber-

hasil dibujuk oleh Belanda untuk menanda-

tangani kontrak itu. Setelah Pondatu wafat, 

maka Tombolotutulah menggantikannya men-

jadi Raja Moutong. Sikap Tombolotutu terha-

dap Belanda sama dengan sikap Pondatu, pa-

mannya. Untuk menambah kekuatan kerajaan-

nya, maka diangkatnyalah Daeng Malino 

menjadi Punggawa, yang mengepalai pemerin-

tahan wilayah Tinombo. Daeng Malino, adalah 

keluarga Tombolotutu dari pihak ibunya. Se-

bagai Punggawa ia melakukan pemerintahan 

wilayah atas nama Raja Tombolotutu. Belanda 

pada satu saat melihat ada celah yang dapat 

dimasukinya, antara Raja Tombolotutu dengan 

Punggawa Daeng Malino. Didekatinya Daeng 

Malino, dan berhasil membujuknya menanda-

tangani kontrak pengakuan kepada Belanda 

pada tanggal 1 Mei 1896. Selaku balas jasa, Be-

landa mengukuhkan Daeng Malino menjadi 

Raja Moutong. Sikap membangkang Daeng 

Malino sebagai Punggawa terhadap Raja Mou-

tong, menimbulkan murka Raja Tombolotutu. 

Untuk menantang Raja Moutong Tombolotutu, 

maka Daeng Malino, boneka Belanda itu, ber-

angkat ke Gorontalo untuk meminta bantuan 

dari Belanda. Sebelum pertikaian berkelanjutan 

dengan pertumpahan darah maka diadakanlah 

pertemuan antara Raja Tombolotutu dengan 

Punggawa Daeng Malino (yang telah dikukuh-

kan oleh Belanda menjadi Raja Moutong), 

yang ditengahi oleh Ulea Wabu Jogugu 

Gorontalo untuk mencapai perdamaian dan 

untuk menghindari pertumpahan darah. Pada 

akhir pertemuan diadakan "jabatan tangan", 

yang disambut oleh Raja Tombolotutu dengan 

tangan kiri, sedangkan tangan kanannya tetap 

memegang hulu kerisnya, sebagai isyarat 

bahwa ia sebagai raja tetap memandang Daeng 

Malino sebagai bawahannya. Atas desakan 

Belanda, maka Ulea Wabu bersama Daeng 

Malino, berjanji akan kembali ke Moutong tiga 

hari berikutnya, untuk memperoleh perdamaian 

yang diharapkan oleh Belanda itu. 

Tiga hari kemudian datanglah pasukan Be-

landa dari Gorontalo, langsung menyerang 

pertahanan Moutong. Pada permulaan serangan 

gugurlah dua orang perwira Moutong, masing-

masing Laringgi dan Mologau. Karena serang-

an mendadak dengan perlengkapan senjata 

yang lebih unggul, maka Raja Tombolotutu 

bersama pasukan pengawalnya mengundurkan 

diri ke pulau-pulau Walean (Togian), tempat 

tinggal kakak tirinya. Dalam pelayaran ke 

pulau-pulau itu pasukan Belanda mengejar 

terus, sehingga terjadilah pertempuran di pulau 

tersebut. 

Tidak berapa lama di Pulau Walean, Raja 

Tombolotutu berhasil menembus blokade 

pasukan Belanda dan berlayar kembali ke 

Moutong. Setiba di Moutong Tombolotutu 

dengan pasukannya yang dikuntit terus oleh 

pasukan Belanda, melanjutkan perjalanannya 

ke Gunung Labu dan Gunung Taopa, dan mem-

buat pertahanan di Bolano Sauh dalam Kera-

jaan Lambunu. Antara Raja Moutong dengan 

Raja Lambunu terdapat perjanjian persekutuan 

untuk saling membantu apabila salah satu di 

antara mereka diserang dari luar. Di tem-

pat/kubu pertahanan Bolano Sauh inilah terjadi 

pertempuran sengit yang membawa korban 

pada kedua belah pihak. Pihak Belanda sebagai 

pihak penyerang banyak menderita kehancuran 

peralatan perang, termasuk tenggelamnya pera-

hu pendaratnya, di samping korban jiwa serda-

dunya yang kena sumpitan beracun dari laskar 

Tombolotutu. Karena kelengkapan persenjata-

an pihak Belanda lebih unggul dan serdadunya 

yang lebih terlatih, maka lambat-laun pertahan-



Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 120 

an pasukan Tombolotutu menjadi semakin 

lemah oleh gugurnya satu demi satu anggota 

pasukan yang bertahan. Karena keadaan sema-

kin gawat maka Raja Tombolotutu bersama 

sisa-sisa pasukannya meninggalkan kubu perta-

hanan di Bolano Sauh menuju ke atas gunung. 

Setelah Belanda menguasai Bolano, maka wi-

layah itu dibumihanguskannya secara memba-

bi-buta. Tombolotutu dengan pasukannya me-

nyusuri pegunungan ke arah Barat, akhirnya 

tiba di wilayah Toli-Toli. Dari sana pasukan itu 

bergerak ke Selatan di daerah pegunungan 

Tinombo (wilayah yang dikuasai oleh Daeng 

Malino). Di Gunung Tinombo itu Raja Tombo-

lotutu membangun kubu-kubu pertahanan, 

menghadapi serangan Belanda yang mengikuti 

terus perjalanan mereka. 

Mungkin karena mengetahui kesiapan ku-

bu-kubu pertahanan Tombolotutu, maka pihak 

Belanda mengutus kurir, untuk membujuk 

Tombolotutu menyerah dengan damai. Akan 

tetapi bujukan itu ditolak oleh Tombolotutu dan 

pasukannya. 

Karena tekanan pasukan Belanda semakin 

berat juga, maka sambil melakukan perlawanan 

Tombolotutu dengan pasukannya bergerak 

terus-menerus dari gunung ke gunung ke arah 

Selatan, akhirnya pasukan itu tiba di Sojol. Di 

tempat itu Tombolotutu mendapat bantuan dari 

kepala kampung Bou, bernama Kaleolangi 

(Papa Tarima), dan anaknya bernama Sinala. 

Kepala kampung Bou tersebut akhirnya 

tertangkap dan diasingkan oleh Belanda ke 

Pulau Jawa. Beliau meninggal dunia di negeri 

pengasingannya. Dalam perlawanan di hutan-

hutan Sojol, lahir seorang putra Tombolotutu, 

dan diberi nama Datupamusu, yang berarti 

Raja-perang. Anak itulah kemudian dikenal 

dengan nama Kuti Tombolotutu. 

Sejak mengundurkan diri dari Moutong 

Raja Tombolotutu didampingi terus dengan 

penuh kesetiaan oleh istrinya. Karena pasuk-

annya bergerak terus ke arah Selatan, akhirnya 

tibalah mereka di Pantoloan. Di negeri ini, Raja 

Tombolotutu mendapat bantuan dari Makka-

gili, Raja Banawa yang bergelar Pue Mpudu. 

Karena bantuannya kepada perlawanan Raja 

Tombolotutu, maka Raja Banawa itu pun di-

tangkap, dan dibuang ke Makassar dalam tahun 

1903. Beliau wafat di negeri pembuangannya. 

Dari Pantoloan, Tombolotutu dengan pasu-

kannya bergerak ke arah Utara hingga tiba di 

Toribulu, tempat mertuanya berkuasa. Dia 

mengharapkan bantuan dari mertuanya, akan 

tetapi bantuan yang diharapkannya itu tidak 

mungkin diperolehnya karena alasan demi 

keselamatan rakyat dan mertuanya sendiri, 

yang berada dalam ancaman terus-menerus dari 

pihak Belanda. Ketika itu Raja Tombolotutu 

menderita sakit di kakinya, sehingga dalam 

gerakan pasukannya, ia terpaksa ditandu. Ge-

rakan pasukannya terus ke arah Utara, 

maksudnya untuk sampai ke Kasimbar, akan 

tetapi Tombolotutu bersama pasukannya ber-

hasil dihadang oleh pasukan Belanda yang 

dibantu oleh penduduk Donggulu di pegunung-

an yang bernama Uju Lari. Tentara Belanda 

mengeluarkan ancaman, apabila Raja Tombo-

lotutu tidak tertangkap, maka selaku gantinya 

segenap penduduk Donggulu akan dibunuh. 

Tetapi apabila penduduk Donggulu berhasil 

menangkap atau membunuh Raja Tombolotutu, 

maka mereka akan diberikan hadiah, dibe-

baskan dari pajak dan heerendienst (kerja rodi). 

Untuk memberikan tekanan batin yang keras 

maka mertua Tombolotutu, ditangkap dan 

dijadikan sandera. Tekanan pasukan Belanda 

semakin gencar, karena ketika itu tibalah bala 

bantuan pasukan Belanda yang diangkut 

dengan sebuah kapal perang bernama Java. 

Kapal perang itu berlabuh di Pantai Donggala 

(1904). 

Karena kepungan pasukan musuh semakin 

merapat, dan untuk menyelamatkan rakyat dan 



Mattulada 

 

 121 

mertuanya, maka Tombolotutu mengambil ke-

putusan terakhir untuk tidak menyerah dengan 

hidup. Orang percaya bahwa Raja Tombolotutu 

memiliki ilmu kekebalan yang ampuh, sehing-

ga beliau tidak akan terbunuh dengan senjata 

apa pun. Hanya dengan senjata pusaka yang 

dipakainya, mampu menembus kulitnya untuk 

mengalirkan darahnya. Oleh karena itu maka 

senjata itu pun diserahkannya kepada peng-

awalnya yang paling setia, untuk menancapkan 

keris pusaka itu ke tubuhnya. Maka Raja 

Tombolotutu pun gugur oleh senjatanya sendiri 

yang diberi nama Lacori. Keris itu menembus 

tubuhnya, sehingga tertumbuk pada batu tem-

pat ia bersandar, maka patahlah ujung keris itu. 

Jenazah Raja Tombolotutu, diambil oleh mer-

tuanya dan dikebumikan di Toribulu. Dengan 

gugurnya Raja Tombolotutu, maka pantai utara 

Teluk To mini sepenuhnya dikuasai oleh 

Belanda dalam tahun 1904. 

 

Perlawanan di Kerajaan Banawa 

Perlawanan di Kerajaan Banawa, lebih dike-

nal dengan nama Perang Donggala. Meskipun 

Magau Banawa sudah menandatangani kontrak 

pengakuan kekuasaan Belanda atas kerajaan-

nya, namun salah seorang anggota (Adat) 

Pitunggota-nya, yang bernama Malonda Raja 

Gunung Bale, tidak sudi menerima kekuasaan 

Belanda atas negerinya. Sebagai Syahbandar 

Kerajaan Banawa, sangat kuat pada pendiri-

annya untuk mempertahankan kemerdekaan 

negerinya, selama hayat dikandung badan. Ke-

marahannya sampai pada puncaknya ketika 

pamannya, yaitu Raja Makkagili, ditangkap 

oleh Belanda dan dibuang ke Makassar, karena 

bekerja sama dengan Raja Moutong Tombolo-

tutu dalam pemberontakannya. Sebagai 

anggota Adat Pitunggota Kerajaan Banawa, ia 

turut menandatangani kontrak itu, akan tetapi 

tetap merasa tidak terikat untuk melakukan 

perlawanan. Ia tidak pernah menghadiri per-

temuan Adat, apabila pertemuan itu dihadiri 

oleh orang Belanda. Kontrolir (Controleur) 

Belanda di Donggala berulangkali menyuruh 

utusannya menemui Raja Malonda, agar meng-

hadap. Akan tetapi panggilan itu dibalasnya 

dengan ancaman. "Peringati Belanda, untuk 

tidak berani menginjakkan kakinya di wilayah 

Gunung Bale". 

Sikap Raja Gunung Bale, Malonda dipan-

dang sebagai benih perlawanan yang dapat 

mengobarkan perlawanan rakyat. Oleh karena 

itu maka kontrolir Belanda di Donggala meng-

usulkan kepada Gubernur Belanda di Makassar 

agar Malonda ditangkap dan diasingkan. Usul 

kontrolir Donggala itu ruparupanya diterima. 

Dalam tahun 1902 datanglah sebuah kapal 

perang Belanda di Donggala yang membawa 

seorang residen diperbantukan pada Gubernur 

di Makassar. Residen itu bernama J. A. Brug-

man, dia membawa pasukan tentara Belanda 

untuk melaksanakan maksud penangkapan dan 

pengasingan Malonda, seperti diusulkan oleh 

kontrolir Donggala. Untuk menjemput Tuan 

Residen yang mewakili Gubernur dari kapal 

untuk turun ke darat, kontrolir mengundang 

Raja Lamarauna, Pettalolo dan Malonda Raja 

Gunung Bale, bersama anggota Adat Pitung-

gota lainnya. Undangan itu tidak dipenuhi oleh 

Malonda sementara itu Raja Lamarauna juga 

dalam keadaan sakit. 

Kedatangan wakil Gubernur itu, adalah 

untuk menyampaikan besluit pengangkatan 

Lamarauna menjadi Raja Banawa, menggan-

tikan Makkagali, yang telah diasingkan ke 

Makassar. Karena Malonda tidak memenuhi 

undangan kontrolir, dan Lamarauna sakit, maka 

hanya kontrolir dan Pettalolo saja bersama 

pengawalnya masing-masing, yang turun ke 

kapal menjemput Tuan Residen J. A. Brugman. 

Dalam perundingan di kapal dengan Residen, 

kontrolir Donggala mengusulkan kembali agar 

Malonda ditangkap dan diasingkan dari Dong-



Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 122 

gala. Usul itu ditolak oleh Pettalolo, dan 

mengusulkan agar ditempuh jalan damai, mela-

lui perundingan. 

Untuk melaksanakan upaya itu, Pettalolo 

bersedia melakukannya bersama-sama Lama-

rauna. Usul Pettalolo itu disetujui, akan tetapi 

tidak mengurangi maksud Belanda untuk 

mengambil jalan pintas, apabila upaya Petta-

lolo itu mengalami jalan buntu. Oleh karena itu, 

maka pasukan yang ada di kapal dipersiapkan 

juga. Untuk melaksanakan upaya pertemuan 

dan perundingan dengan Malonda, maka Petta-

lolo sendiri berangkat ke Gunung Bale mene-

mui Malonda dan mengajaknya untuk mene-

mui dan berunding dengan Residen Belanda 

yang datang itu. Malonda bersedia memenuhi 

upaya Pettalolo, dengan syarat pertemuan 

perundingan itu dilakukan di rumah Pettalolo. 

Sementara Malonda berada di rumah Petta-

lolo, maka Residen Belanda pun datang ber-

sama pasukannya dari kapal, dan menempatkan 

diri dalam formasi mengepung rumah Petta-

lolo. Memperhatikan gelagat Belanda yang 

sangat mencurigakan itu, maka timbullah duga-

an Malonda, bahwa Pettalolo bersekong-kol 

dengan Belanda untuk menipunya untuk me-

mudahkan penangkapan. Dengan meme-gang 

tangan Pettalolo, Malonda turun dari rumah. 

Sesampai di tanah, ditikamnya Petta-lolo, se-

orang pengawal Malonda mengayunkan pe-

dang untuk memenggal leher Pettalolo, akan 

tetapi serangan itu ditangkis oleh Haji Lawata 

dengan tangan kosong, sehingga terputus 

tangan itu. Haji Lawata yang mengetahui niat 

baik Pettalolo untuk mencapai persetujuan 

dengan jalan damai, bangkit amarahnya kepada 

Makam Dato Karama Peyebar Islam di Sulawesi Tengah di Kota Palu 



Mattulada 

 

 123 

Belanda karena tidak memenuhi janjinya, se-

hingga Pettalolo menjadi korban oleh ke-rabat-

nya sendiri. Karena itu Haji Lawata menye-

rukan serangan agar dilakukan langsung k-

epada residen dan kontrolir yang ada di tempat 

itu. Dengan berondongan tembakan senapan 

yang gencar, Lawata gugur mengikuti Petta-

lolo. Kedua orang pemuka dan pahlawan 

Banawa itu dikuburkan berdampingan di dekat 

masjid Jami' Donggala. 

Dalam pertempuran yang sengit dan serba 

kilat itu, setelah melukai beberapa orang 

tentara Belanda, dan memberikan korban yang 

cukup banyak dari pasukan Malonda, Raja 

Gunung Bale itu, berhasil meloloskan diri. 

Bersama pasukannya yang setia meninggalkan 

Gunung Bale dengan perahu, menyeberang ke 

Tawaeli, dan mendapat perlindungan dari Raja 

Tawaeli yang bernama Jaelangkara. Tidak 

berapa lama di Tawaeli, Malonda dengan 

pasukannya menuju ke Toaya, dan bermukim 

beberapa lamanya di negeri itu, karena di Toaya 

terdapat banyak keluarganya. 

Pihak Belanda setelah meresmikan Lamara-

una menjadi Raja Banawa, maka beliau pun 

diminta untuk menangkap Malonda dan mem-

pertanggungjawabkan tentang terbunuhnya 

Pettalolo dan Haji Lawata pada peristiwa di 

rumah Pettalolo. Raja Banawa bersedia mela-

kukan penangkapan itu, dengan syarat, agar 

pihak Belanda tidak melakukan campur-

tangan. Maka setelah suasana kembali menjadi 

reda, Malonda pun merasa sudah pada waktu-

nya kembali ke Gunung Bale. Lamarauna, 

selaku Raja Banawa menangkap Malonda. 

Untuk mempertanggungjawabkan terbunuhnya 

Pettalolo, Malonda bersedia dibelenggu dan 

diikatkan pada sebatang pohon. Rakyat karena 

merasa terharu akan kejadian yang menimpa 

kerajaan Banawa, maka tidak melakukan se-

suatu reaksi terhadap kejadian itu, kecuali 

mempersalahkan Belanda, sebagai pembawa 

gara-gara. Dengan penuh keharuan Raja La-

marauna "setelah berhasil menangkap", sesuai 

dengan janjinya, maka tidak berapa lama 

kemudian "dilepaskannya kembali" Malonda 

untuk kembali ke Gunung Bale. Karena merasa 

tidak sepatutnya lagi melakukan perlawanan 

terhadap keluarga sendiri, maka terjadi 

kesepakatan, Malonda tidak melanjutkan kedu-

dukannya sebagai Raja Gunung Bale, hingga 

beliau berpulang dalam tahun 1938. Beliaulah 

Raja Gunung Bale terakhir, karena tidak ada 

lagi penggantinya. 

Untuk memulihkan dan memperkuat kem-

bali tali kekerabatan antara keluarga Raja 

Banawa dengan keluarga raja GunungBale, di-

adakanlah perkawinan antara anak Lamarauna 

yang bernama Rohana dengan anak perempuan 

Malonda yang bernama Andi Raje (Busa Bu-

lava). Juga terjadi perkawinan antara putri 

Pettalolo dengan putra Lamarauna yang ber-

nama Malaranga. Seorang puteri Lamarauna 

yang bernama Andi Besse dikawinkan dengan 

anak lakilaki Lamakaraka anak Pettalolo. 

 

Perlawanan di Kerajaan Sigi (1905-1908) 

Ketika itu Magau Sigi dipegang oleh Daeng 

Masiri. Akan tetapi di samping Daeng Masiri, 

terdapat seorang tokoh masyarakat Sigi yang 

sangat berpengaruh. Dia bernama Karanja 

Lembah, atau Toi Dompo. Sebagai tokoh yang 

berpengaruh maka Raja Sigi banyak mengikuti 

petunjuk Karanja Lembah dalam pemerintah-

an, juga termasuk sikap yang harus diambilnya 

menghadapi orang Belanda. 

Sikap Karanja Lembah yang anti kedatang-

an Belanda untuk berkuasa di Palu, disam-

paikannya kepada raja-raja di Tana Kaili (Lem-

bah Palu). Sikap itu disampaikannya kepada 

semua lapisan penduduk dengan tegas yang 

pada akhirnya harus berhadapan dengan 

kekuatan senjata Belanda. Sebagai keluarga 

dekat Raja Sigi, yaitu kemenakan Daeng 



Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 124 

Masiri, ia berkesempatan memperluas penga-

ruhnya itu dengan penekanan atas sikapnya 

yang tegas, "menolak kekuasaan Belanda". 

Sebelum Belanda berhasil menduduki Lem-

bah Palu, pernah dikumpulkannya Raja-raja 

Palu, Tawaeli, Parigi, Kulawi dan Tojo, yang 

semuanya masih dalam hubungan keluarga, 

membicarakan upaya perlawanan menghadapi 

kedatangan Belanda. Kesempatan antara mere-

ka, untuk membangun bersama suatu perla-

wanan frontal menghadapi Belanda, bocor 

sebelum terlaksana. Oleh karena itu, setelah 

pasukan Belanda berhasil, menduduki pantai 

Talise, hanya Karanja Lembah saja dengan 

pasukannya menghadapi pasukan Belanda 

yang mendarat di pantai itu. Kekuatan Belanda 

dapat dipukul mundur dan kembali ke 

Donggala. Karena merasa ditinggalkan oleh 

pihak-pihak yang sudah mendekatkan diri 

kepada Belanda, maka diperintahkannya untuk 

bertindak keras kepada pengikut-pengikut Be-

landa, walaupun itu bangsa sendiri. Maka 

terjadilah pembunuhan terhadap seorang juru 

tulis yang bekerja pada Belanda di Tanaboa 

(Parigi) dan merampas milik Belanda di Tana-

boa. Juga dilakukan pembunuhan atas seorang 

mandor jalan, kakitangan Belanda di Bora. 

Benih-benih perlawanan terhadap Belanda 

yang disebarkan oleh Karanja Lembah, harus 

segera dihentikan, demikian perintah penguasa 

Belanda. Kerajaan Sigi harus diserang dari 3 

arah yaitu dari Palu, Parigi dan Poso. Maka 

Belanda harus menguasai ketiga negeri itu 

terlebih dahulu. Tidak berapa lama kemudian 

Belanda pun menguasai ketiga negeri itu. 

Tetapi tekad Karanja Lembah tidak menjadi 

patah karena jatuhnya ketiga negeri itu ke 

tangan Belanda. Malah dengan hati-hati dan 

seksama ditelitinya kekuatan Belanda yang 

dipusatkan di tiga negeri itu. Dikirim penyi-

diknya yang bernama Palukota dan Mojo ke 

Parigi untuk mengetahui kekuatan musuh di 

tempat-tempat itu. 

Setelah melakukan pengintaian yang seksa-

ma, dilakukannya tindakan-tindakan sabotase 

di kalangan pasukan Belanda dan pengikutnya 

di Parigi. Diculiknya seekor kuda putih kesa-

yangan komandan tentara Belanda dan diram-

pasnya bintang jasa Vierde Kruis kepunyaan 

Posthouder Belanda di Parigi yang bernama 

Ince Dahlan. Penculikan kuda kesayangan 

komandan tentara Belanda dan perampasan 

bintang jasa pujaan seorang pengikut Belanda, 

untuk memperlihatkan kepada masyarakat 

yang sudah terlena, untuk bangkit kembali 

melakukan perlawanan. Karena dengan tindak-

an sabotase itu, menimbulkan kegemparan dan 

menjadi buah mulut yang ramai dalam masya-

rakat. 

Pihak Belanda langsung mengetahui bahwa 

tindakan-tindakan sabotase-sabotase yang ter-

jadi dalam masyarakat di depan hidung mereka, 

niscaya dilakukan oleh Toi Dompo Karanja 

Lembah dari Kerajaan Sigi. Maka Belanda pun 

mempersiapkan penyerangan dengan konsen-

trasi pasukan di Donggala, Parigi dan Poso. 

Anak negeri yang sudah nyata-nyata berada di 

pihak Belanda antara lain Ince Muhammad, 

Karaeng Putih, Yojovuri, Mangge Cinco (Yah-

ya), semuanya tinggal di Palu dan Marakaili, di 

Kampung Kalukubula. Raja Tawaeli Jaelang-

kara yang masih keluarga dekat (ipar) Karanja 

Lembah, menyediakan diri menjadi sandera 

pihak Belanda, untuk mencegah tindakan keke-

rasan Belanda terhadap kerajaan Sigi dan 

rakyatnya. 

Sikap Raja Tawaeli yang selalu memihak 

kepada perlawanan rakyat, seperti perlindung-

an yang diberikannya ketika Malonda Raja 

Gunung Bale melakukan perlawanan, menim-

bulkan kecurigaan yang sangat kuat pada pihak 

Belanda. Walaupun Tawaeli sudah dikuasai 

oleh Belanda, namun semangat perlawanan 

tetap dipelihara, dengan jalan membantu negeri 



Mattulada 

 

 125 

tetangga yang sedang melakukan perlawanan. 

Jaelangkara, Raja Tawaeli akhirnya dibunuh 

secara licik oleh kaki tangan Belanda ketika 

beliau melakukan peninjauan ke daerah batas 

Tawaeli dengan Toli-Toli. Peristiwa itu terjadi 

di Pantai Baerumu (Sirenja) ketika ia dalam 

perjalanan kembali ke Tawaeli. 

Untuk memata-matai kekuatan dan persiap-

an perlawanan Karanja Lembah, maka Belanda 

mengutus Ince Muhammad ke tempat kediam-

an Toi Dompo Karanja Lembah, sambil 

membawa biji candu (opium) untuk menuka-

rkannya dengan kuda putih kepunyaan koman-

dan tentara Belanda yang diculik dari Parigi. 

Tetapi maksud licik dari Belanda itu diketahui, 

sehingga Ince Muhammad pun dilucuti. Ku-

danya dirampas dan dipersilakan jalan kaki 

kembali ke Palu. Pasukan Belanda akhirnya 

digerakkan menuju Kerajaan Sigi dengan 

petunjuk jalan Ince Muhammad, bersama Kara-

eng Putih dan kaki-tangan Belanda lainnya. 

Pasukan dipimpin oleh Letnan S. Voskuil dan 

serangan berlangsung dengan sangat cepatnya 

ditempat kediaman Toi Dompo di Watunonju. 

Pertempuran berlangsung dengan sengitnya 

secara berhadap-hadapan orangseorang. Ban-

yaklah jatuh korban pada kedua belah pihak. 

Pada akhirnya karena kekalahan dalam teknik 

perkelahian dan persenjataan, Toi Dompo ber-

hasil ditangkap. Dengan dipikul oleh Marakai-

li, Toi Dompo Karanja Lembah dibawa menye-

berang sungai Palu, menuju Kota Palu. Di 

pantai sudah siap menunggu tiga buah kapal 

Belanda untuk membawa Karanja Lembah ke 

negeri pengasingannya di Pulau Jawa, yaitu 

Sukabumi. 

Dengan tertangkapnya Toi Dompo Karanja 

Lembah, maka rakyat Sigi kehilangan pemim-

pinnya. Karena sesungguhnya dalam keadaan 

perang ini kekuasaan pemerintahan Kerajaan 

Sigi sepenuhnya telah diserahkan oleh Raja 

Daeng Masiri kepada Karanja Lembah. Namun 

demikian rakyat yang terlanjur sudah meng-

angkat senjata, sudah pantang menyarungkan 

kembali senjatanya. Demikianlah pada hari-

hari selanjutnya dengan perlengkapan yang 

lebih sempurna pasukan Belanda melakukan 

serangan langsung ke Sigi, Bora. Akan tetapi 

pasukan-pasukan perlawanan Sigi sudah mela-

kukan siasat memencar, dan melakukan serang-

an pada saat Belanda beristirahat melepaskan 

lelah. 

Walaupun dalam pertempuran-pertempuran 

kecil-kecilan ini, korban pihak Belanda tidak 

sebanyak yang dialami ketika berhadapan lang-

sung dengan pasukan Karanja Lembah, namun 

terjadi kelelahan pada pihak pasukan Belanda. 

Pasukan rakyat Sigi habis menyerang mengun-

durkan diri ke gunung-gunung dan hutan-hutan 

yang tidak terjangkau oleh pasukan Belanda. 

Karena sukarnya mengalahkan siasat "gerilya" 

ini, maka Belanda menggunakan siasat licik. 

Adik perempuan Karanja Lembah yang ter-

tawan oleh Belanda, diperalat dengan ancaman, 

agar menyuruh rakyat Sigi Bora, kembali ke 

negerinya meninggalkan hutanhutan. Karena 

seruan Pue Langa itulah, maka rakyat Sigi Bora 

yang melanjutkan perlawanannya, kembali ke 

kampungnya masingmasing untuk menerima 

kehadiran kembali Pue Langa sebagai pemim-

pinnya. 

Belanda mengangkat Pue Langa, menjadi 

Raja Sigi menggantikan Karanja Lembah. Raja 

Pue Langa menandatangani Korte Verklaring, 

pada tanggal 3 Desember 1908. Raja Perempu-

an Sigi ini menggunakan nama gelaran Itondei. 

Ia dicintai oleh rakyatnya, dan perlawanan pun 

dihentikan untuk memelihara kelanjutan hidup 

Kerajaan Sigi. 

Kerajaan Sigi diatur perlengkapan pemerin-

tahannya kembali. Pue Langa yang bergelar 

Itondei, Raja Putri Sigi, didampingi oleh 

Dewan Pimpinan Adat Pitunggota, dengan Ta-

dulako yang bernama Ponulele. Dari luar 



Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 126 

keadaan Kerajaan Sigi kelihatannya aman dan 

tenteram. Akan tetapi dengan pengorganisasian 

gerakan perlawanan yang lebih baik, dan tidak 

dengan tergesa-gesa melakukan tindakan-tin-

dakan kekerasan, maka pada saatnya mereka 

berhasil membangun kekuatan untuk mengem-

balikan Karanja Lembah dari pembuangannya, 

seperti Mahasuru, Palarante dan Lamariapa, 

yang secara diam-diam didukung oleh Tadu-

lako Ponulele dan Raja Putri Itondei, memu-

satkan kekuatannya pada dukungan rakyat 

Lande Raranggonau. 

Pihak Belanda akhirnya menyadari betapa 

besarnya pengaruh Karanja Lembah. Dan akan 

lebih berbahaya, apabila dibiarkan terus meng-

organisasi diri untuk suatu perlawanan yang 

bersumber dari kekuatan rakyat. Oleh karena 

itu maka pihak Pemerintah Belanda mengem-

balikan Karanja Lembah dari tempat penga-

singannya di Sukabumi ke Sigi, dan sekaligus 

menobatkannya sebagai Raja Sigi. Penerimaan 

kembali Karanja Lembah sebagai pahlawan 

dari tempat pengasingannya, dilakukan dengan 

upacara penyambutan besar-besaran di Palu. 

Walaupun Toi Dompo telah kembali men-

jadi Raja Sigi dan melakukan kepemimpinan 

atas rakyatnya, namun pihak Belanda tetap 

tidak dapat melepaskan kecurigaannya. Maka 

ditempatkanlah seorang Bestuur Assistent (peg-

awai pemerintah Belanda) bernama Haji Sanusi 

berkedudukan di Biromaru, untuk mengawasi 

tingkah-laku dan kegiatan Raja Sigi Karanja 

Lembah dengan anggota-anggota Dewan Adat-

nya. 

Gerakan perlawanan rakyat Sigi tidak 

berakhir dengan dikembalikannya Karanja 

Lembah dari tempat pembuangannya. Karanja 

Lembah tetap pada sikapnya, tidak menerima 

kehadiran Belanda sebagai penjajah atas negeri 

dan rakyatnya. Udara perlawanan tetap meng-

epul pada permukaan. kehidupan politik negeri 

Sigi. Para pejuang yang melakukan perlawanan 

pertama ketika Karanja Lembah tertangkap, 

masih tetap dipandang sebagai kenangan yang 

tetap memelihara kehangatan perjuangan. 

Peristiwa serangan Belanda ke Watunonju 

(tempat kediaman Karanja Lembah), terjadi 

pada hari Jumat dalam bulan September 1905, 

jam 10.00 pagi. Peristiwa itu menjadi kenangan 

yang selalu diperingati oleh pejuang-pejuang 

negeri Sigi. Pada hari tertangkapnya Karanja 

Lembah, tampillah ke medan laga seorang 

putra Toi Dompo bernama Malasingi. Dengan 

pedang terhunus ia menyerbu ke tengah-tengah 

pasukan Belanda, mengamuk bagai banteng 

terluka. Banyak tentara Belanda berhasil dite-

taknya dan tewas. Akan tetapi pada pertem-

puran itu juga ia gugur sebagai pahlawan oleh 

berondongan senjata api musuhnya. 

Pertempuran-pertempuran selanjutnya dila-

kukan oleh rakyat dengan siasat gerilya, di 

bawah pimpinan Lamakarate (putra Raja 

Tawaeli Jaelangkara/kemenakan Karanja Lem-

bah) dan Lamasatu. Salah satu pertempuran 

yang sengit yang membawa banyak kerugian 

pada pihak tentara Belanda adalah pertempuran 

Kalukubula. Sisa-sisa pasukan Belanda yang 

masih hidup, dapat diselamatkan oleh tibanya 

bala bantuan yang cukup besar dari Palu. Se-

perti disebut pada bagian depan akhirnya 

perlawanan yang lebih teratur berhasil memak-

sa Belanda mengembalikan Karanja Lembah 

dari tempat pembuangannya. 

Ketika Karanja Lembah kembali dan men-

jadi Raja Sigi dalam tahun 1908, udara hangat 

dari perlawanan rakyatnya itu tetap dipelihara 

dan dikembangkannya secara diam-diam, wa-

laupun ia diawasi dengan ketat oleh pihak 

Belanda. Rakyat Raranggonau yang menjadi 

pendukung utama gerakan perlawanan terha-

dap Belanda, memulai kembali gerakannya 

dalam tahun 1916. Mereka meninggalkan kam-

pung halamannya ke pegunungan yang ber-

hutan lebat yang disebut Manggalai (kelak 



Mattulada 

 

 127 

dinamakan Nyilalaki atau Nokilalaki). Mereka 

memulai gerakannya itu atas isyarat Raja Sigi 

Karanja Lembah. 

Pada suatu keramaian di Maenusi daerah 

Palolo, Karanja Lembah menyampaikan pesan 

pada pengikut-pengikutnya, untuk memulai 

gerakan, dan mereka menempati kubu-kubu 

pertahanan di hutan-hutan lebat pegunungan 

Manggalai. Dalam pesannya itu dinyatakan 

bahwa beliau sendiri akan mengikuti mereka 

pada waktunya yang tepat. 

Akan tetapi sebelum Karanja Lembah me-

nyusuli pasukannya ke Gunung Manggalai, 

rencana tercium oleh Belanda. Karena tanpa 

persiapan, beliau ditangkap untuk kedua 

kalinya, dan selanjutnya dikirim kembali ke 

tempat pembuangannya di Sukabumi. Beliau 

pun wafat di tempat pembuangannya dalam 

tahun 1917. Karanja Lembah wafat dalam 

pembuangannya, membuat orang Sigi tidak 

berkesudahan dendamnya kepada penjajahan 

Belanda. Untuk menggantikan Karanja Lem-

bah menjadi Raja Sigi, Belanda menyetujui Pue 

Langa (Itondei) kembali menjadi Raja dengan 

Simba Sigi sebagai Madika Malolo. 

Walaupun sudah diangkat kembali Raja 

Sigi, dan Raja Sigi itu adalah saudara perem-

puan Karanja Lembah, namun udara perlawan-

an sudah sukar dipadamkan samasekali. Karena 

tidak dipercaya sepenuhnya oleh Belanda 

bahwa ia mampu mengembalikan keamanan 

dan ketenteraman, maka Pue Langa diturunkan 

dari kedudukannya. 

Belanda mengangkat Lamakarate menjadi 

Raja Sigi. Lamakarate seperti diketahui adalah 

juga salah seorang pelopor perlawanan yang 

mempunyai pengaruh yang kuat dalam kalang-

an masyarakat Kaili. Belanda mengharapkan 

dapat menggunakan pengaruhnya untuk meng-

embalikan ketenteraman dan keamanan dalam 

kehidupan masyarakat Sigi. Tiga orang tokoh 

lainnya yang menjadi penggerak perlawanan, 

yaitu Lamariapa, Mahasuri dan Palarante, sebe-

lumnya ditangkap dan dibuang ke Jawa. Hanya 

Palarante kembali dengan hidup dari pem-

buangannya beberapa tahun kemudian, sedang-

kan dua temannya meninggal dunia di tempat 

ke-diamannya. Di bawah pimpinan Lamaka-

rate, keadaan keamanan sebagiannya dapat 

dipulihkan tetapi rakyat Londo (Raranggonau) 

tetap pada pendiriannya yang teguh melanjut-

kan perlawanan. 

Untuk menghindari pertumpahan darah dan 

permusuhan yang tidak berkesudahan, Raja 

Sigi, Lamakarate mengirim utusan ke Londo 

untuk mengajak rakyat Londo (Raranggonau) 

menerima perdamaian. Setelah utusan kembali 

dari Londo, tetap pada sikapnya "tidak mau 

takluk pada Belanda". Karena sikap yang keras 

itu, maka pihak Belanda akhirnya mempersiap-

kan penyerangan ke Londo. Tadulako Londo 

pun mengumandangkan genderang perang. 

Ketika Belanda melancarkan serangan ke 

Londo, terjadilah serangan sengit. Pihak Be-

landa menderita banyak korban terkena sumpit 

beracun, tombak dan guma. Pihak Londo pun 

banyak yang berguguran terlanggar peluru 

bedil Belanda. Para Tadulako Londo yang ter-

kenal dalam perang itu, disebut nama-nama 

Lahu Lembah, Tiro Lembah dan Toma Ipedi. 

Peristiwa perlawanan ini dikenal oleh masyara-

kat dengan nama Perang Londo, sebagai lan-

jutan perlawanan Karanja Lembah Raja Sigi. 

Karena orangorang Raranggonau sampai pada 

akhir perang pun tidak mau tunduk kepada 

kekuasaan Belanda, maka mereka mengembara 

ke hutan-hutan dan gunung-gunung yang sukar 

dijangkau. Mereka menjadi sebagian dari "suku 

terasing" di Sulawesi Tengah sampai hari ini. 

 

Perlawanan di Kerajaan Kulawi (19041908) 

Ketika itu yang berkuasa di Kerajaan 

Kulawi ialah Raja Intivoalangi yang lebih 

terkenal dengan panggilan Toma Itorengke. 



Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 128 

Raja Kulawi ini pun bersikap keras terhadap 

kehadiran Belanda di Tana Kaili. Setiapkali 

Belanda berusaha memasuki wilayahnya, 

selalu disambut dengan perlawanan yang gen-

car. Oleh karena itu Belanda mempersiapkan 

serangan yang lebih besar dan teratur, karena 

medan perang di wilayah Kulawi sangat sukar. 

Perjalanan dari Palu ke Kulawi harus 

menempuh hutan lebat dan jurang yang sukar 

dilintasi. Di tempat-tempat yang sukar itulah 

pasukan-pasukan rakyat Kulawi menghadang 

musuhnya dengan sumpit beracun yang sukar 

dijejaki kedatangannya. Walaupun persiapan 

pasukan telah dilaksanakan dengan seksama, 

namun kekuatiran akan jatuhnya korban yang 

lebih besar pada pihak Belanda, maka pihak 

Belanda sekali lagi mengirim utusan untuk 

membujuk Raja Kulawi tidak melakukan 

perlawanan atas kekuasaan Belanda. Orang-

orang penting yang diutus Belanda menemui 

Raja Kulawi adalah Lamarauna, Raja Donggala 

dan Yojokodi, Raja Palu. Karena sikap Raja 

Kulawi sudah menjadi sikap yang kuat 

dipegang teguh oleh adat Kulawi, maka Toma 

Itorengke Raja Kulawi dengan sopan-santun 

kepada utusan-utusan yang mulia itu, menyam-

paikan sikap dan keputusannya yang tegas: 

"Tidak mengizinkan Belanda menginjakkan 

kakinya di Tana Kulawi, kecuali melangkahi 

mayat-mayat prajurit Kulawi." 

Kedua orang Raja Kaili yang menjadi 

utusan Belanda itu, dengan rasa sangat terharu 

tetapi dengan "kebanggaan" tersendiri meng-

hormati sikap Raja Kulawi yang mereka sendiri 

sesungguhnya ingin menjadikannya sebagai 

sikap mereka, tetapi hal itu tidak mungkin lagi 

dilakukannya. Mereka pun kembali ke Palu, 

dan menyampaikan sikap Raja Kulawi itu, 

sebagaimana adanya. Segera setelah utusan 

Belanda meninggalkan Kulawi, maka Toi To-

rengke mempersiapkan segala alat perlawanan-

nya. Pertahanan rakyat Kulawi dipusatkan di 

Gunung Momi, untuk menghadang kedatangan 

tentara Belanda yang diduga akan melewati 

jalan itu dari Palu. Menurut cerita rakyat, 

pertahanan rakyat Kulawi di Gunung Momi itu 

diperlengkapi 500 pucuk senjata api yang 

terdiri atas bedil dan meriam-meriam beroda, 

beraneka ukuran, di samping senjata-senjata 

konvensional tombak, lembing, pedang dan 

sumpitan yang beripuh. Tidak berapa lama 

kemudian setelah para utusan melaporkan hasil 

kunjungan mereka ke Kulawi, maka pihak Be-

landa pun dalam tahun 1904 itu juga mem-

persiapkan dengan cermat pasukan yang akan 

diberangkatkan menyerang Tana Kulawi. Pa-

sukan Belanda bergerak ke arah Tuwa, dan 

berhenti di tempat itu untuk mempersiapkan 

taktik serbuan. Beberapa hari kemudian ser-

buan pihak Belanda dilancarkan. Serbuan 

Belanda itu disambut dengan gencar oleh 

pasukan Kulawi dengan persenjataan yang 

seimbang. Tentara Belanda terpukul mundur 

dengan kocar-kacir kembali ke Tuwa dengan 

meninggalkan korban yang cukup banyak. 

Pertempuran di daerah pertahanan Gunung 

Momi itu, berlangsung lebih tiga bulan 

lamanya tetapi kekuatan Belanda tidak mampu 

menembusnya. Belanda mengundurkan diri, 

untuk mempersiapkan siasat lain. 

Pihak Belanda akhirnya memperoleh infor-

masi bahwa masih ada jalan lain yang dapat 

dilalui untuk sampai ke Kulawi. Informasi itu 

diperolehnya dengan jalan menyiksa Madika 

Tuwa, yang bernama Jababa, karena menolak 

memberikan petunjuk. Madika Tuwa lalu mere-

ka panggang di atas api. Dengan cara itu 

Madika Tuwa terpaksa membuka mulut, bahwa 

jalan lain ke Kulawi adalah mengitari aliran 

Sungai Miu ke hulu, tembus ke Kampung 

Bateha dan sampailah di pusat Tana Kulawi. 

Sesungguhya pasukan Kulawi juga me-

nyiapkan pasukan penghadang, andaikata Be-

landa menemukan jalan itu. Akan tetapi karena 



Mattulada 

 

 129 

seolah-olah Belanda tetap hendak memasuki 

Kulawi melalui pertahanan di Gunung Momi, 

maka terjadi kelengahan. Sebagian pasukan 

Belanda tetap memancing perhatian pasukan 

Kulawi di Gunung Momi, akan tetapi sebagian 

besar pasukan bantuan yang masih segar dari 

Palu dan Manado bergerak melalui jalan 

melingkar mengitari Sungai Miu ke hulu, 

dengan menggunakan penunjuk jalan, kaki-

tangan Belanda yang bernama Ince Muham-

mad dari Palu. Dengan mendapat perlawanan 

yang tidak berarti pasukan Belanda yang lewat 

pintu belakang ini, memasuki Kulawi dengan 

mudah. Ketika pasukan Belanda sudah tiba di 

Mamo (Kulawi) mereka menaikkan bendera 

putih. Hal itu dapat dilihat dengan jelas dari 

istana Raja Kulawi yang terletak di atas bukit 

Lemo. Melihat itu, Raja Kulawi Toi Torengke 

menyuruh naikkan bendera kain putih pula 

yang terbuat dari kulit kayu (Tobula) untuk 

menyambut permintaan perdamaian. 

Karena begitu diartikan apabila dinaikkan 

bendera putih. Karena Kulawi dalam keadaan 

perang, dan penduduk laki-laki dikerahkan ke 

pusat-pusat pertahanan, terutama di Gunung 

Momi, anak-anak dan perempuan diungsikan 

ke Gimpu, maka praktis negeri Kulawi dalam 

keadaan kosong atau lengang. Hanya raja dan 

seorang pengawalnya yang bernama Mekuasa 

berada di istana. Kedua mereka inilah yang 

menerima kurir Belanda yang terdiri atas 

Yojobula dan Yojovuri, berasal dari Palu. Toi 

Torengke dipaksa menyerah, dengan ancaman 

kalau tidak menyerah dan memanggil semua 

rakyat dan pasukan-pasukannya di tempat-

tempat pertahanan, ia bersama keluarganya 

akan dibunuh dan dibakar hidup-hidup. 

Melihat kenyataan itu, maka Raja Kulawi 

Toi Torengke memenuhi ancaman itu. Dia 

memanggil pulang semua hulubalangnya dari 

tempat-tempat pertahanan. Demikian juga 

rakyat Kulawi yang menyingkir ke Gimpu. 

Pada tanggal 30 November 1908, seperti 

disebut dalam buku Medeedeelingen van 

Afdeeling Bestuurzaken van Bennenlands 

Bestuur, Seri A. No. 3 Toi Torengke menan-

datangani korte-verklaring. Setelah itu beliau 

mengundurkan diri, dan menyerahkan Tana 

Kulawi kepada kemenakannya yang bernama 

Tomape, untuk menjadi Raja Kulawi. Toma 

Itorengke, tutup usia pada tanggal 21 Desember 

1948 di Kulawi, tanpa merasa pernah ditak-

lukkan Belanda secara jantan. 

Perlawanan-perlawanan rakyat Kaili berupa 

pemberontakan-pemberontakan terhadap keda-

tangan Belanda sebelum Abad XX dapat dika-

takan perlawanan kelompokkelompok kaum 

dalam kalangan To-Kaili yang samasekali 

belum terorganisasi. Jiwa gerakan perlawanan 

bangkit dari kehendak mempertahankan otono-

mi atau kemandirian kaum. Sekali-kali muncul 

kehendak untuk menggalang persatuan di 

kalangan To-Kaili yang terpisah-pisah oleh 

keadaan alam yang menghambat komunikasi, 

akan tetapi jiwa kaum yang sejak awal terpisah-

pisah itu, kelihatannya sukar ditinggalkan 

walaupun sudah ada ancaman dari luar, atas 

semua kaum. 

Perjanjian-perjanjian yang disodorkan oleh 

Belanda kepada raja-raja (Magau) Kerajaan-

kerajaan To-Kaili, membawa keuntungan stra-

tegis bagi Belanda, karena dengan perjanjian-

perjanjian pengakuan kekuasaan Belanda atas 

mereka, justru mempertajam isolasi antar-

mereka yang menimbulkan jiwa kelompok 

kecil yang semakin kuat. Hal itu memudahkan 

bagi Belanda untuk memperlawankan antara 

mereka. Semangat perlawanan yang menye-

mangati kebanggaan kelompok itu, masih ber-

lanjut pada awal Abad XX seperti perlawanan 

Magau Parigi yang bernama Vinono bersama 

putranya yang bernama Hanusu. Pemberon-

takan itu dapat dipatahkan oleh kekuatan 

Belanda dengan mudahnya. Hanusu dibuang ke 



Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 130 

Tondano (Minahasa). Akan tetapi ia menerima 

pengangkatannya menjadi Raja Parigi, setelah 

menandatangani perjanjian pada tanggal 5 

Februari 1917. 

Perlawanan-perlawanan yang sudah me-

ninggalkan semangat kelompok kecil "kaum", 

menjadi perlawanan yang sudah berdasarkan 

semangat yang lebih luas, atau sedikit banyak-

nya sudah membawa semangat perlawanan 

secara nasional, muncul ketika Serikat Islam 

mulai menjadi organisasi massa "politik" yang 

sampai ke Tana Kaili dan pemuka-pemuka To-

Kaili menjadi anggotanya. Semangat perlawan-

an itu, kelihatannya sudah bersifat konseptual. 

Perlawanan diorganisasi secara massal untuk 

melawan sistem kolonialisme yang diwujudkan 

dalam tindakan-tindakan pemerintahan penja-

jahan berupa penindasan, kerjapaksa, kerja-

rodi dan semacamnya, juga terhadap penguasa-

penguasa bumiputera yang menjadi kaki-

tangan kekuasan Belanda untuk menjalankan 

sistem kolonial. 

Tersebutlah misalnya peristiwa Dolago 

(1936). Pihak kekuasaan kolonial menuduh 

anggota-anggota Serikat Islam, di bawah. pim-

pinan Marjun Habie dan Abdul Wahid Toana, 

menggerakkan perlawanan untuk merebut 

kekuasaan dari tangan Raja Parigi, Tagunu 

Hanusu. Seperti tersebut di atas Raja Parigi 

Hanusu, pernah memberontak terhadap kekua-

saan Belanda dan dibuang ke Tondano, akan 

tetapi menerima kembali pengangkatannya 

menjadi Raja Parigi setelah menandatangani 

korteverklaring, pada tangal 5 Februari 1917. 

Tuduhan hendak melakukan pemberontakan 

terhadap anggota-anggota Serikat Islam, men-

jadi alasan penangkapan terhadap pengurus-

pengurus Serikat Islam dan memenjarakannya. 

Mereka itu, ialah Marjun Habie, Abdul Wahid 

Tana, Mahatini, Soda dan anaknya yang 

bernama Udo Soda. Demikian juga perlawanan 

Lasadindi, sebagai aktivis Serikat Islam (SI). 

Lasadindi dikenal umum dengan nama julukan 

Mangge Rante, berkedudukan di Sindue 

(Pantai Barat Kabupaten Donggala) dengan 

Desa Enu sebagai pusat kegiatan pengem-

bangan SI. Lasadindi dalam kegiatannya meng-

anjurkan gerakan nonkoperasi (tidak bekerja 

sama) terhadap Belanda, menganjurkan rakyat 

tidak membayar pajak, dan tidak melakukan 

kerja-rodi dan semacamnya. Kegiatan seperti 

ini, berlangsung di seluruh Indonesia (Hindia 

Belanda ketika itu). Ia merupakan benih-benih 

kegiatan pembangkitan semangat kebangsaan 

yang luas, meninggalkan jiwa dan semangat 

kelompok kecil yang selama ini sangat tajam 

dipertahankan oleh setiap kaum. Dalam tahun 

1905, pemerintah Hindia Belanda menem-

patkan seorang Asisten Residen yang bernama 

M. J. H. Engelenberg di Donggala. Tidak 

berapa lama kemudian, setelah terjadi stabili-

sasi dalam penguasaan wilayah, maka wilayah 

Sulawesi Tengah dibagi ke dalam tiga wilayah 

bawahan, yaitu: 

 

1. Sulawesi Tengah bagian Barat (Tana Kaili 

dan sekitarnya) menjadi wilayah kekuasaan 

langsung GouverRowalneur Celebes en 

Onderhorigheden (Gubernur Celebes dan 

Daerah Takluknya) yang berkedudukan di 

Makassar. Di wilayah ini, bermukim ke-

banyakan To-Kaili, dengan intensitas hu-

bungan/komunikasi dewalu ngan penduduk 

Sulawesi Selatan. 

2. Sulawesi Tengah bagian Tengah/Teluk To-

mini, menjadi wilayah kereandisidenan 

(residentie) Sulawesi Utara yang pusat 

pemerintahannya yang magna dipimpin 

oleh seseorang residen berkedudukan di 

Manado. 

3. Sulawesi Tengah bagian Timur/Teluk Tolo, 

menjadi wilayah keresidenan (residentie) 

Sulawesi Timur dengan pusat pemerin-

tahannya yang dipimpin oleh seorang 



Mattulada 

 

 131 

residen berkedudukan di Bau-Bau. 

 

Dalam tahun 1919, ketika daerah/wilayah 

tersebut disatukan kembali ke dalam satu 

wilayah keresidenan, yaitu Residentie Sulawesi 

Utara dengan ibu negerinya Manado. Adapun 

Tana Kaili dan sekitarnya dijadikan wilayah 

afdeling yang terdiri atas empat buah Onder-

afdeling, sembilan wilayah adat-Gemenschap 

(Landschap). Wilayah afdeling itu, dinamakan  

afdeling Donggala dengan ibu negerinya 

Donggala. Penduduk wilayah afdeling ini 

kebanyakan terdiri atas To-Kaili yang sejak 

dahulu kala mempunyai hubungan kebudayaa-

an yang erat dengan orang Bugis-Makassar dan 

Mandar dari Sulawesi Selatan. Dalam afdeling 

Donggala itu juga bermukim banyak orang 

Bugis-Makassar dan Mandar, di samping 

penduduk kebanyakan To-Kaili. Dalam tahun 

1948, wilayah Sulawesi Tengah menjadi 

sebuah daerah otonom, berpusat di Poso, deng-

an kepala daerah R. M. Pusadan. Kemudian 

dalam tahun 1951, Sulawesi Tengah dibagi lagi 

menjadi dua buah daerah otonom/kabupaten, 

yaitu Kabupaten Donggala dengan ibu-negeri 

Donggala, dan Kabupaten Poso dengan ibu-

negerinya Poso. Tidak lama kemudian, ber-

dasar UndangUndang No. 9 Tahun 1959, 

wilayah Sulawesi Tengah dalam propinsi Sula-

wesi, dibagi menjadi empat buah Kabupaten, 

yaitu: 

 

1. Kabupaten Donggala dengan ibu-negeri 

Palu, 

2.  Kabupaten Buol Toli-Toli dengan ibu-negeri 

Toli-Toli, 

3.  Kabupaten Poso dengan ibu-negeri Poso, 

dan 

4. Kabupaten Banggai dengan ibu-negeri 

Luwuk. 

 

Dengan peraturan pemerintah pengganti 

Undang-Undang No. 47, tanggal 13 Desember 

1960, Lembaran Negara No. 151/ 1960, 

dibentuklah Daerah Tingkat I propinsi Sula-

wesi Utara-Tengah, beribukota di Manado. 

Untuk Sulawesi Tengah, ditempatkan seorang 

residen koordinator, yang dijabat oleh R. M. 

Kusnodhanupoyo. Dengan Undang-Undang 

No. 13, tahun 1964, tanggal 13 April 1964, 

dibentuklah Daerah Tingkat I propinsi Sula-

wesi Tengah, dengan Ibukota Palu, dan Daerah-

daerah Tingkat II/ Kabupaten Donggala, Buol 

Toli-Toli, Poso dan Banggai, seperti sekarang 

ini. Peranan To-Kaili dalam kehidupan politik, 

ekonomi dan kebudayaan di Sulawesi Tengah 

sejak terbentuknya propinsi Daerah Tingkat I 

yang berkedudukan di kota Palu, menjadi 

semakin penting. Sampai saat ini, propinsi Dae-

rah Tingkat I Sulawesi Tengah telah dipimpin 

oleh delapan orang Gubernur/ Kepala Daerah, 

di mana dua gubernur yang terakhir ini adalah 

putra daerah Sulawesi Tengah.  

 

Modal Personality Orang Kaili 

Konsep modal personality, atau kalau 

hendak diterjemahkan secara sederhana, dapat 

disebut Perasaan Kepribadian. Penguraian 

tentang modal personality, pertamatama akan 

menghadapi secara serius persoalan metodolo-

gis, untuk penerapannya. Kita akan mengha-

dapi suatu masyarakat dengan segala persoal-

annya yang sangat rumit. Wilayah masyarakat 

itu yang seringkali sangat luas, aneka ragam 

pranata dan lembaga sosial; aneka macam 

lingkungan alam fisik dan kebudayaan; aneka 

macam iklim yang dibawa oleh aneka macam 

keadaan lingkungan, seperti gunung, lembah 

dan dataran yang membentang luas, semua itu 

secara metodologis harus diperhitungkan da-

lam penelitian atau pengamatan yang diperlu-

kan, untuk melukiskan Perasaan Kepribadian. 

itu. Oleh karena itu, suatu perkiraan umum 

yang dipandang representatif atau secara wajar 



Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 132 

mewakili segenap keadaan yang sesungguhnya 

sangat diperlukan. Tentu saja sangat diperlukan 

adanya sampling secara statistik dari berbagai 

daerah kesatuan hidup, atau kelompok sosial, 

jenis-jenis lapangan pekerjaan, tingkat usaha 

dan lainlain, untuk mendapatkan gambaran 

yang sungguh-sungguh dapat memuaskan, se-

bagai gambaran umum tentang perasaan kepri-

badian sesuatu kaum, seperti yang akan dilu-

kiskan di sini, yaitu Perasaan Kepribadian 

Orang Kaili. 

Dalam pengertian umum, tulisan ini hendak 

mencoba melukiskan ciri-ciri kepribadian To-

Kaili, melalui perasaan kepribadian yang di-

tampilkan dalam berbagai tata kelakuan dalam 

kehidupan yang membudaya atau bernilai 

budaya. Ia secara aktual dianut atau dihargai 

sebagai perilaku sosial dan secara umum dila-

kukan dalam kehidupan. Dengan kata lain, apa 

yang dilakukan atau diperbuat oleh orang Kaili, 

sehingga ia merasa diri sebagai To-Kaili. 

Tingkat-tingkat perbuatan itu melekat pada diri 

pribadi, baik sebagai individu maupun sebagai 

warga masyarakat. 

Sesuatu perilaku atau perbuatan yang dila-

kukan yang bermakna ke-Kaili-an, karena 

seseorang (Kaili) yang melakukannya merasa 

diri orang Kaili, (To-Kaili). To-Kaili lainnya 

melihat ia melakukan perbuatan itu, segera 

mengetahui bahwa ia adalah To-Kaili. Maka 

antara yang melakukan dengan yang mengama-

ti kelakuan itu tumbuh tali perhubungan yang 

alamiah sebagai hubungan keakraban (famil-

iar). Karena apa yang diamati itu seolah-olah 

adalah dirinya sendiri. Ia akrab dengan perilaku 

atau tingkah-laku seperti yang dilakukan dalam 

kebudayaan Kaili. Patokan-patokan umum 

yang dapat dipergunakan dalam menjaring pe-

rasaan-perasaan kepribadian itu, adalah biasa-

nya perbuatan-perbuatan atau perilaku yang 

sangat lekat pada kehidupan emosional atau 

yang menyentuh perasaan-perasaan terdalam, 

seperti pada perasaan hidup: 

 

1. Kekerabatan dan kemasyarakatan, 

2.  Keagamaan dan kepercayaan, 

3. Bahasa, kesusastraan dan kesenian pada 

umumnya. 

 

Perasaan Hidup Kekerabatan dan Kema-

syarakatan 

Kehidupan kekerabatan tergambar pada hu-

bungan kemasyarakatan kekeluargaan yang 

terjalin dalam peristiwa-peristiwa perkawinan 

atau pilihan jodoh. Perkawinan atau perjodohan 

yang membentuk keluarga batih menjadi peris-

tiwa kehidupan yang dipandang salah satu yang 

sangat penting dalam perjalanan kehidupan 

sebagai To-Kaili. Ia dipandang penting, karena 

berbagai hal dalam kehidupan ikut ditentukan 

dalam peristiwa itu. Perasaan harga diri, mar-

tabat pribadi dan keluarga malahan kelompok 

kaum, ikut dipertaruhkan dalam penyeleng-

garaan peristiwa perjodohan itu. Ia juga meng-

undang penampilan status dan kedudukan sese-

orang dalam masyarakat. Ia acapkali meng-

undang luapan perasaan dalam persekutuan, 

sebagai bukti pentingnya masalah itu dalam 

kehidupan pribadi dan kehidupan kelompok 

perkauman. Kehidupan pribadi dalam perseku-

tuan sangat diwarnai oleh keberhasilan sese-

orang melakukan peristiwa perjodohan itu, 

sesuai dengan pola-pola yang terdapat dalam 

kebudayaan persekutuan itu. 

Berbagai ungkapan dalam bahasa Kaili 

menunjukkan betapa penting soal perkawinan 

itu dalam kehidupan orang Kaili. Ungkapan-

ungkapan itu antara lain: 

 

1. Momboli tanda tuvu: artinya, (perkawinan 

itu) memberikan bukti tentang hidup. Mak-

sudnya perkawinan yang menghasilkan 



Mattulada 

 

 133 

keturunan itulah bukti bahwa seseorang 

pernah hidup di dunia ini. 

2. Mompakaluo posalara; artinya (perkawinan 

itu) memperluas jaringan kekerabatan. 

3. Mompakabasaka rante ri tambolo; artinya 

(perkawinan itu) melepaskan rantai yang 

melilit leher orangtua. 

 

Arti perkawinan yang menunjukkan sese-

orang atau sepasang suami-istri pernah hadir di 

dunia, dibuktikan oleh adanya keturunan, se-

bagai penyambung kehidupan yang melanjut-

kan tradisi kehidupan keluarga dan mengem-

bangkan jaringan kekerabatan. 

Upacara pernikahan anak-anak ToKaili 

terkemuka pada masa akhir-akhir ini, kelihatan 

berkecenderungan sangat menjadikan kuat, 

(perkawinan) itu sebagai peristiwa yang upa-

cara-upacara pernikahan memperlihatkan masa 

lalu. Masa lalu yang ditampilkan itu menggam-

barkan komunitas/persekutuan tertentu yang 

menjadi asal-usul keluarga tersebut. Simbol-

simbol yang ditampilkan, secara sadar atau 

tidak memperlihatkan jalur-jalur kekerabatan 

dan asal kedatangan keluarga tersebut. Adanya 

pelapisan sosial dan keteraturan komunitas 

kecil itu dalam otonominya yang menggambar-

kan isolasi yang cukup ketat dipelihara. Hu-

bungan perjodohan dalam komunitas kaum 

yang menjadi dambaan keluarga, adalah endo-

gami dengan sistem parental. Peristiwa perka-

winan dengan segala tata caranya menunjukkan 

bahwa pertemuan jodoh yang dinyatakan 

dengan akad-nikah menurut kewajiban keaga-

maan (Islam), dipandang sangat esensial. Lebih 

daripada itu, maka pesta yang dilangsungkan 

sebagai rangkaian upacara perkawinan secara 

adatistiadat, menjadi kegiatan kultural yang 

lebih bersifat penampilan kedudukan sosial 

keluarga yang menyelenggarakan pesta perka-

winan itu. Pesta perkawinan mengundang ke-

terlibatan segenap anggota kerabat/ keluarga 

dekat kedua belah pihak. Kewajiban meng-

hadiri pesta perkawinan dalam keluarga, 

merupakan kewajiban sosial yang mengandung 

nilai budaya yang tinggi. Oleh karena itu adalah 

menjadi kewajiban yang dijaga dengan amat 

cermat, menyampaikan perihal pesta perkawin-

an itu kepada segenap keluarga besar dan 

handai taulan, terutama yang berkedudukan 

lebih tua dan jaringan kekeluargaan yang dekat. 

Pada penyelenggaraan pesta perkawinan 

itulah ditampilkan adanya hubungan jaringan 

kekerabatan yang sangat luas. Hal itu menun-

jukkan kebesaran dan kebanggaan tersendiri 

dalam keluarga. Karena jaringan kekerabatan 

diperkokoh dalam pesta perkawinan, maka 

urutan-urutan dan tata cara penyelenggaraan 

pesta perkawinan dilakukan dengan sangat 

cermat dan dalam formalitas yang ketat. 

Mungkin sampai kini masih bertahan dalam 

masyarakat Kaili, penilaian perjodohan/ per-

kawinan terbaik, adalah dalam lingkungan 

kerabat sendiri, seperti antara sepupu derajat 

satu, dua dan tiga, baik dari pihak ayah, 

maupun dari pihak ibu. Tujuan perjodohan 

dalam lingkungan warga kerabat (extended 

family), antara lain: mompakamosu posampe-

suwua; artinya, mendekatkan kembali hubung-

an kekeluargaan; mosioretaka, artinya, saling 

menolong menegakkan martabat keluarga; 

mempajagai harta nemomoilinta tona; artinya, 

agar harta tidak berpindah kepada orang lain. 

Masusa mogas; artinya, susah perceraian, kare-

na perceraian akan meretakkan kekerabatan. 

Nosisani unu nuapu; artinya, saling mengenal 

asap dapur, maksudnya saling mengenal ke-

adaan dan asal keturunan. 

Perjodohan/perkawinan dalam lingkungan 

kerabat pada waktu yang lalu, ditentukan 

terutama oleh orangtua kedua calon pengantin. 

Peranan para calon pengantin untuk menentu-

kan pilihan sendiri, juga terdapat dalam ke-

mungkinan, akan tetapi restu kedua orangtua 



Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 134 

dan pemuka-pemuka keluarga amat diperhati-

kan, sebagai kesempurnaan upaya memantap-

kan ihwal perjodohan. Keharusan perkawinan 

dalam lingkungan keluarga, sebagai norma 

dalam kehidupan keluarga ini, walaupun masih 

dipandang sebagai sesuatu yang dipatutkan, 

namun lambat-laun terasa semakin mengendur 

daya pengikatnya. Kaum remaja lambat-laun 

semakin mengendur alih penentuan jodoh bagi 

dirinya sendiri, dari kekuasaan orangtua dan 

keluarga besar. 

Pertemuan-pertemuan, berupa pestapesta 

dalam keluarga, membuka kesempatan bagi 

para remaja untuk saling bertemu dan ber-

kenalan, melalui perkenalan di pesta-pesta itu, 

terjalinlah hubungan-hubungan yang akan 

mengantarkan kedua remaja yang saling men-

cintai itu, untuk memasuki tingkat hubungan 

formal menuju perkawinan/ pernikahan. 

 

Upacara Peminangan 

Upacara-upacara pernikahan, lebih banyak 

memperlihatkan segi-segi formal yang dilaku-

kan oleh keluarga kedua belah pihak. Hal-hal 

yang formal itu dilakukan untuk saling mem-

berikan kesan tentang adanya kesungguhan 

kedua belah pihak untuk membangun pertalian 

keluarga besar. 

Di Tana Kaili dikenal beberapa upacara pra-

pernikahan sebagai berikut: Notate dala (mem-

buka jalan) biasa juga disebut nomanu-manu 

(saling menjajaki). Hal itu dilakukan untuk 

sampai pada tingkat peminangan secara resmi 

yang disebut neduta atau nebolai. Apabila upa-

cara peminangan dilaksanakan, maka dalam 

peminangan dalam arti penerimaan/kesempat-

an akan sampai pada menentukan niovo dan 

manggeni balanja, yaitu penentuan waktu 

pengantaran belanja dan akad nikah serta pesta 

perkawinan. 

Menjelang upacara akad-nikah, biasa pula 

diselenggarakan upacara-upacara nopasoa, ya-

itu upacara mandi-uap bagi kedua calon peng-

antin (di rumahnya masing-masing), dan upa-

cara nogigi, yaitu upacara bercukur rambut. 

Malam sebelum upacara pernikahan diadakan 

nokolontigi atau mapacing, yaitu upacara ma-

lam pacaran di tempat calon-calon pengantin. 

Para remaja sangat menyukai upacara ini, 

karena pertemuan-pertemuan remaja pada 

upacara ini, merupakan atraksi yang menam-

pilkan bermacam-macam acara yang membawa 

keakraban remaja putra dan putri. 

Rangkaian upacara menjelang hari perni-

kahan, merupakan formalitas yang kelihatan-

nya sangat cermat dijalankan. Orang menama-

kannya upacara adat, untuk menjaga harmoni 

dalam kehidupan. Menurut cerita, adapun no-

tate dala (upacara membuka jalan) dilakukan, 

untuk menjaga agar tidak terjadi penolakan 

pinangan, atau gadis itu telah ada yang 

meminangnya lebih dahulu. Kalau terjadi yang 

Pakaian Adat ‘Pengantin’ To-Kaili 



Mattulada 

 

 135 

demikian, dahulu kala dipandang membawa aib 

bagi keluarga lakilaki. 

Penolakan pinangan, sesungguhnya langka 

terjadi dalam masyarakat Kaili, karena pasang-

an kawin yang secara adat cenderung memper-

tahankan kawin dalam lingkungan keluarga 

besar, baik cross maupun paralel cousin-huwe-

lijk, juga sudah menjadi sangat umum, bahwa 

kedua remaja sudah saling mengenal lebih da-

hulu, adakalanya sudah sangat akrab. Pasang-

an itu sudah bergaul sangat intim, sebelum 

secara resmi peminangan sebagai kegiatan 

formal dilakukan oleh keluarga. 

Dalam upacara peminangan, berbagai benda 

yang bermakna simbolik diantarkan oleh pihak 

laki-laki yang diberikan kepada pihak perem-

puan, antara lain sebagai berikut: 

 

sampuloigi (perhiasan emas perak buat pe-

rempuan). 

sabale kamagi (buah kalung emas). 

 

Kedua benda tersebut dibawa oleh keluarga 

laki-laki yang datang meminang. Benda-benda 

itu, berarti pebeka nganga (pembuka mulut). 

Selain kedua benda perhiasan emas tersebut 

sebagai alat pembuka mulut, maka duta ke-

luarga pihak lakilaki juga membawa sambulu, 

yaitu sebuah bungkusan yang berisi sirih-

pinang lengkap (sirih, pinang, gambir dan 

kapur). Benda itu, merupakan simbol dari 

kesem-purnaan manusia dan bermakna posoo-

paa (pengikat atas apa yang sudah disepakati). 

Bila sambulu itu dibuka dibiarkan terbuka 

oleh pihak keluarga perempuan, maka hal itu 

berarti pinangan diterima. Apabila sudah 

dibuka, dan segera ditutup kembali, berarti 

pinangan ditolak. 

 
31 Bochari dalam Adat Upacara Perkawinan Daerah 

Sulawesi Tengah; Laporan penelitian (Proyek Pene-

Berbagai upacara adat dalam pelaksanaan 

acara perkawinan seperti tersebut di atas dila-

kukan dengan sedapat mungkin menampilkan 

identitas keluarga yang menjadi penyelenggara. 

Upacara itu menunjukkan kedudukan keluarga 

itu dalam masyarakat, sesuai nilai dan norma 

yang berlaku. Pada upacara itu ditampilkan 

kemampuan dan tanggung-jawab sosial yang 

dipegang teguh oleh keluarga. 

Kemampuan dan tanggung-jawab itu, harus-

lah dijaga untuk tidak kurang, tetapi juga tidak 

boleh berlebihan. Ia harus sesuai dengan mar-

tabat yang dimiliki oleh keluarga itu. Kalau 

dilakukan dengan "kekurangan", maka keluar-

ga itu akan dicela oleh kerabat yang lebih luas, 

karena dipandang membawa aib bagi keluarga 

besar. Kalau ia dilakukan dengan "berlebihan", 

maka keluarga itu akan dicemoohkan oleh 

masyarakat luas, dengan kata-kata bahwa ke-

luarga itu telah melakukan sesuatu yang tidak 

pada tempatnya. Oleh karena itulah maka sege-

nap upacara itu hendaknya dilakukan sesuai 

dengan kedudukan dan martabat keluarga, yang 

dijaga dengan cermat. 

Bochari31 dalam analisisnya menyebutkan 

bahwa perkawinan itu, dan rangkaian upacara 

yang menyertainya, sebagai pernyataan bahwa 

semua itu dilakukan karena ia menyangkut ".... 

basic of social life" (landasan dasar dari 

kehidupan masyarakat). Ia merupakan realisasi 

dari suatu kompleks anasir budaya, seperti 

unsur sosial, ekonomi, sistem pengetahuan, 

religi, seni, teknologi dan sebagainya yang 

hidup dan berkembang dalam masyarakat dan 

pendukungnya. Semua unsur itu merupakan 

nilai yang diusahakan penampilannya dalam 

rangkaian upacara perkawinan itu. 

Saling membantu dalam pelaksanaan upa-

cara yang menelan banyak biaya dan harta, 

litian Pencatatan Kebudayaan Daerah (1978/1979), 

hlm. 146. 



Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 136 

merupakan kewajiban keluarga. Banyak orang 

menamakannya kenyataan "gotong royong" 

sebagai salah satu nilai luhur dalam perse-

kutuan hidup suku-suku-bangsa Indonesia. To-

Kaili menamakannya sintuvu. 

Apabila mengamati secara mendalam pelak-

sanaannya dalam kehidupan masyarakat To-

Kaili, maka sintuvu itu adalah semacam kese-

pakatan dalam melakukan perbuatan yang 

dihajatkan oleh semua warga dalam perse-

kutuan hidup itu. Karena semua orang meng-

hajatkannya, maka dalam keikutsertaan mela-

kukan kegiatan saling membantu, memberikan 

harapan, bahwa pada suatu waktu nanti sese-

orang yang telah memberi partisipasi kepada 

warga lainnya, akan mendapatkan pula perla-

kuan yang sama, seperti yang ia pernah berikan 

di waktu lalu itu. 

Setelah upacara-upacara pernikahan atau 

perkawinan telah selesai, maka kedua suami-

istri baru, bersiap menghadapi kehidupan 

rumahtangga baru, melalui tahaptahap peralih-

an yang dilaksanakan secara simbolik dalam 

beberapa upacara, setelah pesta perkawinan 

berlangsung. Upacara pesta pernikahan itu 

pada To-Kaili, umum dilakukan dalam dua 

macam, yaitu: 

 

1. Mandiu Pasili (mandi pembersihan dari roh-

roh jahat), dan 

2.  Mematua (kunjungan ke mertua), 

 

Kedua upacara itu dijalankan sebagai 

berikut: 

 

1. Mandiu Pasili; 

 Suami-istri itu dimandikan oleh dukun di 

muka pintu rumah. Keduanya memakai 

sarung-panjang. Suami duduk di atas sebilah 

kapak. Istri duduk di atas boko-boko (alat 

menenung). Di atas barang-barang yang 

diduduki itu diletakkan sejenis rumput dan 

tanaman semak-semak yang disebut pakela 

dan sigaluri. Kedua jenis tanaman itu wa-

laupun sosoknya kecil saja, namun akarnya 

sangat kuat tertanam dalam tanah, sehingga 

sukar sekali dicabut. Keduanya disirami 

dengan air dingin yang telah diramu dengan 

wangi-wangian yang terdiri dari dedaunan 

dan akar wangi, disertai jampi-jampi atau 

doa-doa yang mengharapkan rumahtangga 

baru itu dapat meraih kebahagiaan dan 

kekuatan dalam menjalani kehidupan ber-

umahtangga. 

 

2. Mematua 

 adalah upacara pascapernikahan. Pengantin 

perempuan (isteri), berkunjung ke rumah 

mertuanya. Upacara mematua, biasanya 

dilakukan 5 sampai 7 hari seib sudah 

upacara pernikahan. Keduanya -bermalam 

satu atau dua malam di rumah mertua 

(orangtua pengantin lakilaki). Setelah itu 

keduanya kembali lagi ke rumah orangtua 

pengantin perempuan. Pada upacara mema-

tua terjadi pertukaran hadiah yang melam-

bangkan penerimaan kepada keluarga baru. 

Pengantin perempuan membawa hadiah 

buat meruta dan ipar-iparnya berupa kain-

kain (sarung) tenunan Kaili. Pihak mertua 

pun menghadiahkan barang-barang berhar-

ga kepada anak menantu perempuannya. 

Biasanya hadiah mertua itu berupa gelang 

mulia, yang dipecaya mempunyai khasiat 

dan membawa keberuntungan. 

 

Perkawinan yang menjadi dasar terbentuk-

nya keluarga dan yang menjadi dasar terben-

tuknya sendi-sendi kehidupan bermasyarakat, 

dapat juga menjadi tolok ukur akan kuat 

lemahnya bangunan hubunganhubungan kema-

syarakatan. Hubungan perkawinan dari keluar-

ga tertentu dengan keluarga tertentu lainnya 

dalam masyarakat, sebagai pola hubungan tetap 



Mattulada 

 

 137 

untuk saling kawin-mawin, kelihatannya dalam 

masyarakat kekerabatan Kaili sekarang tidak 

(sudah tidak) kuat menjadi pegangan dalam pe-

nilaian jodoh. Mungkin sekali pada waktu-

waktu yang lalu pola hubungan pilihan jodoh 

itu, dengan kuat dan cermat diikuti, yang meny-

ebabkan kuatnya pertalian kekerabatan, yang 

berakibat lanjut dengan kokohnya ikatan per-

kawinan dan keluarga batih. 

Pada dewasa ini, mungkin juga karena pola 

hubungan itu tidak menjadi norma ikatan yang 

dihargai dengan penilaian yang tinggi, maka 

sudah banyak terjadi pelanggaran dalam per-

gaulan muda-mudi yang melampaui norma-

norma kesucian hubungan sebelum pernikahan. 

Dahulu yang demikian dipandang sebagai 

pelanggaran adat, yang harus ditebus dengan 

menjalani denda bagi yang melakukan pelang-

garan. Mungkin pelanggaran adat dalam hal 

hubungan kelamin tidak sekeras sanksi yang 

harus dipikul oleh para pelanggar adat Bugis-

Makassar di Sulawesi Selatan, yang berpatokan 

kepada siri' dengan ganjaran kematian bagi si 

pelaku. Keadaan seperti itu rupa-rupanya tidak 

terlalu merembes masyarakat Kaili, namun 

dalam keluarga Kaili, yang mengaku memiliki 

hubungan leluhur dengan masyarakat Bugis-

Makassar di Sulawesi Selatan, mengaku tetap 

mempertahankan norma kesucian hubungan 

sebelum perkawinan sebagai nilai yang me-

nyangkut martabat keluarga. 

Kini dalam masyarakat To-Kaili patokan 

untuk pilihan jodoh, pada umumnya tidak lagi 

berpedoman kepada masa lalu. Seorang wanita 

Kaili sudah mungkin secara terbuka menetap-

kan pilihan (calon) suami sendiri, untuk ke-

mudian meminta restu dari orang-tuanya. 

Demikian juga seorang jejaka Kaili, dapat 

dengan bebas menentukan. pilihan hatinya, 

semata-mata menurut pertimbangan pribadi-

 
32 C. dan F. Kluckhohn, Variation in value orientation, 

nya. Baik wanita maupun pria dapat saja 

menerima suku-bangsa lain untuk menjadi 

teman hidupnya. Malahan. soal perbedaan 

agama dalam keluarga kelihatannya tidak 

menjadi hambatan yang terlalu kuat. 

 

Etos Kerja To-Kaili 

Adakah perasaan kepribadian To-Kaili 

dalam lapangan kerja? Adakah To-Kaili me-

mandang kerja itu, sebagai bagian esensial 

dalam kehidupan, sehingga telah terbentuk 

Etos Kerja To-Kaili? Untuk menjawab per-

tanyaan yang sulit ini, tentu diperlukan penga-

matan yang cermat dan memerlukan waktu 

yang panjang. Akan tetapi untuk kepentingan 

pengenalan "awal", mengenai perasaan kepri-

badian To-Kaili dalam "kerja", dapat digunakan 

ukuran "apa adanya" yang dijumpai pada masa 

kini, dengan menggunakan orientasi nilai 

budaya (cultural value), seperti telah dipergu-

nakan oleh Talcott Parsons, C. Kluckhohn, R. 

Merton dan lain-lain. 

Sistem nilai budaya itu, ialah satu rangkaian 

konsep luas dan abstrak yang hidup dalam alam 

pikiran dan bagian terbesar warga sesuatu ma-

syarakat, mengenai apa yang harus dipandang 

penting dan berharga dalam hidup ini. Dengan 

demikian, maka sistem nilai budaya itu juga, 

berfungsi sebagai suatu pedoman orientasi bagi 

segala tindakan manusia dalam hidupnya. 

Untuk pengamatan "sementara", terhadap 

orientasi nilai To-Kaili, yang membentuk 

wawasannya dalam kerja itu, kita gunakan 

kerangka Kluckhohn32 yang mengemukakan 5 

masalah dasar yang universal, terdapat pada 

semua kebudayaan. Pengamatan yang bersifat 

sangat sementara ini, hanya diangkat dari peng-

alaman bergaul selama lebih lima tahun dengan 

ToKaili di Lembah Palu, sehingga kesimpulan-

kesimpulan yang dikemukakan amat cenderung 

(1965). 



Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 138 

kepada interpretasi subyektif yang masih 

memerlukan perdebatan untuk mengangkatnya 

ke wilayah yang lebih obyektif. 

 

1.  Tentang hakikat hidup, bagi To-Kaili adalah 

untuk menikmati apa yang disajikan oleh 

alam, termasuk yang diwarisi dari pen-

dahulu. Apa yang paling didambakan adalah 

ketenangan dan mensyukuri apa adanya. 

Alam dan peninggalan orangtua cukup 

memberikan jaminan untuk kita bisa menik-

mati hidup ini, sebagai sesuatu yang "baik". 

Hidup ini adalah untuk kebaikan manusia, 

bukan untuk menebus dosa, atau menyiksa 

diri. Hidup ini untuk dinikkmati sebagai-

mana adanya. 

 

2.  Tentang hakikat karya, bagi To-Kaili analog 

dengan pandangannya tentang hakikat hi-

dup untuk dinikmati sebagaimana adanya, 

maka karya itu adalah suatu upaya untuk 

memenuhi hakikat hidup. Apabila hakikat 

hidup telah terpenuhi maka karya itu pun 

mencapai terminalnya, yang tidak perlu 

dilebihlebihkan. Karya ditentukan oleh ma-

nusia, bukan manusia ditentukan oleh karya. 

Karena prestise dalam kehidupan manusia 

dipandang penting, dan bernilai tinggi. 

Prestasi kerja adalah ditentukan oleh tingkat 

pencapaian itu. 

 

3.  Tentang kedudukan waktu dalam kehidupan, 

bagi To-Kaili, masa lalu itu memberikan 

pamor dalam kehidupan masa kini dan masa 

depan. Masa lalu yang selalu dihadirkan 

pada kenyataan masa kini, membuat To-

Kaili sangat awas terhadap kehadiran orang 

lain dalam lingkungannya, karena dikuatir-

kan kebanggaan masa lalunya menjadi 

kurang dihargai. Waktu karena dipandang 

mempunyai kualitas tertentu yang ditentu-

kan oleh masa lalu, maka tidak perlu terjadi 

perlombaan dalam waktu. Waktu dalam 

kualitas tertentu harus dapat dinikmati 

dengan tempo yang lamban. Jangan berpacu 

dengan waktu, sq karena manusia yang 

menentukan dalam menikmati sesuatu yang 

disajikan oleh waktu. 

 

4.  Hakikat hubungan dengan alam sekitar; 

bagi To-Kaili, alam sekitar adalah buat 

manusia. Ia harus dimanfaatkan untuk ke-

senangan manusia. Alam menyedi akan diri 

untuk dipergunakan oleh manusia. Karang 

di laut, hutan di gunung semuanya tersedia 

untuk digunakan bagi kepentingan manusia. 

Kehidupan yang berwawasan lingkungan, 

masih perlu dengan kuat ditumbuhkan pada 

orang Kaili, untuk menyelamatkan ling-

kungan yang sudah cukup kritis di lembah 

Palu ini. Untuk mengembalikan ekosistem 

yang seimbang baik di laut maupun di 

gunung dan di hutanhutan, diperlukan ke-

giatan penyadaran yang intensif di kalangan 

To-Kaili, secepat-cepatnya. 

 

5. Hakikat hubungan manusia dengan sesa-

manya, pada To-Kaili masih kuat tertanam 

in-group solidarity, sehingga hubungan-

hubungan "orang luar" masih sangat diper-

hitungkan dengan "rasa kecurigaan" yang 

cukup tinggi. 

 

Kesimpulan-kesimpulan sementara dari 

pengamatan terhadap orientasi nilai budaya 

yang terdapat pada To-Kaili menyangkut mak-

na Karya, masih diperlukan waktu untuk tum-

buhnya Etos Kerja yang berorientasi kepada 

menghargai kerja sebagai pernyataan lanjut 

dari eksistensi. Kerja belumlah sesuatu yang 

harus dihargai untuk menentukan mar-tabat 

manusia. To-Kaili, bukannya "malas" melain-

kan belum memiliki pola orientasi yang me-

nempatkan "kerja", sebagai pernyataan eksis-



Mattulada 

 

 139 

tensi manusia. 

 

Perasaan Hidup Keagamaan dan Keper-

cayaan 

Sebelum Islam menjadi agama yang dianut 

secara umum oleh orang Kaili, di kalangan 

umum terdapat kepercayaan yang disebut Balia 

semacam kepercayaan kepada kekuatan-ke-

kuatan alam-gaib, dan gejalagejala alam yang 

luar biasa, membuat To-Kaili sangat lekat pada 

lingkungan yang eksklusif, yang acapkali 

mempertahankan isolasi dengan kuat. Upacara 

Balia itu dilakukan di rumah pemujaan yang 

disebut Lobo. Lingkungan yang kecil-kecil 

dengan kebanggaan masing-masing, kurang 

memberikan peluang munculnya pemimpin To-

Kaili yang dapat diakui oleh segenap kelompok 

To-Kaili. 

Setiap kelompok dengan identitas keper-

cayaan yang masing-masing diunggulkan, 

merupakan salah satu gejala penghalang 

munculnya pemimpin yang dapat mempersatu-

kan Tana-Tana Kaili dalam persatuan dan 

kesatuan politik ekonomi pada zaman sebelum 

Islam. Dalam mengemban sesuatu kepercayaan 

metafisik, setiap kelompok merasakan keper-

cayaannyalah yang khusus baginya. Itulah 

menjadi kepercayaan kelompoknya. Tempat 

pemujaan hanya tersedia bagi kelompoknya, 

seolah-olah tempat pemujaan leluhur dalam 

keturunan keluarga kelompok keluarga itu. 

Sikap isolatif demikian juga, membawa kesem-

pitan wawasan menghadapi lingkaran luarnya. 

Sangat asing bagi kelompok-kelompok itu 

untuk memberikan respek atau simpatik yang 

ikhlas dan mendalam kepada orang dari 

lingkaran luarnya, walaupun To-Kaili sendiri. 

Seseorang hanya merasa patut menghormati 

orang lain yang berkedudukan atasan langsung 

dari orang itu. Ia merasa mempunyai kepen-

tingan langsung dengan atasan atau pemim-

pinannya itu. Terhadap orang lain dirasanya 

kurang patut, atau tidak ada perlunya secara 

langsung untuk menghormatinya, dengan cara 

basa-basi sekalipun. Secara tradisional, tidak 

terdapat kata-kata sapaan penghormatan seperti 

"Selamat Pagi", "Terimakasih" dan sebagai 

simbol penyampaian perasaan simpati atau 

penghormatan. 

Seorang "warga desa", merasa tidak perlu 

melakukan penghormatan terhadap seorang 

camat, atau seorang bupati ataupun seorang 

gubernur sekalipun. Ia hanya merasa sepatut-

nya hanya menghormati atau memberi perlaku-

an sebagai pemimpinnya kepada "kepala 

desanya". Yang harus menghormat kepada 

camat, ialah kepala desa; yang harus meng-

hormat kepada bupati, ialah camat, dan yang 

menghormat kepada gubernur hanyalah bupati. 

Besar dugaan keadaan seperti itu menjadi 

perasaan kepribadian To-Kaili yang masih ter-

asa adanya sampai masa kini, karena peng-

alaman cara-cara pemujaan masa lalu yang 

sangat khusus bagi setiap kelompok To-Kaili 

yang menempati wilayah yang terpencil antara 

satu sama lain. 

Islam sebagai agama yang keras dalam 

meyakini tentang ke-Esaan Allah (monotheis), 

baru sampai ke pesisir Sulawesi Tengah, di 

kalangan To-Kaili pada permulaan Abad ke-17. 

Selama kurang-lebih empat abad agama 

Islam di Tana Kaili mengembangkan ajaran 

tauhid dan syariatnya, pada lapisan sosial 

teratas saja terasa adanya apresiasi keagamaan 

Islam itu yang agak jelas. Lapisan sosial ter-

sebut didominasi oleh keturunan Arab yang 

terasa masih dalam isolasi atau dalam keter-

asingan integrasi sosial, sebagai To-Kaili. La-

pisan sosial bawah atau orang-orang kebanyak-

an, masih mengikuti petunjuk (bekas) pemim-

pin-pemimpin kaumnya, dan menjadikannya 

panutan, juga dalam aplikasi ajaran Islam 

dalam lingkungannya. 

Pengelompokan dalam organisasi sosial 



Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 140 

keagamaan, seperti umumnya di daerah-daerah 

Indonesia lainnya, terdiri atas golongan yang 

dipandang menganut "aliran kolot" dan golong-

an yang dipandang menganut "aliran pem-

baharu", menjadi rujukan identifikasi organi-

sasi sosial keagamaan yang ada seperti Nah-

datul Ulama, Darudda'wa Wal-Irsyad (DDI); 

Al-Chairat; Muhammadiyah, Syarikat Islam 

dan sebagainya. 

Rujukan identifikasi seperti tersebut sangat 

terasa dalam pengelompokan penyelenggaraan 

upacara-upacara ritual keagamaan yang dila-

kukan oleh golongangolongan tersebut yang 

sukar ditemukan kompromi dalam penyeleng-

garaan upacara ritual keagamaan bersama. 

Karena itu tabiat bergolong-golongan yang 

seringkali "sangat keras" ditampilkan masing-

masing, masih sangat dominan terjadi sampai 

pada dewasa ini. 

Kesadaran berkepercayaan yang memoti-

vasi perilaku sosial penduduk pada umumnya 

tidak terlalu kuat, walaupun demikian tidak 

dapat disebut lemah. Sebagai potensi kesadaran 

itu acapkali muncul menjadi daya dorong yang 

bersifat emosional. Pengarahan pengembangan 

potensi kesadaran berkepercayaan (keagama-

an) memerlukan pembinaan yang harus dimulai 

pada tingkat dasar atau awal. Berbagai peng-

alaman di perguruan tinggi menunjukkan 

bahwa banyak sekali mahasiswa yang secara 

emosional menampilkan atau menyatakan diri 

sebagai kader pemuda Islam, ternyata tidak 

mempunyai pengalaman dalam membaca Al-

Quran. 

Masjid Palu 1905-8 (telah dipugar). foto Delpher. 

https://geheugen.delpher.nl/en/geheugen/view/de-messigit-paloe-midden-celebes-ltkol-theodoor-ardenne?coll=ngvn&maxperpage=36&page=1&query=palu+celebes&identifier=VKM01%3AA118-1-2


Mattulada 

 

 141 

Secara umum dapat dikatakan bahwa 

perasaan kepribadian dalam bidang keagamaan 

dan kepercayaan, masih berada pada stadium-

primer, sebagai potensi yang perlu diaktual-

isasikan melalui pendidikan sesuai dengan 

ajaran agama yang dianutnya. Peningkatan ke 

stadium yang lebih tinggi untuk menjadi bagian 

dari kepribadian ToKaili, dapat diharapkan 

menjadi alat kuat untuk menjadikan wawasan 

(cara pandang) yang lebih luas dan sikap 

integratif yang lebih terbuka. 

 

Perasaan Kepribadian dalam Bahasa, Ke-

susastraan dan Kesenian pada Umumnya 

Memang benar, bahwa bahasa menjadi 

pementas kebudayaan yang paling autentik. 

Bahasa menunjukkan bangsa. Bangsa dalam 

arti identitas kelompok dengan citra tertentu, 

yang hampir selalu menyatakan diri yang 

terbaik. Satu bagian dari perekat solidaritas 

kelompok (group solidarity). 

Karena itu ukuran yang paling peka ter-

hadap modal personality (perasaan kepriba-

dian) sesuatu kaum, sesuatu kelompok etnik, 

malahan sesuatu bangsa adalah pada kedudu-

kan bahasa dan perlakuan terhadapnya dalam 

sistem budaya dan sistem soaial,33 persekutuan 

hidup itu. 

 

Bahasa dan Kesusastraan To-Kaili 

Bahasa Kaili, untuk disebut bahasa ToKaili 

yang dapat dipandang sebagai lingua-franca di 

Lembah Palu,34 pada hakikatnya tidak ada. 

Setiap kelompok subetnik Kaili, memiliki 

 
33 Sistem budaya dan sistem sosial, diterjemahkan dari 

culture system, yaitu wujud kebudayaan berupa satu 

kompleks gagasan, konsep dan pikiran manusia yang 

berada dalam keadaan abstrak. Sistem sosial ter-

jemahan dari social system, yaitu wujud kebudayaan 

berupa kompleks aktivitas manusia secara nyata dalam 

masyarakat. Istilah-istilah dikemukakan oleh Talcott 

Parsons, dalam kerangka teori tindakan (Framework 

dialek bahasa kelompok masingmasing, yang 

banyak jumlahnya. Masingmasing menjadi 

identitas isolasi antara satu kelompok dengan 

kelompok lainnya. Bahasa (dialek) kelompok-

kelompok subetnik itu, dalam karakteristiknya 

seolah-olah lebih bersifat alat komunikasi 

intern kelompok yang bersifat rahasia bagi 

orang luar kelompok. 

Kelompok bahasa Kaili, dalam berbagai dia-

lek seperti Kaili; Kulawi; Pipikoro; Balaesang; 

Dampelas; To mini; Bolano; Petapa dan 

kelompok kecil-kecil lainnya, pada kodratnya 

bertumbuh dalam isolasi dalam kurun waktu 

yang sangat panjang, lebih bersifat alat komu-

nikasi intern. Setelah lambatlaun keadaan iso-

lasi yang keras itu tertembus oleh peradaban 

antarsubetnik yang menumbuhkan kesadaran 

kelompok etnik Kaili yang lebih luas, maka 

dialek subetnik Kaili, yang berkedudukan 

lingua-franca Kaili. 

Penulis-penulis kebahasaan (yang bermula 

dengan sarjana Belanda) menamakannya baha-

sa Ledo.35 Ledo berarti tidak. Dengan kata 

bahasa Ledo, berarti salah satu dialek bahasa 

Kaili, yang menggunakan Ledo kata sangkal 

yang berarti tidak, sebagaimana dari dialek itu. 

Maka bahasa Kaili Ledo yang bersebar lebih 

luas di Lembah Palu, dan menjadi bahasa 

umum yang dapat dipahami oleh subetnik Kaili 

lainnya, sampai pada zaman mutakhir. 

Sebagai bahasa yang digunakan untuk ko-

munikasi antara etnik Kaili (To-Kaili), maka 

bahasa Kaili atau Ledo itulah yang dapat 

disebut lingua-franca Kaili. 

for the theory of action), (Parsons, Shills, 1962). 
34 Pada zaman lampau, dimaksudkan sebelum adanya 

gangguang orang luar, kira-kira sebelum Abad ke16. 

Kelompok-kelompok subetnik keras dalam integra-

sinya, sehingga diperlukan bahasa yang bersifat raha-

sia bagi orang luar. 
35 Mengenai Tana Kaili, Badan Pengembangan. Para-

wisata Dati I Sulawesi Tengah Tahun 1975, hlm. 35. 



Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 142 

Bahasa Kaili Ledo, mengalami perkem-

bangan lebih cepat dari pada dialek subetnik 

lainnya dalam perjalanan sejarah kebudayaan 

di Lembah Palu, khususnya sepanjang masya-

rakat pantai selat Makassar. Karena bahasa 

Kaili tidak mengenal lambang-lambang bunyi 

dari aksara lontara', Bugis-Makassar dan atau 

aksara Arab dengan menggunakan bahasa 

Kaili, kemungkinan besar ada. Akan tetapi 

sampai sekarang belum ada yang ditemukan. 

Di berbagai keluarga pemuka suku Kaili dapat 

ditemukan naskah tertulis dalam lontara' ber-

bahasa Bugis-Makassar, menunjukkan hubung-

an erat antara suku Kaili di Lembah Palu 

dengan suku Bugis-Makassar di selatan pulau 

ini. Ungkapan-ungkapan dalam bahasa Kaili 

yang dapat digolongkan ke dalam bentuk susas-

tra lisan To-Kaili, memang masih banyak dapat 

ditemukan dalam kalangan penduduk masya-

rakat Kaili, dalam apa yang disebut tradisi lisan 

(oral-tradition). 

Adapun kandungan ungkapan-ungkapan itu, 

berupa pepatah, petuah dan sejenisnya pada 

umumnya mengungkapkan tradisi dan nilai-

nilai kehidupan yang bersumber dari ajaran 

adat dan agama Islam yang tidak jauh berbeda 

dari ungkapan-ungkapan yang terdapat dalam 

masyarakat Bugis-Makassar, di Sulawesi Se-

latan.36 

Beberapa ungkapan dan peribahasa Kaili 

dikemukakan sebagai berikut: 

 

/Asala nu kumba molanto, asala nu watu 

malodo / 

asal gabah timbul, asal batu tenggelam. 

(orang hidup sesuai suratan nasib).  

 

/ Bolowatu ratuda awo matuwu/  

bambu gading ditanam bambu biasa yang 

tumbuh. 

 
36 Lihat, Drs. Suradi Hp. (Ed.) Ungkapan tradisional 

(menyatakan kekecewaan). 

 

/Depo ni sama jara, na ngowamo / 

belum dikekang kuda, sudah dikendarainya. 

(berbuat sesuatu tanpa persiapan) 

 

/ Ewa bana na punde / 

ibarat benang hilang ujungnya  

(sesuatu yang kusut tak terpecahkan) 

 

/Keri kurondo nikerika rindi / 

keris di dinding ditikamkan ke dinding  

(perempuan yang meminang laki-laki) 

 

Syair-syair yang menjadi kata-kata dalam 

lagu-lagu tradisional Kaili, kelihatannya seba-

gai prosa-lirik yang diucapkan secara berirama 

monotoon. 

Adapun nyanyian yang mengikuti lagulagu 

populer, gubahan syair-syairnya tidak memiliki 

pola tertentu. Syairnya digubah menurut lagu-

nya dengan menggunakan aksara latin. Lagu-

lagu berbahasa Kaili mutakhir umumnya 

mengikuti langgam modern lagulagu Nusantara 

yang banyak mengikuti lagulagu Melayu dari 

bagian barat Nusantara. Sekedar contoh di 

bawah ini dikemukakan beberapa petikan syair 

Kaili, dan Rano (semacam prosa-lirik) yang 

melukiskan cerita rakyat. 

 

Syair Kaili 

/ ana nikeniku peka pemaya / 

/ namalamo bau oge ku ore/ 

/ ane nisaniku ntalia sarara / 

/ mata alatala ledo ku bole/ 

 

Artinya: 

jika kubawa pancing jelayah, 

maka kedapat sudah ikan besar, 

jika kutahu memang keluarga, 

daerah Sulawesi Tengah Depdikbud 1983/1984. 



Mattulada 

 

 143 

tak mungkin lagi saya lepaskan 

 

/ tabe tulau tora motingguli/ 

/ moliu matua domo kubila/ 

/ ane aku masowamo panguli/ 

/ kupolongko mangurataka nia/ 

 

Artinya: 

 Sambutlah salamku, ingat kembali, mertua 

berlalu tak dihiraukan bila telah ku(ikrarkan, 

tak mungkin saya ingkari. 

 

Beberapa penggal kalimat Rano (dinyanyi-

kan putra banawa dalam pengasingan): 

 

1. Liunggasae ritana pobayo (sungguh lama 

dalam pengasingan) 

2. Nasae ri lando mpointaluna, (lama di 

tempatnya mendapat jodoh) 

3. Natau i nunu nangakalani, (sungguh uglia 

bijaksana sekali) 

4. Nikulilina mapolawuto oge, (laksaorana ia 

mengitari pulau besar)  

5. Nasangge mpomanu ritampanau (mener-

kam laksana ayam di tengah laut).  

 

Rekaman-rekaman dalam tulisan mengenai 

syair-syair Kaili, tidaklah sebanyak yang 

terdapat dalam tradisi lisan yang dihafal oleh 

penyair-penyair rakyat dewasa ini. Tetapi yang 

dihafalkan melalui pemurnian dari generasi 

lama ke generasi baru sudah mengalami ke-

merosotan baik dalam jumlah, maupun dalam 

mutu. 

Hal-hal tersebut memberikan kesan yang 

kuat, bahwa laju perkembangan bahasa Indone-

sia sebagai alat komunikasi yang semakin 

populer, telah menggantikan kedudukan bahasa 

Kaili Ledo dalam segala penampilan kebaha-

saan, baik untuk bidang komunikasi, maupun 

untuk bidang kesusastraan, sebagai alat pernya-

taan keindahan yang diungkap melalui bahasa 

(Indonesia). Perasaan kepribadian Kaili, dalam 

bahasa Kaili dewasa ini, telah sampai pada titik 

penghentian ke arah penggantiannya secara 

total oleh bahasa kebangsaan Indonesia. 

Tari-tarian yang dipandang asli dan lama 

dimiliki oleh To-Kaili ialah tari pergaulan 

Modero. Tarian dilakukan dengan berpegangan 

tangan, berselang-seling priawanita, membuat 

lingkaran dan bergerak berputar ke arah kanan, 

dengan gerakan kaki dan tangan seirama. Tari 

Modero, sebagai tari pergaulan sampai seka-

rang masih digemari dan acapkali dilakukan 

untuk meningkatkan perasaan keakraban, juga 

untuk menghormati tamu-tamu yang datang ke 

suatu tempat baik di desa maupun di kota. Tari 

diiringi oleh tabuhan bunyi dari genderang dan 

gong kecil yang berirama lincah. 

Tari-tarian sejenis itu di daerah daratan 

tinggi, seperti Kulawi ditemukan dalam penam-

pilannya yang lebih akrab lagi. Satu barisan 

membanjar yang terbentuk oleh pria wanita 

berpegangan tangan dengan letak tubuh ber-

dempetan pada sisi kiri-kanan; bergerak maju-

mundur, kiri-kanan dengan sentakan kaki, 

bagaikan orang berbaris. Tari itu disebut Rego 

Ia memperlihatkan kesan, para penari pria ada-

lah perwira-perwira muda yang datang atau 

akan pergi ke medan laga. 

Kemungkinan besar tari itu peninggalan 

orang-orang (perwira) Portugis yang pernah 

mempunyai hubungan dengan masyarakat 

dataran tinggi Tana Kaili, mencari atau ber-

dagang kayu (sandel wood). kirakira dalam 

Abad kelima belas. 

Tari-tari pertunjukan, seperti pajoge mera-

dika, Jepeng, Peule Cinde, Pomonte dan lain-

lain tari-tarian kreasi baru, pada umumnya 

berasal dari tari-tarian istana/kerajaankerajaan 

lokal di Lembah Kaili. Baik gerak tari, maupun 

instrumen bunyi dan hiasan para penari yang 

disebut sebagai tari adat Kaili, banyak persa-

maannya dengan tari-tarian Bugis-Makassar 



Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 144 

dari Sulawesi Selatan. Pengaruh kesenian dari 

Cina tidak dapat diragukan keluasan perse-

barannya ke segenap bekas kerajaan lokal di 

Lembah Palu dan sekitarnya. 

Peninggalan benda-benda alat kerajaan atau 

adat Tana Kaili yang masih ditemukan dalam 

masyarakat dewasa ini, memperli hatkan be-

tapa kuat dan erat pertalian Tana Kaili dengan 

Kerajaan-kerajaan Bugis-Makassar pada za-

man lampau. Orang-orang keturunan bangsa-

wan Tana Kaili pada umumnya dalam upacara-

upacara adat istiadat (pada pesta perkawinan 

dan kedukaan) masih mempergunakan simbol-

simbol kejayaan masa silam, yang juga lazim 

dipergunakan pada upacara-upacara adat di 

Sulawesi Selatan. 

Dapat dipahami kalau perasaan kepribadian 

To-Kaili masih amat lekat pada perasaan 

kepribadian orang Bugis-Makassar, dan seba-

liknya. Maksudnya, To-Kailli apabila berada di 

tengah-tengah orang Bugis Makassar, atau 

orang-orang Bugis-Makassar berada di tengah-

tengah To-Kaili, akan merasakan diri berada di 

antara keluarga sendiri. Perasaan keasingan 

tidak terasa. Perasaan kepribadian seperti itu 

lebih-lebih diperkuat lagi, oleh perkembangan-

perkembangan sejak Abad kelima belas, yaitu 

melalui ajaran persaudaraan dalam agama 

Islam. Pergerakan kebangsaan Indonesia sejak 

awal Abad kedua puluh terdapat kekuatannya 

dari organisasi pergerakan (modern) yang 

dikemukakan oleh pemuka-pemuka Islam. 

Modal personality (perasaan kepribadian) 

To-Kaili, sangat kuat terbentuk oleh ajaran 

Islam, yang memberikan warna kepada sektor-

sektor kehidupan lainnya, yang berkembang 

dalam masyarakat, sampai pada zaman mutak-

hir. Perasaan kepribadian yang demikian itu 

dirasakan merusak ke dalam lembaga-lembaga 

kemasyarakatan; ekspresi kesenian dan kebu-

dayan pada umumnya. Wawasan kebangsaan 

yang bertemu ke nusantara pun mendapatkan 

kekuatan dari perasaan kepribadian yang 

demikian itu keadaannya. 

 

To-Kaili Kini dan Esok 

 

Bab ini, dapat dipandang sebagai bab 

penyimpulan dari segenap keterangan yang 

telah dikemukakan pada bab-bab yang lalu. 

Sebagai bab penyimpulan, maka ia pun beru-

paya memberikan penajaman atas masalah-

masalah masa kini To-Kaili, yang akan 

mengantarkannya ke masa depan, atau hari 

esok. Bab-bab yang mendahului rasanya sudah 

cukup mengungkapkan esensi masa lalu To-

Kaili. Masa lalu itu, tentu saja masih terbayang 

dalam kekinian To-Kaili yang akan dibahas 

dalam bagian ini. Perkiraan tentang hari esok 

To-Kaili di Sulawesi Tengah, akan 

dikemukakan sebagai bagian terakhir dari 

pembahasan ini. Masa kini menjadi pangkalan 

bertolak perkiraan itu sehingga akan kita 

jumpai satu lingkaran berkelanjutan dari 

sejarah kebudayaan To-Kaili. 

 

To-Kaili Kini 

Masa kini yang hendak dilukiskan itu, 

memerlukan satu tiang pancang permulaan. 

Satu momentum yang selalu akan diingat 

dalam kehidupan To-Kaili. Secara administratif 

Sulawesi Tengah menjadi bagian Republik 

Indonesia yang berstatus Propinsi Daerah 

Tingkat I, dipimpin oleh seorang Gubernur, 

Kepala Daerah sejak tanggal 13 April 1964. 

Sebelumnya itu, sejak zaman Hindia Belan-

da Pulau Sulawesi ini hanya sebuah propinsi 

administratif dipimpin oleh seorang Gubernur 

Celebes. Wilayah Sulawesi Tengah dari tahun 

1905 sampai dengan 1918 diperintah dari tiga 

tempat. Bagian barat yang kini menjadi 

wilayah Kabupaten Donggala dan wilayah 

Kabupaten Buol-Toli-Toli, secara administratif 

menjadi bagian langsung dari kekuasaan 



Mattulada 

 

 145 

Gubernur Sulawesi yang berkedudukan di Ma-

kassar. Adapun wilayah Kabupaten Poso yang 

terletak di Teluk To mini, menjadi bagian dari 

Keresidenan Sulawesi Utara yang berpusat di 

Manado. Selanjutnya wilayah Kabupaten 

Banggai dan sebagian wilayah Kabupaten Poso 

sebelah timur dan tenggara menjadi wilayah 

yang diatur dengan Bestuurs-regelen tahun 

1919, yang berkedudukan di wilayah Bau-Bau. 

Dalam tahun 1919, seluruh Sulawesi Tengah 

yang sekarang menjadi wilayah Propinsi 

Sulawesi Tengah, menjadi bagian dari wilayah 

Keresidenan Sulawesi Utara. Keadaan seperti 

itu berlangsung sampai pecahnya Perang Dunia 

II di bawah kekuasaan pemerintah bala tentara 

Jepang. 

Setelah Perang Dunia II, Sulawesi Tengah 

pada akhir tahun 1948 menjadi daerah otonom 

Sulawesi Tengah yang wilayahnya meliputi 15 

buah swapraja sampai pada bulan Nopember 

1951. Dalam tahun 1951, dua buah kabupaten 

itu dimekarkan menjadi empat buah kabupaten 

seperti sekarang. Sejak itu dihapuskanlah 

wilayah pemerintahan swapraja. Ketika Indo-

nesia merdeka, Sulawesi pun menjadi sebuah 

propinsi dalam lingkungan Republik Indonesia, 

dengan ibu-negeri Makassar. 

Sesudah tahun 1957, Propinsi Sulawesi 

dipecah menjadi dua buah Propinsi yaitu Pro-

pinsi Sulawesi Selatan dan Tenggara dengan 

ibu-negeri Makassar, dan Propinsi Sulawesi 

Utara dan Tengah, dengan ibu-negeri Manado. 

Jauh sebelum zaman Hindia Belanda, sampai 

terpecahnya Sulawesi ini menjadi dua buah 

propinsi, hubungan orang Kaili di Sulawesi 

Tengah dengan orang Bugis-Makassar-Mandar 

dan Toraja di Sulawesi Selatan lebih erat 

dibandingkan dengan kelompok etnik Sulawesi 

Tengah lainnya. Agama, kesenian, adat dan 

hubungan kekerabatan antara mereka terasa 

sampai sekarang kuat terjalin dalam wujud 

kebudayaan fisik dan nonfisik. 

Pada zaman Propinsi Sulawesi UtaraTengah 

dari tahun 1958 sampai dengan terbentuknya 

Propinsi Sulawesi Tengah dalam tahun 1964, 

orientasi kegiatan politik, ekonomi, sosial 

orang Kaili beralih ke Sulawesi Utara. Peng-

aruh kegiatan kebudayaan banyak tertarik ke 

Sulawesi Utara sehingga pendidikan angkatan 

muda Sulawesi Tengah pada waktu itu diwarnai 

olehnya. Sampai terbentuknya Propinsi Sula-

wesi Tengah, berbagai kebijaksanaan peme-

rintah, seperti Komando Daerah Militer (Ko-

dam XIV Merdeka), meliputi Sulawesi Utara-

Tengah. Kepolisian Daerah Sulawesi Utara-

Tengah meliputi Sulawesi Tengah, Wilayah 

Perlistrikan, Perbankan masih berorientasi ke 

utara dalam kebijaksanaannya. 

Pengaruh orang Utara di Sulawesi Tengah 

memang sangat terasa pada bidang keagamaan 

(Kristen), pendidikan, kesenian dan dialek 

bahasa Minahasa, terutama di daerah Poso dan 

Banggai. Pengaruh seperti itu dalam kalangan 

orang Kaili, terdapat di daerah pegunungan. 

Pada penduduk orang Kaili di daerah pantai 

kurang terasa pengaruh seperti itu. To-Kaili 

yang berdiam di wilayah sepanjang Pantai Selat 

Makassar baik oleh pengaruh masa silamnya 

yang dekat dalam kesamaan agama (Islam), 

sangat dekat dengan kelompok etnik Bugis-

Makassar-Mandar dan Toraja di Sulawesi 

Selatan. Bahwa kekuatan hubungan itu akan 

berkembang terus di masa depan sehingga akan 

terwujud dalam satu bentuk integrasi yang 

lebih kuat, adalah satu perkiraan yang mem-

punyai alasan yang cukup kuat. 

Pengolahan hasil-hasil pantai/laut sepanjang 

Pantai Selat Makassar, berupa penangkapan 

ikan nener dan hasil lautan lainnya, akan 

banyak dilakukan oleh kelompok etnik dari 

Selatan. Pengusahaan empang dan tambak 

secara besar-besaran akan menjadi kegiatan 

ekonomi yang ramai di masa depan. To-Kaili 

akan memperoleh pengalaman dari kehadiran 



Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 146 

saudara-saudaranya dari Sulawesi Selatan. 

Dengan akan terbukanya jalan darat Trans-

Sulawesi dari selatan ke utara dan sebaliknya 

dari utara ke selatan, melintasi wilayah 

Sulawesi Tengah, maka kegiatan perkebunan 

atau pertanian di wilayah daratan Sulawesi 

Tengah diharapkan akan berkembang dengan 

pesatnya. Kegiatan pertanian, dan peternakan 

akan diramaikan oleh pendatang-pendatang 

dari Selatan maupun dari daerah lain yang 

mengikuti program transmigrasi. Lahan di 

Sulawesi Tengah yang menjanjikan kesempat-

an untuk menjadi petani masa depan yang 

kreatif dan tangguh, menantang To-Kaili untuk 

bangkit lebih kuat, lebih bergairah daripada 

keadaannya yang santai, kurang gairah seperti 

sekarang ini. To-Kaili akan mendapatkan 

pengalaman dalam pergaulannya dengan petani 

dari Selatan yang lebih berpengalaman dan 

gigih dalam menghadapi tantangan hidup. To-

Kaili juga akan dapat menimba pengalaman 

dari pergaulannya dengan transmigran dari Bali 

atau Jawa yang memiliki keterampilan dalam 

usaha pertanian, dan kemampuan teknik dan 

organisasi yang lebih unggul. Penularan peng-

alaman dan kemampuan adaptasi To-Kaili di 

masa depan akan menjadi jawaban keberha-

silan atau kegagalan dalam kegiatan berkom-

petisi atau juga sekaligus berintegrasi. 

Lapangan perniagaan yang selama ini 

kurang ditekuni oleh To-Kaili dalam arti satu 

bidang kegiatan ekonomi yang dapat menjadi 

jembatan yang menghubungkan antara peng-

hasil bahan baku dengan dunia usaha lanjutan 

pada masa depan menjadi tantangan yang amat 

kuat dan perlu ditanggapi dengan pembang-

kitan kemampuan. Niagawan To-Kaili yang 

dapat menciptakan kekuatan niaga tingkat 

menengah di kabupaten dapat dicapai secara 

bertahap dengan mengikuti pengalaman niaga-

wan orang Bugis-Makassar yang ada di Sula-

wesi Tengah. Pengalaman dalam lapangan 

perniagaan ini kelihatannya masih sangat ren-

dah pada To-Kaili. Mungkin sekali karena 

keadaan alamiah yang sangat memanjakan, 

yaitu dengan perkebunan kelapa yang luas, 

dengan sedikit mengeluarkan tenaga dan biaya, 

tinggal menunggu jatuhnya buah kelapa yang 

sudah tua, untuk ditumpuk kemudian dijual, 

sebagai penghasilan yang memadai. Lahan 

Sulawesi Tengah yang masih sangat luas, 

dengan penduduk yang masih jarang selalu 

mengundang penduduk untuk merasa tidak 

perlu berdaya-upaya yang keras untuk 

memenuhi keperluan hidup. Desakan untuk 

bekerja keras, belum menjadi keperluan yang 

dihajatkan. Kalau pada suatu saat tantangan 

datang dan memaksakan memberikan tang-

gapan yang sepadan dengan tantangan itu, 

maka bagi mereka yang tidak biasa meng-

hadapi hal semacam itu, akan cepat mengalah, 

berhindar dari tantangan itu. Cara lain yang 

kerapkali muncul apabila tidak mampu mem-

berikan tanggapan terhadap sesuatu tantangan 

yang dihadapinya ialah bereaksi negatif, seperti 

melakukan tindakan sembunyi-sembunyi beru-

pa surat kaleng atau saling menuduh dan 

perbuatan lain yang acapkali merugikan dirinya 

sendiri. 

Kebiasaan hidup berkelompok secara kecil-

kecilan, berdasar kekerabatan teritorial masih 

mewarnai kehidupan organisasi sosial, politik 

dan kebudayaan. Jabatan-jabatan tampuk pim-

pinan pada Pemerintahan Daerah Tingkat I dan 

II di Propinsi Sulawesi Tengah dapat dikatakan 

masih menjadi sasaran utama untuk dijadikan 

prioritas untuk diperebutkan. Jabatan-jabatan 

dalam pemerintahan (pamong-praja) masih di-

pandang sebagai jabatan-jabatan yang mem-

berikan gengsi atau prestise yang sangat didam-

bakan dalam masyarakat. 

Oleh karena itu maka setiap pejabat To-Kaili 

yang menduduki sesuatu jabatan (prestise) 

seperti yang didambakannya pertama-tama 



Mattulada 

 

 147 

akan menjadi sasaran kegiatannya dalam 

"jabatan" itu ialah melengkapi dirinya dengan 

lambang-lambang prestise dan kelompok pen-

dukung yang memperkokoh solidaritas kelom-

pok dengan ikatanikatan emosional yang peka. 

Kelemahankelemahan seperti ini menjadi bagi-

an dari kehidupan To-Kaili yang perlu segera 

diperbaiki dengan cara pemupukan sekuatkuat-

nya benih-benih kehidupan yang mendamba-

kan keuletan dalam berprestasi di segala bidang 

kehidupan. Barangkali masih dalam rangkaian 

keinginan memamerkan prestise dan pem-

binaan kelompok solidaritas emosional, maka 

kini pun masih dipandang sesuatu yang "biasa" 

apabila seseorang itu menduduki banyak posisi 

dalam organisasi kemasyarakatan, dari berma-

cammacam profesi. Satu kesadaran teritorial 

yang lebih luas, katakanlah semangat kesatuan 

wilayah se-Propinsi Sulawesi Tengah dari 

sekian banyak kelompok etnik dan subetnik di 

luar kelompok etnik ToKaili masih memer-

lukan waktu yang agaknya masih panjang 

untuk menjadi daya rekat yang positif, bagi satu 

kesadaran umum yang menopang kesadaran 

yang berwawasan Nusantara. 

Hal ini memerlukan penilikan yang seksa-

ma. Satu upaya pemaksaan atau tekanan dari 

atas, tentu dapat membawa perubahan yang 

bersifat sementara akan tetapi tetap membuka 

kemungkinan untuk tumbuhnya kegiatan-ke-

giatan disintegrasi yang membawa kerugian. 

Persaingan-persaingan internal dalam kelom-

pok-kelompok etnik Sulawesi Tengah, sering-

kali masih terasa sebagai kegiatan kelompok 

primordial untuk keunggulan kelompoknya 

masing-masing. Berbagai alasan dan motivasi 

kegiatan kelompok-kelompok primordial dapat 

ditemukan dalam permukaan sosok kehidupan 

masyarakat. Semuanya merujuk kepada masih 

kurangnya pengalaman dari masa lalu, yang 

dapat memberikan tokoh sentral yang menjadi 

dambaan atau idola semua kelompok. Untuk 

masa depan, upaya untuk menemukan tokoh 

sentral yang diakui segenap kelompok dalam 

wilayah Propinsi Sulawesi Tengah, memang 

sangat didambakan kehadirannya. Tetapi keli-

hatannya masih akan lebih mudah/praktis 

tokoh sentral itu terbentuk melalui prestasi 

nasional. Tokoh yang berbobot nasional itulah 

diperlukan kehadirannya untuk menarik ma-

syarakat Sulawesi Tengah ke arah suatu tingkat 

integrasi yang lebih diperlukan dalam waktu 

dekat. 

Tersusunnya suatu perangkat elite strategik 

berdasar prestasi, adalah jalan ke arah ter-

bentuknya integrasi sosial yang kuat, dan 

diperlukan dalam waktu dekat. Faktor-faktor 

penunjang terjadinya integrasi di kalangan To-

Kaili sendiri yang sejak dahulu kala terpecah-

pecah dalam kelompok kecil-kecil, kini sudah 

terjadi lebih banyak. Isolasi-isolasi alam geo-

grafis, sudah tertembus dengan jaringan jalan 

yang semakin luas. Mobilitas penduduk lam-

bat-laun, semakin tinggi. Pendidikan gene-rasi 

muda semakin maju. Tingkat kemakmuran 

semakin dekat kepada sasaran yang memadai. 

Kesempatan-kesempatan dalam dunia usaha 

menjadi luas terbuka dengan tingkat persaingan 

yang semakin ketat. Dorongan-dorongan ker-

jasama dan hidup secara kooperatif semakin 

terasa diperlukan. Kalau semua faktor pen-

dorong terjadinya integrasi sosial yang kuat di 

dalam kalangan To-Kaili sendiri dapat terwujud 

dengan cepat dan terpelihara dengan tekun, 

maka titik awal tumbuhnya masyarakat Sula-

wesi Tengah dengan wawasan Nusantara yang 

lebih terbuka akan menjadi modal utama dalam 

kehidupan masa depan yang lebih cerah. 

Pertumbuhan sikap kebangsaan yang men-

dorong kesadaran berbangsa akan lebih kuat di 

wilayah seperti Sulawesi Tengah dengan ke-

anekaragaman yang besar. Keanekaragaman 

itulah yang mendorong penerimaan suatu 

bahasa; Kesatuan pandangan dan kesatuan 



Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 148 

usaha untuk mencapai kegiatan-kegiatan 

kehidupan secara bersama dalam kebersamaan 

menghadapi tantangan. 

Penjelmaan suasana semangat wawasan 

Nusantara di Sulawesi Tengah akan lebih cepat 

terwujud, karena aneka ragam asal-usul keda-

tangan penduduk ke wilayah ini dari seluruh 

kepulauan Nusantara menjadi salah satu cirinya 

yang kuat. Suasana seperti itu tentu saja akan 

tidak mungkin ditemukan di desa-desa Jawa 

Tengah, baik pada waktu ini, maupun di masa 

depan. Heterogenitas penduduk wilayah-

wilayah di luar Pulau Jawa terutama di Sula-

wesi Tengah akan menjadi ciri keistimewaan 

dalam proses integrasi bangsa yang semakin 

tinggi tingkat keindonesiaannya. Ciri istimewa 

itulah yang hendaknya menjadi pangkal tolak 

setiap upaya pengembangan yang berorientasi 

ke masa depan. Ciri istimewa itu yang menjadi 

sosok masa depan masyarakat majemuk 

Indonesia yang unik dan dengan segala ke-

mungkinannya, membebani diri sebagai Bang-

sa yang besar di muka bumi ini. 

To-Kaili bagian dari To-Indonesia yang 

besar, satu kekayaan ciri keadaannya yang 

selalu menanamkan kesadaran kebersamaan 

dalam menghadapi tantangan. Oleh karena itu 

kehidupan masa depan To-Kaili menjadi kehi-

dupan yang penuh dinamika yang dikembang-

kan dari modal kegandrungan solidaritas sosial 

yang tinggi karena keperluan yang tumbuh 

secara alamiah. Kecenderungan solidaritas 

yang tinggi ini, mempunyai akar pada solid-

aritas primodial kelompok kecil masa lalu. 

Apabila dasarnya dapat diperluas dengan 

wawasan yang menebus tradisi isolatif masa 

silam maka harapan itu kuat. Perluasan dasar 

itu dapat dimulai dengan mengembangkan ko-

perasi atau kerjasama, antara beberapa satuan 

komunitas, untuk mengatasi kesulitan bersama, 

atau mengembangkan gagasan usaha bersama 

yang lebih luas dan besar. Kemampuan untuk 

mampu mengorbankan kepentingan kelompok 

kecil untuk mendapatkan sesuatu yang berguna 

bagi semua kelompok yang berada dalam 

semangat kebersamaan, adalah suatu prasyarat 

tumbuhnya kesadaran kebersamaan dan 

dinamik solidaritas yang tinggi itu. 

Contoh-contoh solidaritas sempit yang 

berasal dari kesempitan persekutuan primordial 

di kalangan To-Kaili masa kini, dapat dilihat 

pada berbagai kejadian yang serupa dengan 

kejadian di bawah ini: 

 

1. Kota Administrasi Palu, untuk perkembang-

annya diharapkan dapat ditingkatkan status-

nya menjadi kotamdya, tempat kedudukan 

ibu-negeri Sulawesi Tengah. Semua pihak 

mendukung hal tersebut akan tetapi ketika 

disyaratkan bahwa ibu-negeri Kabupaten 

Donggala by harus berada 30 km di luar 

Kotamadya Palu, maka mulailah kesadaran 

primordial yang sempit muncul di periq 

mukaan. Orang Donggala merasa ibu negeri 

Kabupaten Donggala "harus" di Donggala. 

Di Pantoloan misalnya, akan megn merasa 

lebih unggul apabila ibukota kaIbupaten itu 

di Pantoloan, atau di mana pun, asal tidak di 

Donggala. Orang Donggala pun bersikap, 

"Kalau tidak di Donggala, maka lebih baik 

tidak di nal mana pun." 

2. Satu universitas negeri, disetujui/didukung 

adanya di Sulawesi Tengah oleh semua 

pihak. Ketika diresmikan berdirinya Univer-

sitas Tadulako mulailah dipersoalkan di 

mana ditempatkan. Dan ketika sudah dite-

tapkan lokasinya di lereng bukit "Gersang 

Tondo", maka mulailah orang Tondo men-

coba mencari keuntungan sendiri dengan 

menuntut ganti rugi atas tanah (negara) yang 

menjadi lokasi kampus universitas. Setelah 

itu disusul komunitas lain (Biromaru) me-

nyediakan lokasi yang lebih ideal "tanpa 

ganti rugi" asal kampus universitas ditem-



Mattulada 

 

 149 

patkan di Biromaru. Menyusul kesediaan 

Kabupaten Poso, menerima penempatan 

Universitas Tadulako di daerahnya dengan 

lokasi dan lahan yang lebih luas dan fasilitas 

lain yang diperlukan. Semua itu tidak 

menyelesaikan masalah pokok, yaitu satu 

tingkat kesadaran yang lebih luas, bahwa 

keberadaan Universitas Tadulako di Sula-

wesi Tengah sebagai aset nasional, menjadi 

aset yang memberi manfaat bagi semua, dan 

semua merasakan sebagai keberuntungan 

secara bersama. Walaupun pada dewasa ini 

tingkat kesadaran seperti itu belum menjadi 

pola sikap yang merata, namun karena benih 

dasarnya sudah ada, maka ia diharapkan 

suatu waktu akan menjadi sikap hidup yang 

lebih luas dasarnya. 

 

Sulawesi Tengah dengan potensi alam 

hutan, lautan dan lahan yang sangat luas, 

memerlukan pengusaha masa depan yang besar 

dan kuat pula. Perkebunan yang luas dengan 

modal besar. Peternakan yang besar dengan 

jaringan usaha koperatif yang luas dengan 

modal besar pula. Usaha pertambakan ikan 

darat, dan perusahaan penangkapan ikan di laut 

dengan armada yang besar dan peralatan teknis 

perikanan darat yang canggih dengan modal 

koperasi kuat dan usaha-usaha besar lainnya 

itulah yang seharusnya menjadi arah kegiatan 

Sulawesi Tengah dengan kepeloporan To-Kaili 

yang lebih dahulu harus dikembangkan. Ke-

peloporan ini benih-benihnya memang ada. 

Akan tetapi masih perlu dibangun mulai dari 

tingkat paling dasar seperti diungkapkan pada 

bagian depan. Kemampuan hidup berkoperasi, 

kemampuan mengembangkan kerjasama deng-

an semangat kebersamaan yang lebih kuat dan 

telaten dalam memeliharanya. 

Semua itu dapat dimulai dengan perbaikan 

pada sendi-sendi dasar kehidupan sosial-

budaya, dengan lebih memperluas wawasan 

atau cara pandangnya terhadap lingkungan 

sosial-budaya yang sedang berkembang dengan 

sangat cepatnya. Satu proses adaptasi yang 

cepat dan tepat perlu digalakkan melalui proses 

pembudayaan dan pemasyarakatan sikap inte-

gritas yang tinggi. 

Dari sini kita akan berhadapan dengan 

masalah penciptaan kelompok-kelompok elite 

strategis, dalam sektor-sektor kehidupan nyata 

dalam masyarakat. Kelompok elite strategis ini 

merekrut lapisan dan tingkat kepemimpinan 

yang diperlukan dalam kesinambungan per-

tumbuhan dalam masyarakat di masa depan. Ia 

hendaknya dimulai pada sektor-sektor kehidup-

an yang menjadi titik strategis perkembangan, 

yaitu dalam lapangan : 

 

1. Pertanian termasuk peternakan  

2.  Perdagangan dan industri  

3. Pendidikan, dan  

4.  Pemerintahan serta organisasi sosial-politik. 

 

Pada masa sekarang, kelompok elite stra-

tegis pada sektor-sektor itu yang ditempati atau 

dikontrol (dikendalikan) oleh ToKaili, dalam 

masyarakat Sulawesi Tengah paling banyak 

20%, walaupun itu adalah komponen kelompok 

etnik Sulawesi Tengah yang terbesar berada di 

posisi elite strategis di Sulawesi Tengah. 

 

To-Kaili dan Hari Esok 

Penduduk Sulawesi Tengah (sebagai 

wilayah Propinsi Dati I) yang kini berjumlah 

lebih kurang 1,6 juta orang, niscaya akan meng-

alami pertumbuhan yang relatif cepat, karena 

usaha persebaran penduduk nusantara dari wi-

layah padat, melalui program transmigrasi, 

baik yang diatur maupun yang swakarsa. Di 

antara penduduk yang ± 1,6 juta itu diper-

kirakan ±45%, atau ± 700.000 orang adalah To-

Kaili. Pertumbuhan jumlah penduduk pada 

tahun-tahun mendatang akan cepat mengubah 



Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 150 

komposisi kelompok etnik penduduk Sulawesi 

Tengah. 

Kelompok-kelompok etnik (asli) Sulawesi 

Tengah seperti To-Kaili, To-Pamona, To-

Balantak dan lain-lainnya, cepat atau lambat 

akan mengalami pembauran yang tinggi 

frekuensinya. Berbaur antara kelompok etnik 

(asli) Sulawesi Tengah sendiri, atau berbaur 

dengan kelompok etnik yang berasal dari luar 

wilayah Sulawesi Tengah, seperti antara orang 

Jawa dengan orang Pamona, atau antara orang 

Bugis dengan To-Kaili. Pembauran antaretnik 

ini, akan berlangsung terus dengan frekuensi 

yang semakin tinggi. 

Sikap-sikap puritan di kalangan kelompok 

etnik yang masih ada dan relatif masih kuat 

dewasa ini, akan mencair mengikuti menguat-

nya kelompok-kelompok persekutuan hidup 

teritorial yang menjadi ciri pertumbuhan ke-

lompok penduduk masa depan. Kombinasi-

kombinasi pasangan yang menjadi jalur pem-

bauran antaretnik di Sulawesi Tengah. 

Mengenai kelompok etnik To-Kaili, kecen-

derungan pasang-pasangannya terlihat tetap 

kuat mengacu kepada pandangan nilai keaga-

maan dan hubungan asal-usul serta masa silam 

dalam mitologi kolompok etnik itu. Munculnya 

di masa depan perluasan wawasan etnik To-

Kaili dengan pasanganpasangan orang dari 

selatan sebagai tingkat perbauran yang kuat, 

bukanlah sesuatu yang mustahil terjadi dan 

menjadi modus masa depan. 

Satu kesadaran baru akan mempengaruhi 

ikatan persekutuan dalam kalangan kelompok 

etnik (lama), yang berbaur antara satu dengan 

yang lainnya, satu pertumbuhan integrasi antar-

etnik berlangsung dengan intensif. Kesadaran 

baru itu ialah semangat atau ikatan kesadaran 

teritorial akan menjadi dominan. To-Kaili pun 

akan bersebar lebih luas dalam wilayah teri-

torial Sulawesi Tengah, dengan sikap dan 

hubungan antar-etnik (lama) yang diikat oleh 

kesadaran genealogis menjadi semakin lemah. 

Indikator-indikator keadaan tersebut di atas 

dipantulkan oleh suasana yang tumbuh dalam 

kalangan dunia pendidikan tinggi. Dalam kam-

pus Universitas Tadulako umpamanya, kom-

posisi kelompok etnik masa kini (1989), secara 

artifisial masih dapat disebut tentang adanya 

To-Kaili, di samping To-Ugi, To-Mangkasa, 

To-Mandar dan To-Raja (umpamanya menye-

but diri "Orang Selatan"), juga kelompok etnik 

dari Utara dan sebagainya. Intensitas pergaulan 

antara para pemuda itu semakin jelas menun-

jukkan arah pertumbuhan kesadaran yang lebih 

luas, yaitu ke arah kesadaran teritorial. Semua 

menyebut diri orang Sulawesi Tengah, dalam 

interaksi sosial dan hubungan dengan orang 

Indonesia dari wilayah teritorial (propinsi) lain. 

Pembauran antara mereka juga dalam pilihan 

pasangan semakin meluas antara kelompok 

etnik berdasar hubungan genealogis. 

Karena kesadaran teritorial sebagai perekat 

persekutuan kelompok-kelompok sosial yang 

semakin berorientasi fungsional, maka akan 

berkembang pula bentukbentuk kebudayaan 

yang banyak dipengaruhi oleh keadaan ekologi 

teritorial. Menurut hal itu tidak berarti bahwa 

semua hanya menunjukkan penyesuaian diri 

terhadap lingkungan. Lebih tepat dikatakan 

bahwa bentuk budaya ini merupakan hasil 

penyesuaian para anggota kelompok etnik 

dalam menghadapi berbagai faktor luar. 

Apakah suatu kelompok manusia dengan cita-

cita dan nilai tertentu akan mengikuti pola 

hidup dan memperlihatkan perilaku yang 

berbeda jika dihadapkan pada masalah yang 

berbeda pula? Maka dapat diharapkan bahwa 

suatu kelompok etnik yang tinggal tersebar di 

daerah dengan lingkungan ekologi yang ber-

variasi akan memperlihatkan perilaku yang ber-

beda sesuai dengan daerah tempat tinggalnya 

(bersifat regional), tetapi tidak mencerminkan 

orientasi yang berbeda, demikian Barth. 



Mattulada 

 

 151 

Jelaslah kiranya bahwa orang Sulawesi 

Tengah khususnya To-Kaili yang telah meng-

alami perubahan dan integrasi sosial yang 

intensif dengan kelompok etnik lain, dan hidup 

bersebar dalam wilayah Sulawesi Tengah, akan 

berbeda dalam lingkungan budaya yang men-

dapat pengaruh lingkungan ekologi yang kuat, 

dan menciptakan polapola perilaku tertentu 

yang membedakan diri dari yang lainnya. 

Memang akan terjadi integrasi dan disintegrasi 

yang berkelanjutan dengan terbentuknya ke-

lompok-kelompok fungsional dalam masyara-

rakat yang saling memerlukan. 

Demikianlah keadaan itu akan menyatakan 

diri dalam komunitas-komunitas fungsional 

yang bertumbuh sebagai persekutuan kelom-

pok hidup baru dalam berbagai lapangan 

kehidupan yang dimungkinkan oleh pengaruh 

ekologi itu. Lapangan-lapangan hidup di masa 

depan Sulawesi Tengah akan banyak terletak 

pada lapangan peternakan, perkebunan, per-

tambangan dan budidaya air (lautan dan 

daratan atau aquaculture). 

Daerah peternakan secara besar-besaran 

dimungkinkan oleh lapangan peternakan yang 

sangat luas di semua Kabupaten Sulawesi 

Tengah. Pertumbuhan usaha peternakan sapi, 

domba dan lain-lainnya memerlukan modal 

dan tenaga peternak yang memiliki keahlian 

dan keterampilan. Ia hendaknya dipersiapkan 

sejak dini, dan menjadikan lapangan hidup 

beternak sebagai profesi yang meminta tingkat 

keahlian profesional yang semakin diting-

katkan. Ia menjadi lapangan kerja yang sema-

kin meluas jaringan-jaringannya dan memer-

lukan berbagai keahlian untuk setiap jenis 

lapangan baru yang tercipta dalam kegiatan 

peternakan. 

Desa-desa pedalaman menjadi tempat 

pembinaan kesempatan kerja yang menjanjikan 

segala kemungkinan yang terbaik dalam pe-

rtumbuhan. 

Perkebunan dengan berbagai tanaman in-

dustri seperti kelapa, kopi, cokelat, cengkeh 

dan berbagai jenis lainnya akan menjadi 

lapangan pekerjaan yang menampung tenaga 

kerja. Di lapangan ini pun diperlukan modal 

yang sangat besar dan tenaga kerja terampil 

serta keahlian yang tinggi. Penyediaan modal 

di masa depan itu sangat ditentukan oleh 

kemampuan pengelolaan (managerial skill) 

yang dapat disediakan untuk lapangan usaha 

yang semakin kompleks. 

Perairan laut dan danau di Sulawesi Tengah 

mengandung berbagai sumberdaya yang me-

minta penanganan dan keahlian dan keteram-

pilan yang tinggi. Sulawesi Tengah di masa 

datang menjadi penghasil jenis-jenis ikan yang 

dapat mensuplai pasaran dunia. Nelayan pe-

nangkap ikan untuk perairan laut dan danau 

akan menjadi tenaga-tenaga produktif Sulawesi 

Tengah akan menjadi komunitas profesi yang 

besar dan berpengaruh dalam masyarakat. 

Sejalan dengan peningkatan kualitas teknis 

para petani dan nelayan, maka penggunaan 

teknologi dalam lapangan kehidupan ini akan 

menjadi tempat memperebutkan kesempatan 

kerja bagi angkatan kerja yang memiliki kesiap 

an keahlian dan keterampilan. Sulawesi Tengah 

dapat menjadi penghasil sumberdaya perairan 

yang terkemuka di Nusantara ini. 

Hasil hutan Sulawesi Tengah di masa depan 

masih akan menjadi rebutan pengusaha ber-

skala nasional yang mendapat prioritas atau 

fasilitas dari pemerintah atasan. Apabila kele-

mahan administrasi dan kekurangan kemampu-

an pengelolaan pengusaha di wilayah ini tidak 

dapat teratasi secepatnya. Potensi hutan Sula-

wesi Tengah di masa depan yang dekat itu akan 

menjadi perhatian yang sangat menarik bagi 

generasi muda yang muncul dari angkatan kerja 

yang disiapkan secara teratur oleh pendidikan 

tinggi, baik dalam wilayah maupun dari luar 

wilayah Sulawesi Tengah. 



Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 152 

Eksploitasi pertambangan minyak bumi dan 

berbagai hasil tambang lainnya di masa depan 

sudah akan terjadi di Sulawesi Tengah. Banyak 

dampak positif yang akan timbul bersama 

dengan pertumbuhan usaha pertambangan itu. 

Tambang minyak bumi di Poso dan di Luwu 

pada permulaan Abad XXI akan membawa 

pertumbuhan pada berbagai sektor kehidupan. 

Mobilisasi penduduk akan meningkat, dan 

interaksi sosial semakin meluas membuka 

berbagai lapangan hidup yang meningkatkan 

pendapatan masyarakat. 

Masa depan itu sesungguhnya adalah ke-

mampuan mengantisipasi tuntutan zaman yang 

mengandalkan ilmu pengetahuan, teknologi 

dan informasi. Persiapan untuk menghadapi 

masa depan itu, hendaknya dilakukan dengan 

cermat dan dengan sungguhsungguh. Sasaran 

perencanaan itu, ialah terhadap anak-anak 

Sekolah Dasar (usia 5 sampai dengan 12 

tahun). Mereka inilah pada permulaan Abad ke-

21 akan berusia 25-37 tahun, menjadi orang 

dewasa potensial menghadapi kehidupan. Ra-

tusan ribu anak Sulawesi Tengah usia sekolah 

SD ini menjadi sasaran "mempersiapkan masa 

depan", yang bergerak dalam semangat ilmu 

pengetahuan, teknologi dan informasi. 

Dalam waktu dekat di masa depan, wilayah 

Propinsi Sulawesi Tengah akan mengalami 

percepatan pertumbuhan yang deras. Dengan 

semakin membaiknya hubungan lalu-lintas 

darat, laut, dan udara, maka arus mobilitas 

penduduk dari wilayah Selatan dan Utara akan 

bertambah dengan cepatnya. Hubungan darat 

(Trans-Sulawesi) akan menciptakan pusat-

pusat pemukiman baru, sepanjang jalan yang 

melewati daerah pegunungan dan lembah-

lembah yang indah. 

Perkebunan dan peternakan yang menarik 

tenaga kerja dari banyak wilayah asal, 

menambah percepatan pengamalan wawasan 

nusantara. Hubungan darat sepanjang Pantai 

Barat (Selat Makassar), dari Toli-Toli-

Donggala ke Mamuju di Sulawesi Selatan akan 

menjadi wilayah pantai yang ramai dengan 

pertumbuhan pemukiman-pemukiman baru. 

Desa-desa nelayan berangsurangsur memben-

tuk pusat-pusat pengolahan hasil-hasil laut 

yang akan menjadi awal berkembangnya indus-

tri dan pengolahan sumberdaya lautan lainnya. 

Karena Selat Makassar juga akan menjadi 

jalan-hidup (life-line) bagi Jepang ke selatan 

dan daerah minyak di Timur Tengah, maka 

keramaian Pantai Barat juga didorong oleh 

keadaan itu. Hasil perkebunan dan peternakan 

besar-besaran di pedalaman Sulawesi Tengah 

akan disalurkan ke luar lewat pelabuhan-

pelabuhan Pantai Barat (yang akan bertumbuh 

lebih cepat oleh dorongan strategik), menjadi 

kegiatan kehidupan yang cerah di masa depan 

itu. Dan dengan demikian pula perbauran 

antaretnik dengan To-Kaili menjadi lebih luas 

dan semakin terbuka. 

Perkembangan di bidang politik dan 

pemerintahan di wilayah Sulawesi Tengah, 

kelihatannya tidak akan banyak mengalami 

perubahan besar dalam sepuluh tahun yang 

akan datang. Pemekaran wilayah Tingkat II 

(Kabupaten), yang paling dekat dapat dilaku-

kan pada waktu itu, ialah terbentuknya Kota-

madya Palu. Dengan demikian, maka ibukota 

Kabupaten Donggala sebaiknya menempati 

salah satu ibukota Kecamatan di Pantai Timur. 

Parigi umpamanya, dapat diperhitungkan 

sebagai ibu negeri Kabupaten Donggala. 

Pantai Timur yang membentang sepanjang 

pesisir Teluk To mini mempunyai prospek per-

tumbuhan industri perairan yang sangat luas 

kemungkinannya. Hasil laut berupa ikan, tum-

buhan air laut dan lain sebagainya, memerlukan 

kecekatan dan kekuatan modal untuk pengem-

bangannya. Ibu negeri Kabupaten Donggala 

apabila ditempatkan di pesisir Pantai Timur itu 

misalnya di Parigi, akan memenuhi berbagai 



Mattulada 

 

 153 

persyaratan simpul-simpul perkembangan yang 

diperlukan, baik secara ekonomis, maupun 

secara politis (administrasi pemerintahan). 

To-Kaili yang sejak dahulu kala telah ban-

yak menimba pengalaman dari kehidupan 

masyarakat Pantai Timur, akan meneruskannya 

menjadi salah satu simpul yang mempertemu-

kan arus mobilitas penduduk dari Selatan ke 

Utara dan sebaliknya. Kelihatannya di daerah 

Pantai Timur Kabupaten Donggala ini, To-Kaili 

akan lebih banyak berkomunikasi dengan ke-

lompok etnik Gorontalo dan Bolaang Mongon-

dow. 

Adapun di Pantai Barat Kabupaten Dong-

gala To-Kaili sejak abad lalu sudah menyatu 

dalam kehidupan bersama dengan kelompok 

etnik dari Sulawesi Selatan. 

Kehidupan pedesaan akan mengalami per-

tumbuhan yang memadai, dengan bertambah-

nya sumberdaya manusia yang mengikuti deras 

arus pembangunan dalam lapangan pertanian, 

peternakan dan infrastruktur. Pendidikan dasar 

yang berpangkalan paling depan di pedesaan, 

diasuh oleh guru-guru yang memiliki kualifi-

kasi pendidikan keguruan yang memadai. 

Pendidikan dasar yang dilaksanakan selama 

sembilan tahun, menjadi hal yang wajib bagi 

semua warga-negara. 

Pelayanan kesehatan yang dilakukan oleh 

Puskesmas dengan tenaga dokter dengan para-

medis yang berpendidikan memadai mening-

katkan kesadaran masyarakat dalam kesehatan 

dan kebersihan. Kehidupan ekonomi koperasi 

menjadi sendi utama ekonomi masyarakat 

pedesaan. Kehidupan pengelolaan koperasi di-

tangani oleh tenaga-tenaga ahli ekonomi 

/koperasi yang mendapatkan pendidikan formal 

dari perguruan tinggi. Para pengelola lainnya 

dalam lapangan pemasaran, pembukuan dan 

lain-lain ditangani oleh para ahli profesional. 

Dinamika kehidupan masyarakat pedesaan, 

melepaskan kota-kota dari kemelut penduduk 

kota yang tidak siap dalam kehidupan 

kekotaan. Di desa-desa telah bertumbuh usaha-

usaha swakarsa dari kelompok-kelompok usa-

hawan yang bergerak dalam organisasi usaha 

kooperatif yang mendapatkan pendidikan dan 

pelatihan yang memadai dari pendidikan 

formal yang tersedia di kota-kota besar. Arus 

urbanisasi relatif dapat terkendali, karena kehi-

dupan dan peranan peranan dalam penataan 

organisasi dan produksi bahan mentah di 

pedesaan untuk industri di kota-kota telah 

bergerak dalam mekanisme yang terkendali 

dengan baik. 

Kunci keberhasilan untuk sampai pada masa 

depan seperti itu, adalah ditentukan oleh hasil 

usaha memberikan pendidikan dasar yang 

terbaik kepada anak-anak ToKaili, sebelum 

datangnya masa depan yang mendambakan 

ilmu pengetahuan, teknologi dan informasi, 

ialah Abad kedua puluh satu. 

To-Kaili akan tiba di zaman itu. 

 

Daftar Pustaka 

Abdullah, Mengenal Tanah Kaili, Badan 

Pengembangan Pariwisata, Dati I Sulawesi 

Tengah, 1975. 

Bappeda, Sulawesi Tengah, Gambaran Umum 

Pelaksanaan Pelita, I, II, III, Tahun 1981. 

Bochari, Drs., Adat Upacara Perkawinan 

Daerah Sulawesi Tengah, Laporan 

Penelitian, (Proyek Penelitian Pencatatan 

Kebudayaan Daerah 1978/1979, Jakarta. 

Esser, Dr, S.J., Handleiding voor de Beoefening 

der Ledo Taal: Inleiding, Teksten met 

Vertaling en Aantekeningen en Woorden-

lijst, Verhandeligen, IXXII, 1933. 

Kaudern, R. W., Migrations of the Torajas in 

Central Celebes, Gotheborg, 1938. 

Kruijt, Dr. C. A., De West Toradjas op Midden 

Celebes, Niuwe reeks, deel IX, Amsterdam, 

1938. 

Mattulada, Latoa, Satu Lukisan Analitis 

http://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Esser-Ledo-Taal.pdf
http://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Esser-Ledo-Taal.pdf
http://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Esser-Ledo-Taal.pdf
http://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Esser-Ledo-Taal.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2022/01/kaudern-1925b.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2022/01/kaudern-1925b.pdf
https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/24
https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/24


Manusia dan Kebudayaan Kaili di Sulawesi Tengah 

 154 

tentang Antropologi Politik Orang Bugis, 

Disertasi Universitas Indonesia, Jakarta 

1975.  

Nuhayati Nainggolan, Upacara Tradisional 

Daerah Sulawesi Tengah, Jakarta, Depar-

temen Pendidikan dan Kebudayaan RI., 

1983-1984. 

Prijanti Pakan, "Orang Toraja: Identitas, Klasi-

fikasi dan Lokasi", dalam Berita Antro-

pologi Thn. IX. No. 32-33. 

Raja Ali Al-Haji Riau, Tuhfat al-Nafis, (Sejarah 

Melayu dan Bugis). Singapura, Ma laysia 

Publications Ltd, 1965. 

Suradi Hp, Drs. (Ed.), Ungkapan Daerah 

Sulawesi Tengah, Laporan Penelitian, Pen-

catatan Kebudayaan Daerah, Depdikbud 

1983/1984. 

Talcott Parsons, Framework for the Theory of 

Action, Parson, Shills, 1962. 

Valentyn, Oud en Nieuw, Oost-Indien, Den 

Haag, 1724. 

Vollenhoven, C. van, Het Adat-recht van 

Nederlandsch Indie, Leiden, E. J. Brill, 

1916-1918. 

  

 

 

  

 


