
 

 

 

 

 

 

Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili  

di Sulawesi 
Mattulada 

 

Abstract 

In this article, the author describes the etnography of the Bugis-Makassar, the largest group of 

inhabitants in South Sulawesi. His description includes: the historical background, their social 

stratification, kinship system, traditional political structure, and folklore. How the Bugis-Makassar 

elite groups are developed and how their social structure is influenced by such development is also 

discussed by the author. Based on Are the historical evidences it is revealed that identification of the 

elite groups which is underlined by nobility, emerged in the 15th century. In the period of Dutch 

colonization, composition of the elite groups changed into: pangreh-praja (government administration 

official) which subsequently emerged as a new elite group. In the era of independence, the position of 

elites were mostly occupied by the ruling class and welleducated persons. In the last section, the author 

explains the sirik an institution which refers to human dignity and self-respect-in relation to the 

conditioning of Indonesian national culture. 

 

Lokasi, Lingkungan Alam dan Data-data 

Demografis 

Orang Bugis Makassar adalah sukubangsa 

Indonesia yang menjadi penduduk terbesar di 

jazirah Selatan pulau Sulawesi. Dalam pem-

bagian wilayah Republik Indonesia, Sulawesi 

Selatan adalah sebuah Propinsi yang dipimpin 

oleh seorang Gubernur/Kepala Daerah. Daerah 

Propinsi Sulawesi Selatan dibagi lagi atas 23 

buah Kabupaten, di antaranya 2 buah kotamad-

ya, yang dipimpin masing-masing oleh Bu-

pati/Walikota/KDH. 

Kabupaten-kabupaten dibagi lagi atas Keca-

matan-kecamatan, dan Kecamatan-kecamatan 

dibagi lagi atas desa-desa, sehingga situasi 

pembagian daerah itu dapat dilukiskan pada 

tabel berikut. 

Luas daerah Propinsi Sulawesi Selatan, ± 

100.457 km². Kenaikan jumlah penduduk rata-

rata, diperhitungkan selama 10 tahun terakhir 

kira-kira hanya sekitar 1%. Kepadatan pen-

duduk rata-rata dalam tahun 1971 diperkirakan 

63 orang per km². Rendahnya angka-angka 

pertambahan jumlah penduduk disebabkan 

oleh berbagai sebab, antara lain oleh besarnya 

jumlah penduduk yang berpindah ke daerah 

lain baik pada masa-masa kekacauan (1950-

1965) maupun oleh tabiat penduduk yang 

memiliki sifat suka merantau, dan lain-lain. 

Daerah-daerah kabupaten yang agak padat 

penduduknya adalah kabupaten-kabupaten se-

belah selatan dengan kepadatan 100 sampai 

300 jiwa per km². Makin ke utara penduduk 

makin jarang. Kabupaten Luwu dan Mamuju 

misalnya, mempunyai kepadatan penduduk 

kurang dari 15 jiwa per km². Sulawesi Selatan 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 2 

secara keseluruhan, terutama dalam hubungan 

pembangunan proyekproyek besar di bidang 

industri, pertambangan dan pertanian selalu 

merasakan kekurangan tenaga kerja. 

 

Iklim dan Lingkungan Alam 

Iklim daerah Sulawesi Selatan adalah iklim 

tropis. Daerah ini pada umumnya hanya meng-

enal 2 musim, yaitu musim Hujan dan musim 

Kemarau. Temperatur dan tekanan udaranya 

tidak memperlihatkan adanya flutuasi yang 

besar. Karena penduduk Sulawesi Selatan 

mempunyai pencarian hidup utama dari per-

tanian dan pelayaran laut, maka soal hujan dan 

angin mendapat perhatian besar bagi penduduk. 

Adapun curah hujan di daerah Sulawesi 

Selatan dapat dibagi atas 4 wilayah curahan. 

 

a. Curahan hujan yang meliputi daereco rah-

daerah Mamuju, Palopo dan sekitarnya. 

Curah hujan pada umumnya tinggi dan 

hampir merata sepanjang tahun. Batas antara 



Mattulada 

 3 

musim hujan dan musim kemarau tidak 

dapat dinyatakan dengan tegas. 

b. Curahan hujan yang meliputi daerah-daerah 

Polewali, Soppeng, Wajo, Pare-pare, Pin-

rang dan Banta Eng. Curah hujan pada 

umumnya tinggi, akan tetapi adanya musim 

kemarau dan musim hujan, dapat dinyatakan 

lebih tegas. Fluktuasi hujan tidak besar. 

c. Curahan hujan yang meliputi daerah-daerah 

Ujungpandang, Maros, Takalar, Pangkajene 

dan Barru. Musim kemarau dan musim hu-

jannya sangat jelas. Musim hujan jatuh pada 

permulaan dan akhir tahun. Musim kemarau 

jatuh pada pertengaham tahun. Menurut 

legenda di daerah-daerah ini, bahwa bulan 

yang mengandung bunyi R terdapat hujam 

(ere, artinya air). Maka mereamenamakan 

bulan-bulan yang ber-R itu: Janireru, Pabi-

reru, Marua Amparili, adalah musim hujan 

permulaan tahun. Mei, Juni, Juli, Higranata, 

tidak ada R (air), itulah musim kemarau. 

Dan Katember, Katobere, Nopembere dan 

Desembere, semuanya ber-R inilah musim 

hujan akhir tahun. 

d. Curahan hujan meliputi daerah-daerah Sin-

jai, Bone dan Bulukumba. Musim kemarau 

dan musim hujannya sangat jelas. Musim 

kemarau es terjadi pada permulaan dan akhir 

tahun dan musim hujan, terjadi pada per-

tengahan tahun. 

 

Musim hujan dan curah hujan menjadi pe-

doman kaum tani untuk melakukan pekerjaan 

di sawah-sawah untuk penanaman padi. 

Adapun tentang angin yang bertiup di 

daerah Sulawesi Selatan dapat pula digo-

longkan kepada dua macam, sebagai berikut: 

 

a. Angin musim Barat: Bara' (Mk) dan Bare' 

(Bg). Angin musim Barat ini, membawa 

hujan yang tidak terlalu berkesan. Anginnya 

lembab, kecuali yang bertiup dari Barat-

Daya seperti di Takalar, angin musim ini 

bertiup tanpa halangan gunung. Angin ber-

tiup bergantian dari Barat-Daya, Barat dan 

Barat-Laut, ada kalanya kencang juga. Di 

Pare-pare bertiup angin Barat-Daya, sering 

sampai ke Rappang dan Singkang delm 

(Wajo). 

b. Angin musim Timur: Timoro' (Mk) dan 

Timo' (Bg). Angin musim ini, bertiup meli-

puti daerahdaerah yang lebih luas di pantai 

Selatan, sekitar Jeneponto sampai Takalar. 

Pada bulan-bulan Juni Juli dan Agustus 

bertiup angin Timur yang berkepanjangan 

dan seringmakali sangat kencangnya, se-

hingga menumbangkan pohon-pohon besar. 

Di sebelah Utara Takalar, kecepatan langin 

menurun dan mengarah dari selatan. 

 Ujungpandang terletak kurang Judoci lebih 

pada batas daerah angin Tismosh mur yang 

bertiup pada daratan pantai dan angin Ba-

rubu (yaitu tiupan dangin panas dan kering) 

yang datang melalui gunung. Angin Barubu 

ini bertiup tidak menetap arahnya dan ban-

yak tertimpa di daerah Magros, kira-kira 

dalam bulan Juli, sebagai angin Timur-Laut 

yang panas dan kering. Bertiupnya pada 

tengah hari dan baru berhenti menjelang 

gamo terbenamnya matahari. 

 

Rata-rata temperatur sepanjang tahun di Su-

lawesi Selatan, adalah 26°C 27°C maksimum 

32°C dan minimum 18°C. Temperatur di 

daerah-daerah pegunungan tergantung pada 

letak ketinggiannya. Tiap-tiap ketinggian 100 

meter di atas permukaan laut, temperaturnya 

turun dengan 0,6°C. Misalnya suatu tempat di 

Malakaji dengan ketinggian 750 M di atas 

permukaan laut, bertemperatur (tahunan) rata-

rata 27°C (750 x 0,6°C) = ± 23°C. Selisih 

antara temperatur tertinggi dan terendah 

sepanjang hari ratarata 5 -8°C. 

Sulawesi Selatan dikenal sebagai salah satu 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 4 

daerah lumbung padi Indonesia. Luas panenan 

tahun 1971, 464.000 ha dengan produksi 

1.683.000 ton padi kering. Luas sawah 

seluruhnya 515.000 ha di antaranya 115.600 ha 

dengan pengairan teknis, 59.500 ha dengan 

pengairan setengah teknis dan selebihnya 

300.000 ha sawah tadah hujan. Produksi 

pangan lainnya ialah, jagung, ubi kayu, ubi 

jalar dan kacang-kacangan. 

Produksi pertanian lainnya, adalah hasil-

hasil perkebunan antara lain, kelapa dan kopi. 

Keduanya merupakan hasil-hasil ekspor. Juga 

produksi perikanan darat dan perikanan laut, 

cukup potensial. Sulawesi Selatan juga baik 

untuk peternakan, terutama untuk sapi dan 

kerbau. Pada waktu ini, sedang dimulai proyek-

proyek peternakan di Wajo dan Soppeng. 

Di bidang perindustrian, tingkat produksi 

pada umumnya masih jauh di bawah kapasitas 

potensial. Industri tekstil 20%, industri ringan 

dan kerajinan 50% dan industri assembling 

bekerja dengan kapasitas 35%. Industri kimia 

bekerja dengan 50% kapasitas potensial. Hal-

hal itu terjadi karena tidak dikuasainya bahan 

baku, kesulitan modal, terbatasnya tenaga 

kerja, saingan dengan barang-barang impor 

(dalam dan luar negeri) dan ongkos angkutan 

yang amat tinggi. 

Di bidang pertambangan, nikel adalah satu-

satunya bahan tambang yang telah digali, yaitu 

di Malili. Sumber-sumber mineral di Sulawesi 

Selatan hampir seluruhnya masih merupakan 

sumber-sumber mineral potensial yang baru 

berada pada tahap eksplorasi. Bahan-bahan 

pertambangan yang terpenting di antaranya, 

besi, nikel, minyak bumi, tembaga, gips, dan 

timah-hitam. 

Sulawesi Selatan mempunyai 4 buah danau, 

yaitu: 

 

1. Danau Tempe, dengan luas ± 15.000 bha 

yang dari hari ke hari mengalami pen-

dangkalan. Banyak menghasilkan ikan ta-

was (puntius yavanicus), udang, sepat siam, 

tambakan gabus dan betek. 

2. Danau Sidenreng, dengan luas ± 12.500 ha. 

Keadaan dan hasil ikannya sama dengan 

Danau Tempe. 

3. Danau Towuti, dengan luas ± 60.000 ha. 

Danau ini airnya jernih, tidak mengandung 

lumpur lagi dalam. Akan tetapi tidak 

mengandung ikan. 

4. Danau Matana, dengan luas ± 15.000 ha. 

Keadaannya sama dengan Danau Towuti, 

juga tidak menghasilkan ikan. 

 

Potensi pengembangan sungai-sungai yang 

penting guna pengairan dan tenaga listrik, 

adalah Sungai Walanae, Sumpang Karama' 

(Soppeng), Sungai Larona (Luwu'), Sungai 

Jene'berang (Gowa) dan Sungai Sa'dang (Tana 

Toraja). Masalah utama yang dihadapi 

Sulawesi Selatan, adalah masalah tara-air. Hal 

ini disebabkan oleh semakin kecilnya areal 

hutan yang ada. Areal hutan yang ada, hanyalah 

kira-kira 22% dari seluruh luas daerah, sedang 

areal yang diperlukan untuk fungsi hydro-

orologis, ialah ± 30%. Daerah-daerah yang 

dengan keras terancam oleh kekurangan air, 

adalah daerahdaerah bagian selatan yang padat 

penduduknya. Tanah-tanah gundul pun mulai 

kelihatan di mana-mana. Bukit-bukit subur, 

yang pada zaman lalu ditumbuhi hutan-hutan 

lebat, kini menjadi bukit-bukit gundul dengan 

tanah-tanah gersang. Yang demikian itu dapat 

dijumpai di Kabupaten-kabupaten Mandar, 

Polewali Mamasa, Tana Toraja, Enrekang, Je-

neponto, Takalar, Bone, Sinjai dan Bulukumba, 

yang meliputi areal seluas ± 840.000 ha. Fungsi 

hydro-orologis boleh dikatakan tidak ada, 

teristimewa untuk 4 daerah aliran sungai 

Saddang. 

 

 



Mattulada 

 5 

Suku-suku-Bangsa (Ethnic-Groups) 

Penduduk Propinsi Sulawesi Selatan yang 

berjumlah hampir 6 juta jiwa itu terdiri atas 4 

suku-bangsa, yaitu: 

 

1. Bugis, berjumlah kira-kira 3,5 juta orang, 

mendiami Kabupaten-kabupaten Bulukum-

ba, Sinjai, Bone, Soppeng, Wajo, Sid. Rap., 

Pinrang, Polewali, Mamasa, Enrekang, 

Luwu', Pare-pare, Barru, Pangkajene dan 

Maros. Kedua kabupaten yang disebut terak-

hir, merupakan daerah-daerah peralihan 

yang penduduknya, pada umumnya mem-

pergunakan baik bahasa Bugis maupun 

bahasa Makasdesar. Kabupaten Enrekang, 

merupakan daerah peralihan Bugis-Toraja, 

yang penduduknya sering disebut orang 

2000 Duri atau Massenrengpulu, mempun-

yai dialek khusus, ialah bahasa Duri dan 

Enrekang. Dapat dimengerti baik oleh orang 

Toraja maupun orang Bugis. 

2. Makassar, berjumlah kira-kira 1,5 juta orang, 

mendiami kabupaten-kabupaten Gowa, Tak-

alar, Jeneponto, Banta Eng, Maros dan 

Pangkajene (yang di atas merupakan daerah 

peralihan antara daerah Bugis dan Makas-

sar). Penduduk pulau Selayar dan pulau-

pulau sekitarnya, walaupun mengucapkan 

suatu dialek khusus, biasanya dianggap 

orang Makassar juga. Sedang penduduk 

Ujung-pandang (dulu disebut kota Makas-

sar), kebanyakannya terdiri dari orang Bugis 

dan Makassar. 

3. Toraja, ialah penduduk di bagian Tengah 

pulau Sulawesi. Karena pembagian pulau 

Sulawesi atas beberapa Propinsi (Selatan, 

Tenggara, Tengah dan Utara), maka orang 

Toraja berdiam baik di Sulawesi Selatan, 

maupun Sulawesi Tengah. Orang Toraja di 

Sulawesi Selatan mendiami Kabupaten Tana 

Toraja dan Mamasa. Mereka itu biasanya 

disebut Toraja Sa'dan atau sering juga To-

raja Tae', berjumlah kira-kira 1,5 juta orang. 

4. Mandar, yang berjumlah kira-kira 0,5 juta 

orang, mendiami Kabupaten Majene dan 

Mamuju. Orang Mamuju biasanya tidak 

mau disebut orang Mandar. Keduanya 

mempunyai dialek sendiri. Walaupun suku-

bangsa ini mempunyai bahasa sendiri ialah 

bahasa Mandar dan Mamuju, namun kebu-

dayaan mereka pada dasarnya tidaklah amat 

berbeda dengan kebudayaan orang Bugis-

Makassar. Sebenarnya juga kebudayaan 

Toraja Sa'dan, walaupun menunjukkan be-

berapa unsur yang khusus, tetapi pada dasar-

nya sama dengan kebudayaan Bugis-Makas-

sar. Perbedaanperbedaan variasi kebudaya-

an Toraja Sa'dan dengan yang lain, disebab-

kan karena letak Tana Toraja yang terpencil 

sejak beberapa abad lamanya. Di kalangan 

kaum bangsawan Bugis-Makassar, terdapat 

kepercayaan bahwa mereka mempunyai hu-

bungan darah dengan orang Sangalla 

(Toraja). 

 

Sejarah Sulawesi Selatan 

Sejarah Sulawesi Selatan belum banyak 

diketahui orang sebagaimana mestinya. Buku-

buku sejarah tentang Sulawesi Selatan yang 

ditulis oleh kalangan ilmuwan, terutama yang 

menyangkut abad-abad sebelum Abad XIII, 

tidak memberikan gambaran yang memadai. R. 

Block menerbitkan bukunya yang berjudul 

History of the Island of Celebes dalam tahun 

1817 menceritakan tentang timbulnya Kera-

jaan-kerajaan Bugis-Makassar sekitar Abad 

XIV. Tentang sejarah purbakala Sulawesi 

Selatan pun belum banyak diketahui. Dr. Van 

Hekeren, seorang arkeolog berkebangsaan 

Belanda, berulang kali telah melakukan survei 

di daerah itu, dan telah menemukan fosil-fosil 

manusia purba dan gajah di salah sebuah gua di 

pegunungan Soppeng. Penemuan-penemuan 

beliau itu menunjukkan adanya peradaban di 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 6 

tempat itu ±5000 tahun lalu. Hekeren mena-

makan peradaban kuno di Soppeng itu dengan 

Kebudayaan Cabbennge (tempat ditemukannya 

fosil-fosil seperti disebut di atas). 

Dalam Negara Kertagama, Prapanca ada 

juga menyebut-nyebut tentang beberapa buah 

negeri di daratan Sulawesi Selatan. Negeri-

negeri yang disebut itu, ialah Bantayan dan 

Mengkasar sebagai negeri-negeri yang dikun-

jungi oleh armada Majapahit dalam Abad XIV. 

Dalam jurnal pelajaran Tome Pires, Suma 

Oriental, yang ditulisnya pada awal Abad XVI, 

ada juga disebut-sebutnya tentang orang Bugis-

Makassar yang mempunyai perahu-perahu 

layar dan meramaikan pelabuhan-pelabuhan 

jauh di daerah-daerah barat Nusantara dalam 

Abad XV. Dikatakan bahwa orang-orang Bu-

gis-Makassar, adalah pelayar-pelayar cekatan 

dan pedagang-pedagang ulung. Juga terdapat 

pembajak-pembajak laut orang Bugis-

Makassar yang sangat disegani. 

Dalam cerita rakyat (legenda) Tana Toraja, 

yang dianggap sebagai penduduk tertua daratan 

Sulawesi Selatan, bahwa Puang Matoa (Dewa 

Tertinggi) di langit pertamatama mengutus 

Tamboro-Langi untuk mengatur kehidupan 

manusia di atas dunia ini. Tamboro-Langi' -lah 

yang dipercaya oleh orang Toraja meletakkan 

 
1 Karena disebut bahwa Wajo memiliki karakteristik 

tersendiri dalam kehidupan ketatanegaraannya, maka 

secara ringkas dapat dilukiskan garis-garis besamya 

yang karakteristik itu sebagai berikut.  

Pemimpin Pemerintahan pada pusat Kerajaan 

(Republik), disebut Arung Matowa, seperti telah 

disebut di bagian atas. Arung Matowa, sebagai Kepala 

Negara dan Kepala Pemerintahan tertinggi di Wajo, 

adalah semacam presiden yang dipilih oleh Petta 

Ennennge, yaitu 6 kepala-kepala dan pembesar Negeri 

(daerah) yang masing-masing bernama : 1. Ranreng 

Betteng Pola, 2. Ranreng Tua, 3. Ranreng Talo' 

tenreng, 4. Pattola, 5. Pilla' dan 6. Cakkuridi.  

Arung Matowa Wajo boleh pula dipilih dari 

orangorang luar Wajo. Dimaksudkan agar Arung 

"Aluk Tudolo" (aturan-aturan dahulu yang 

dianggap sebagai agama). Tamboro' Langi, tiba 

di puncak Gunung Latimojong. Diceritakan 

bahwa pada masa itu bagian terbesar daratan 

Sulawesi Selatan masih digenangi air. Yang 

tampak seperti yang terjadi pada kerajaan-

kerajaan Bugis-Makassar lainnya yang keda-

tangan Tomanurung. Menurut berbagai catatan 

Lontara yang mempunyai sekurang-kurangnya 

3 buah versi tentang pembentukan kerajaan 

Wajo itu, semuanya dimulai dengan keda-

tangan seorang putri Kerajaan Luwu yang 

meninggalkan negerinya, putri itu ialah We 

Tadampali. We Tadampali yang meninggalkan 

negerinya itu dengan mempergunakan sebuah 

rakit, terdampar di pantai yang ditumbuhi seba-

tang pohon besar yang bernama pohon Wajo. 

Dari nama inilah kemudian negeri itu disebut. 

Setelah sembuh dari penyakitnya, berkat muk-

jizat air liur seekor kerbau balar (putih-hitam), 

maka We Tadampali dikawini oleh La Mallu 

Toangingraja, (Raja) kepala kaum di Bet-

tempola. 

Dari situlah mulai perkembangannya Ke-

rajaan Wajo, yang memiliki bentuk pemerin-

tahan yang mendekati bentuk Republik dengan 

tata kekuasaan yang demokratis.1 Dalam per-

kembangan selanjutnya, Kerajaan Wajo selalu 

Matowa itu, dalam pertimbangan-pertimbangannya 

untuk kepentingan daerah-daerah bawahannya tidak 

bersikap berat sebelah. Ditetapkan juga dalam syarat-

syarat pemilihan Arung Matowa Wajo bahwa orang 

yang akan menjadi Arung Matowa harus orang jujur, 

bijaksana, budiman, dan mempunyai sifat-sifat yang 

baik. Arung Matowa itu harus dipilih, dengan tidak 

menentukan lama masa jabatannya. Putra-putra Arung 

Matowa tidak mempunyai hak pusaka atas Kekuasaan 

Kerajaan sehingga di Wajo tidaklah dikenal adanya 

putra/putri Mahkota, seperti yang terdapat pada ke-

rajaan-kerajaan Bugis-Makassar lainnya. Oleh sebab 

itu ketika Puang ri Maggalatung, Arung Matowa Wajo 

ke4 (Abad XVII), hendak mengakhiri masa kekuasa-

annya, maka beliau berpesan agar anaknya yang 



Mattulada 

 7 

berusaha bersekutu bukan saja dengan Bone, 

melainkan juga dengan Gowa, sehingga dalam 

persengketaan antara Bone dengan Gowa 

seringkali terjepit antara dua kekuatan yang 

membawa akibat buruk bagi Wajo. Ketika 

perang Gowa dalam Abad XVI menghadapi 

Kompeni Belanda, Wajo memihak Gowa dan 

Bone (Aruppalaka) memihak Kompeni. 

Enam buah Kerajaan Bugis-Makassar inilah 

antara lain yang telah menghiasi kehidupan 

sejarah di Sulawesi Selatan sampai lahirnya 

Republik Indonesia p¡ada pertengahan Abad 

XX (1945). 

Luwu, Bone dan Gowa merupakan kerajaan 

tertua di daerah Sulawesi Selatan yang dapat 

dianggap sebagai peletak dasar adat-istiadat 

orang Bugis-Makassar. Raja Luwu digelar 

Datu Mappajungnge ri Luwu. (Datu yang ber-

payung [melindungi] di Luwu). Raja Bone, 

digelar Arung Mangkau' ri Bone (Raja yang 

berdaulat di Bone) Raja Gowa, digelar Kara-

Eng Sombaya ri Gowa (Raja yang disembah di 

Gowa). 

Bone-Soppeng dan Wajo, dalam perkem-

bangannya biasa juga disebut TellumpoccoE 

(tiga puncak) adalah persekutuan tiga buah 

Kerajaan Bugis yang diletakkan dalam satu 

perjanjian persekutuan "LamumpatuE ri Timu-

rung" (Perjanjian 3 buah kerajaan yang diko-

kohkan dengan menanam sebuah tonggak batu 

di Timurung) dilakukan dalam tahun 1582. 

Perjanjian itu dilakukan untuk melawan 

 
bemama Tenripakado Tonampe' menggantikannya 

sebagai Arung Matowa Wajo. Mendengar permintaan 

Puang ri Maggalatung itu, maka bersusah hatilah 

orang Wajo. Bila permintaan itu dipenuhi berarti 

menyalahi Ade' tana Wajo. Kalau ditolak, terasa berat 

juga, mengingat jasajasa Puang ri Maggalatung 

sebagai Kepala Negara yang adil, jujur dan sangat 

dicintai oleh rakyat. Oleh karena itu wakil-wakil 

rakyat Wajo itu pun menjawab, "Kami setuju dengan 

maksud Tuanku, untuk menyerahkan Wajo kepada 

ekspansi Kerajaan Gowa, yang selalu berusaha 

menanamkan kekuasaannya ke daerah-daerah 

orang Bugis. 

Tiap-tiap kerajaan Bugis-Makassar menga-

lami pertumbuhan dalam sejarahnya sendiri-

sendiri. Akan tetapi pada garis besarnya semua 

kerajaan itu mempunyai kecenderungan dan 

niat untuk setiap kesempatan memperbesar 

pengaruh dan daerah-daerah kekuasaannya 

dengan jalan penaklukan atau bujuk-bujukan. 

Usaha untuk memperebutkan hegemoni keku-

asaan di Sulawesi Selatan sejak Abad XV 

dilakukan oleh kerajaan-kerajaan terkemuka 

Gowa dan Bone, dan melibatkan kerajaan-

kerajaan sekutunya masing-masing. Oleh kare-

na itu ada baiknya apabila kita membicarakan 

serba sedikit tentang keadaan itu, yang keja-

diannya sekitar Abad XVI, karena pada masa 

itulah hubungan kita di kepulauan Indonesia 

dengan orang-orang dari Eropa sudah mulai 

memasuki babakan baru dalam sejarah 

nasional. 

Pada permulaan Abad XVI (1525-1550) 

Kerajaan Gowa telah berkembang dengan 

pesatnya. Kerajaan diperintah oleh Tuma-

pa'risi-kallonna. Ia sangat terpuji karena kela-

kuan dan kecerdasannya. Di pedalaman Sula-

wesi Selatan pun Kerajaan Bone mengem-

bangkan diri dengan menaklukkan negeri-

negeri sekitarnya yang penduduknya berbahasa 

Bugis. Kerajaan Bone ketika itu diperintah oleh 

rajanya yang bernama La Tenrirawe-Bong-

anak Tuanku. Yang kami maksud dengan Anak 

Tuanku, ialah yang berpegang teguh pada keadilan dan 

yang menjalankan teladan-teladan baik yang Tuanku 

telah tunjukkan kepada rakyat Wajo. Anak Tuanku 

yang tidak memiliki keadaan dan kemampuan yang 

demikian, bukanlah anak Tuanku, ia hanyalah 

keturunan Tuanku."  

Mendengar jawaban itu, Arung Matowa Puang ri 

Maggalatung pun berdiam diri dan membenarkan kata 

orang Wajo itu. 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 8 

kangnge. 

Baik Gowa (di pihak orang Makassar), 

maupun Bone (di pihak orang Bugis) berusaha 

keras untuk saling atas-mengatasi dalam 

memperebutkan keunggulan di seluruh daratan 

dan lautan Sulawesi Selatan. Untuk meng-

hadapi ekspansi Kerajaan Gowa, maka Kera-

jaan-kerajaan Bugis, yaitu Bone, Soppeng dan 

Wajo, dalam tahun 1582 menggalang perse-

kutuan tiga kerajaan dengan nama Tellum-

poccoE dengan perjanjian LamumpatuE ri 

Timurung, seperti telah disebutkan di atas. Pada 

saat berlangsungnya peristiwa LamumpatuE ri 

Timurung itu, yang menjadi raja di Gowa ialah 

Raja Gowa XII yang bernama I Tajibarani 

Daeng Manrompa karaEng ri Data. Baginda 

adalah putra Raja Gowa XI yang digelar 

Tunibatta. Tunibatta menjadi Raja XI meng-

gantikan saudaranya yaitu Tunipalangga, 

Manggorai Daeng Mammeta karaEng Bonto-

langkasa, (Raja Gowa X). Dalam masa 

kekuasaan Raja Gowa XI Tunibatta, terjadi 

penyerbuan oleh orang Gowa ke Bone. Penye-

rangan itu dilakukannya melalui Soppeng. 

Dibakarnya negeri Bukaka di Bone. Akan 

tetapi serangan orang Gowa itu dapat dipa-

tahkan, dan Raja Gowa Tunibatta dipenggal 

kepalanya. Ia memangku kerajaan hanya selma 

40 hari. Setelah itu Tunijallo naik takhta 

kerajaan Gowa, menjadi Raja Gowa XII. Sebe-

lumnya itu baginda berdiam di Bone, sehingga 

baginda mempunyai hubungan erat dengan 

Raja Bone. Bagindalah yang merintis kembali 

perdamaian antara Bone dengan Gowa. Satu 

perjanjian perdamaian antara Bone dengan 

Gowa diadakan dalam tahun 1565. Perjanjian 

perdamaian itu disebut CappaE ri Caleppa. 

Berkat perjanjian ini perdamaian antara Bone 

dengan Gowa berlangsung selama sepuluh 

tahun. 

Dalam tahun 1585 terjadi lagi perang antara 

Bone dengan Gowa, selama beberapa tahun, 

yang memperpanjang dan mengobarkan 

dendam kesumat antara kedua kerajaan dengan 

kelanjutan perang-perang yang tidak berkepu-

tusan, sampai datangnya Islam ke wilayah ini. 

Kerajaan yang mula-mula menerima Islam 

dengan resmi di Sulawesi Selatan ialah 

kerajaan kembar Gowa-Tallo. Tanggal resmi 

penerimaan Islam itu menurut Lontara ialah 

malam Jumat, 22 September 1605, bertepatan 

dengan (9 Jumadil awal 1014 H). Raja yang 

menerima Islam sebagai agamanya pada hari 

itu ialah Raja Tallo yang bernama I Malling-

kaang daeng Mannyonri. Baginda Raja Tallo 

ini juga merangkap jabatan sebagai Tumab-

bicara Butta (Mangkubumi) Kerajaan Gowa. 

Baginda diberi nama Islam yaitu Sultan 

Abdullah Awalul Islam. Setelah itu menyusul 

pula Raja Gowa XIV memeluk agama Islam. 

Baginda bernama I Mangngarengi daeng Man-

rabbia, sultan Alauddin. Dua tahun kemu-dian 

seluruh rakyat Gowa dan Tallo selesai di-

islamkan, dengan diadakannya sembahyang 

jemaat Jumat yang pertama di Tallo, pada 

tanggal 9 November 1607, atau 19 Rajab 1016 

H. Orang yang telah berjasa mengislamkan 

kedua orang raja dan rakyatnya itu ialah 

Abdulkadir Khatib Tunggal. Di Makassar ula-

ma ini dikenal dengan nama Dato' ri Bandang. 

Dia berasal dari Minangkabau, Kota-Tengah, 

Sumatera Barat. Kemungkinan besar beliau 

belajar di Jawa Timur sebagai murid salah 

seorang wali Jawa yang tersohor, yakni Sunan 

Giri. Orang inilah yang telah memain-kan 

peranan penting dalam penyebaran Islam di 

Sulawesi Selatan khususnya dalam lapangan 

pengajaran tentang hukum syariat dan ilmu 

kalam. Beliau bermakam di Tallo, di pinggiran 

utara kota Ujungpandang sekarang. 

Sesudah Kerajaan Gowa dan Tallo mene-

rima Islam sebagai agama resmi kerajaan, 

maka kedua kerajaan kembar Makassar itu, 

menjadi pusat penyiaran Islam ke seluruh 



Mattulada 

 9 

Sulawesi Selatan. Politik pengislaman dijalan-

kan Raja Gowa dan Tallo dengan kuatnya. Hal 

itu didasarkan atas perjanjian yang sudah 

pernah disepakati sebelumnya oleh Gowa dan 

Kerajaan-kerajaan Bugis-Makassar lainnya 

yang berisi ketentuan: "... Barang siapa yang 

menemukan jalan yang lebih baik, maka ia 

berjanji akan memberitahukan (tentang jalan 

yang baik itu) kepada raja-raja yang menjadi 

sekutunya". Seruan pengislaman itu oleh 

beberapa kerajaan kecil diterima dengan baik, 

dan berlangsunglah peng-Islaman itu dengan 

damai. Akan tetapi kerajaankerajaan Bugis 

yang kuat, seperti Bone, Soppeng, Wajo, 

Sidenreng dan lain-lain menolak ajakan Gowa 

tersebut dengan keras, sehingga Gowa 

memaklumkan perang kepada mereka. Empat 

kali Gowa mengirimkan pasukannya ke Tana 

Ugi' (kerajaan-kerajaan Bugis). Pertama 

kalinya dalam tahun 1608, tentara Gowa yang 

dikirim itu dikalahkan oleh tentara Tana Ugi' 

yang bersatu. Akan tetapi tahuntahun berikut-

nya, Kerajaan-kerajaan Bugis itu ditaklukkan 

satu demi satu. Maka tersebarlah agama Islam 

di negeri-negeri Bugis. Sidenreng dan Soppeng 

dalam tahun 1609, Wajo dalam tahun 1610, dan 

terakhir Tana Bone, dalam tahun 1611 (Noor-

duyn, 1964: 89). 

Setiap perang meninggalkan bekas dan 

dendam berlarut-larut, menunggu tibanya 

kesempatan untuk berkobar menuntut pemba-

lasan. Pada waktu Tana Bone diperintah oleh 

Raja Bone XIII yang bernama La Maddarem-

meng, pecahlah pula perang antara Bone 

dengan Wajo, dalam tahun 1643. Sebagian 

wilayah Wajo, yaitu Peneki yang diduduki 

Bone, menjadi sebab ledakan perang itu. 

Sesungguhnya telah terjadi sengketa-sengketa 

politik sebelumnya, berhubung eratnya pertali-

an persahabatan antara Wajo dengan Gowa. 

Sedangkan dendam kesumat antara Bone 

dengan Gowa, belumlah berakhir, malahan 

semakin meluap jugalah adanya. Arung 

Matowa Wajo yang bernama La Isigajang, 

memerintahkan serangan terhadap kekuatan-

kekuatan Bone yang menduduki wilayah Pe-

neki. Orang Bone meninggalkan Peneki setelah 

membumihanguskan negeri itu. Arung Matowa 

Wajo La Isigajang memimpin sendiri penye-

rangan itu. Ia terpukul mundur dan ditewaskan, 

ditetak kepalanya. Karena itu ia digelar 

Matinrowe ri Pattila (A. R. Patunru, 1964). 

Arung Matowa Wajo yang menggantikan-

nya, ialah La Makkaraka To Patemmui. Ia 

bersama-sama Raja Gowa XV I Mannuntungi 

daeng Mattola, menyerang Tana Bone, dalam 

tahun 1643. Dalam perang ini, Tana Bone 

mengalami kekalahan yang sangat parah. Raja 

Bone XIII La Maddaremmeng ditawan oleh 

orang Gowa dan dibawa ke Gowa dalam tahun 

1644. 

Tumabbicara Butta (Mangkubumi) Gowa 

yang bernama KaraEng Tumenanga ri Bonto-

biraEng, memerintahkan kepada Arung-Pitu 

(Tujuh raja bawahan Tana Bone) untuk men-

cari pengganti Raja Bone, dari keturunan Raja 

Bone yang tertawan. Setelah merundingkan 

masalah penggantian Raja mereka selama 5 

hari, kembalilah Arung-Pitu Tana Bone meng-

hadap Tumabbicara Butta Gowa, menyampai-

kan hasil kata sepakat mereka. Mereka berkata: 

"Kami telah mencari keturunan Raja Bone, 

yang kami anggap sanggup menghidupkan 

kembali Tana Bone, akan tetapi tidak dapat 

kami menemukannya. Kami usulkan menjadi-

kan Raja (Gowa) sebagai Raja kami (Bone)." 

Akan tetapi Raja Gowa menolak permintaan 

Ade' Pitu Tana Bone tersebut. Tumabbicara 

Butta Gowa, Tumenanga ri BontobiraEng ber-

kata: "Menurut Ade' Tana (hukum negara) kita, 

apabila kita orang Gowa memilih Raja kita, 

maka orang Bone tidak boleh mencampu-

rinya.” 

Karena tidak ditemukan jalan keluar, maka 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 10 

Raja Gowa memerintahkan KaraEng ri Suman-

na' (seorang bangsawan Gowa) menja-lankan 

pemerintahan Tana Bone. Untuk mendampingi 

beliau ditunjuklah Jennang Bone I To Bala di 

samping jabatannya sebagai Khadi Bone. Ber-

katalah selanjutnya Tumabbicara Butta Gowa, 

kepada Ade' Pitu Tana Bone "Apabila kalian 

mengangkat raja, dan hal itu tidak kalian berita-

hukan sebelumnya kepada kami, maka kami 

pun tidak dapat menghindari bahaya lagi, dan 

kami akan memerangi kalian!" Setelah itu 

selesailah permusyawaratan. 

Tiga tahun kemudian, orang Bone mengang-

kat Rajanya kembali, tanpa pemberitahuan 

lebih dahulu kepada Raja Gowa. Raja yang 

diangkat itu, ialah saudara Raja Bone yang 

ditawan dalam perang yang lalu, La Tamoaji 

namanya, Orang Gowa menamakannya I La Aji 

Tosarimang. Orang Bone mengetahui, bahwa 

keadaan itu akan berakibat perang. Pergilah 

orang Bone ke Passempe' untuk mempersiap-

kan peperangan. Apa yang mereka duga ter-

nyata benar. Raja Gowa bersama Tumabbicara 

Gowa memimpin sendiri penyerangan ke kubu-

kubu pertahanan orang Bone yang dipersiapkan 

di Passempe'. Serbuan orang Gowa terhadap 

benteng-benteng pertahanan orang Bone di 

Passempe' memusnahkan seluruh kekuatan 

bertahan orang Bone. Pada kekalahan perang 

ini, orang Gowa merampasi orang Bone, akan 

tetapi barang-barang rampasan itu kemudian 

dikembalikan juga kepada orang Bone. Setelah 

kekalahan perang ini, Raja Gowa sendirilah 

yang langsung menjadi Raja di Tana Bone. 

KaraEng Sumanna yang menjalankan peme-

rintahan sehari-harinya atas Tana Bone. (G. J. 

Wolhoff, Bingkisan, hlm. 58). Pemerintahan 

orang Gowa atas Tana Bone, berlangsung 17 

tahun lamanya, sampai takhta Kerajaan Bone 

direbut kembali dengan kekerasan oleh La Ten-

ritatta, Aruppalakka Petta MalampeE Gemme-

'na, Datu Tungke' na Tana Ugi dalam tahun 

1667. Dalam perang inilah terlibat Sultan Hasa-

nuddin Raja Gowa dan Kompeni Belanda yang 

membantu La Tenritatta menduduki takhta 

Tana Bone dan memerangi Kerajaan Gowa. 

Setelah La Tenritatta Aruppalakka, berhasil 

merebut kembali Tana Bone dan menjadi Raja 

Bone XIV, Baginda berusaha mempersatukan 

kembali Tana Ugi, dengan mengingatkan per-

janjian Lamumpatue ri Timurung. Raja ini pada 

akhirnya dapat mempersatukan Tana Ugi di 

bawah kekuasaan, sehingga ia digelar Datu 

Tungke'na Tana Ugi. (Raja Tunggal Kerajaan 

Bugis). Akan tetapi dengan itu pulalah terbuka 

babakan baru dari sejarah Sulawesi Selatan, 

dengan masuknya lambat-laun kekuasaan 

Belanda. 

Sekelumit peristiwa Perang Bone-Gowa 

yang terakhir ini, tercatat dalam sekian banyak 

catatan, baik dalam tulisan-tulisan orang Be-

landa, maupun dalam lontara-lontara Gowa, 

Bone dan Wajo, dapat diringkaskan sebagai 

berikut: 

Dalam tahun 1667, Raja Bone XIV La Ten-

ritatta (Aruppalakka), bersama negerinegeri 

Ugi' sekutunya, dengan dibantu oleh kekuasaan 

VOC di bawah pimpinan Admiral Speelman, 

melakukan penyerangan terhadap Kerajaan 

Gowa yang masa itu di bawah pimpinan Sultan 

Hasanuddin. Gowa mendapat bantuan dari 

Arung Matowa Wajo, Tosengngeng dengan 

laskar Wajo sejumlah 10.000 orang. Perang ini 

dimenangi di satu pihak oleh Raja Bone La 

Tenritatta, dengan kukuh ia dapat menduduki 

kembali takhta Bone, serta berkesempatan 

menguatkan persekutuan Tana Ugi', dan di lain 

pihak oleh Kompeni Belanda, dengan dimulai-

nya penanaman kekuasaan dan penguasaan atas 

jalan perniagaan dan penguasaan atas jalan 

perniagaan di bagian timur Indonesia dengan 

jatuhnya Makassar, sebagai pusat lalu-lintas 

perniagaan di bagian timur Nusantara. Pepe-

rangan ini ditutup dengan perjanjian per-



Mattulada 

 11 

damaian di Bungaya (Cappaya ri Bungaya) 

pada tanggal 18 November 1667. 

Arung Matowa Wajo, Tosengngeng, tidak 

mau menerima perjanjian perdamaian itu, dan 

tidak ikut serta menandatanganinya. Ketika 

Sultan Hasanuddin meminta beliau agar kem-

bali saja ke Wajo, maka beliau pun menjawab: 

"Apabila laskar saya 10.000 ini, sudah tewas 

semuanya, barulah saya akan menyerah." Raja 

Gowa mendesak juga dan akhirnya kembalilah 

Arung Matowa Wajo ke negerinya, bersama 

10.000 orang laskarnya itu. 

Setelah perjanjian perdamaian Bungaya di-

tandatangani, berkatalah Raja Bone La Ten-

ritatta kepada Raja Gowa Sultan Hasanuddin 

"Perang kita sudah berakhir, KaraEng. Akan 

tetapi perang saya dengan keluarga kita orang 

Wajo, belum selesai!” 

Dalam tahun 1670, Wajo diserang oleh 

Angkatan Perang Bone, di bawah pimpinan La 

Tenritatta. Perang itu berakhir dengan ditan-

datanganinya perjanjian perdamaian, pada 

tanggal 23 Desember 1670, di dalam Benteng 

Ujungpandang yang telah diubah namanya 

menjadi Fort Rotterdam, antara Wajo dengan 

VOC. Pada hakikatnya yang mengalahkan 

Tana Wajo, adalah Raja Bone La Tenritatta. 

Maka semenjak itu beliaulah secara de facto 

menjadi penguasa di Wajo. Maksud La 

Tenritatta membangun kekuatan Tana Ugi 

yang bersatu, makin tampak juga dalam tin-

dakan-tindakan politiknya. Akan tetapi, 

rencananya untuk membangun Tana Ugi yang 

bersatu dan merdeka, berdaulat di bawah 

pimpinan Bone, belum sempat terjelma, ketika 

ia berpulang ke Rahmatullah. Setelah beliau 

mangkat, berpecah-belah pulalah kembali Tana 

Ugi, yang dengan susah payah telah dirintis 

pembangunannya oleh La Tenritatta. Pihak 

Belanda menyebut La Tenritatta, Koning der 

Boeginezen, dan menghormati negaranya seba-

gai sebuah negara merdeka yang bersahabat 

dengan negeri Belanda. 

Raja Bone setelah La Tenritatta, yang 

banyak memberikan konsesi kepada Belanda 

dalam menanamkan dan melebarkan kekuasaan 

di Sulawesi Selatan, ialah Raja Bone XXIII, 

yang bernama Arupalakka Toapattunru, Petta 

Matinrowe ri Lalebbata (1812 1823). Ia me-

nyebabkan makin berantakannya kekuatan-

kekuatan perlawanan terhadap maksud Belanda 

menguasai seluruh wilayah Sulawesi Selatan. 

Di samping raja-raja yang memihak kepada 

Belanda, tiada sedikit pula raja dan rakyat, baik 

di Bone maupun di Gowa yang mengobarkan 

perlawanan terhadap kekuatan-kekuatan kolo-

nial Belanda, sehingga barulah pada permulaan 

Abad XX daerah Sulawesi Selatan sepenuhnya 

dikuasai oleh pemerintah jajahan Hindia 

Belanda. 

Dalam tahun 1906, setelah ekspedisi terak-

hir tentara Belanda ke Sulawesi Selatan, untuk 

memadamkan perlawanan baik di Bone mau-

pun di Gowa terhadap kekuasaan Belanda, 

maka pada dua Kerajaan Bone dan Gowa 

(sebagai 2 buah Kerajaan BugisMakassar yang 

utama) ketiadaan raja lagi. KaraEng Lembang 

Parang, Raja Gowa, dalam perlawanannya 

erhadap Belanda gugur dalam pertempuran. 

Dan La Pawawoi, Raja Bone, tertawan dan 

diasingkan ke Pulau Jawa. (J. H. Friedericy, 

1933). Baru kemudian dalam tahun 1931, Bone 

dan Gowa dalam status Swapraja (Zelf-

besturende Landschappen) mendapat raja 

kembali dalam rangka kekuasaan Pemerintahan 

Hindia Belanda. 

 

Pelapisan Masyarakat 

Pelapisan masyarakat atau stratifikasi sosial, 

biasanya dianggap pula sangat penting untuk 

dipergunakan dalam mencari latarbelakang 

pandangan hidup, watak, atau sifatsifat men-

dasar dari suatu masyarakat. Malahan lebih 

jauh daripada itu, akan dapat diungkapkan 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 12 

dalam warna hubungan-hubungannya. 

Tentang pelapisan masyarakat orang Bugis-

Makassar, Friedericy telah menulis disertasi, 

yang berusaha menggambarkan keadaan pela-

pisan masyarakat di Sulawesi Selatan sebelum 

daerah itu dikuasai langsung oleh Pemerintah 

Hindia Belanda dengan mempergunakan ban-

yak bahanbahan mitologis. Mallinckrodt mem-

bicarakan dan menggambarkan pelapisan ma-

syarakat Mandar dan Van Rhijn tentang 

pelapisan masyarakat Wajo. Semuanya itu ter-

dapat dalam karya Friedericy (Friedericy, 

1933). 

Sebelum kita membicarakan bagaimana 

pendapat Friedericy dan lain-lain mengenai hal 

itu, baiklah apabila kita memperhatikan gam-

baran umum tentang pelapisan masyarakat 

Gowa, Bone, Wajo dan Mandar pada masa da-

hulu, ketika Kerajaan-kerajaan Bugis-Makas-

sar itu masih dalam keadaan jaya, (Abad XIV 

sampai dengan permulaan Abad XX). 

Beberapa keterangan tentang lapisan ma-

syarakat Gowa, seperti yang digambarkan di 

bawah, dikemukakan sebagai berikut: 

 

GOWA (Representasi Pelapisan Masyarakat 

Makassar) 

A.I.  

ANA' Karaeng Ri   (=Anak Raja-raja 

Gowa) 

GOWA 

a. Ana' Ti' no  (=Anak [bangsawan] 

penuh) 

1. Ana' Pattola  (=Anak/putra 

mahkota)  

2. Ana' Manrapi’  ( = Anak/putra raja 

lainnya yang sedera-

jat)    

(A. I. a. A A. I. a.) Untuk A. I. a. 1. dan 2. 

(Pattola dan Manrapi) 

hanyalah Ana' Ti'no 

laki-laki, karena yang 

boleh jadi raja lakilaki 

saja. 

 

b. Ana' Sipuwe 

(A. I. a. B.) juga  

(A. I. a. A A. I. b.) 

(A. I. a. A. I. c.) 

(A. I. a. A. I. d.) 

 

Ada kalanya………  

(A. I. b. B.)  

(A. I. a. A. II.)  (dari Ana' KaraEng 

pemerintah) 

(A. I. b. A. II.)  idem 

 

 

c. Ana' Cera'   (= Anak bangsawan 

berdarah campuran) 

(A.I.a b. C.) 

(A.I.b. C.)  

 

d. Ana' KaraEng Sala ( = Anak bangsawan 

salah/keliru) 

(A.I.b B.)  

(A.I.c. C.) 

 

II. ANA' KARAENG MARAENGANNAYA  

(= Bangsawan atau anak raja-raja yang tidak 

termasuk dalam golongan a. I. Asal Tuma-

nurung) 

 

B. MARADEKA  (= Orang merdeka) 

I. Tu-baji’  (= Orang baik-baik) 

II. Tu-samara’  (= Orang kebanyakan) 

C. ATA  (=Sahaya) 

I. Ata sossorang  (=Sahaya warisan) 

II. Ata nibuwang  (=Sahaya baru) 

 

1.  Seorang laki-laki dari lapisan tertentu boleh 

mengawini seorang perempuan dari lapisan 

yang sama, atau dari lapisan yang lebih ren-



Mattulada 

 13 

dah, tapi terlarang ia kawin dengan seorang 

perempuan dari lapisan yang lebih tinggi. 

2. Hanya golongan dari lapisan A. I. a. 1.2. 

(Ana' Ti'no) yang boleh menjadi Somba 

(Raja) di Gowa. Itu pun hanya yang laki-laki 

saja. A. I. dianggap masih berdarah Toman-

urung. 

3. Putri-putri A. I. a. (Ana' Ti'no) dari luar 

Gowa, yang dapat dijadikan permaisuri 

sederajat dengan A. I. a. (Ana' KaraEng ri 

Gowa), hanyalah putri-putri raja-raja dan 

permaisuri yang memerintah di Bone, 

Luwu', Soppeng, Wajo' dan Sidenreng. 

4.  Ana' Manrapi' (A. I. a. 2.) yang tidak men-

jadi Raja Gowa, menjadilah golongan/ 

lapisan bangsawan tinggi, yang menduduki 

tempat-tempat tertinggi dalam hierarki biro-

krasi kerajaan, seperti Tumbabbicara-Butta, 

Tu-mailalang, Tu-makkajannangang, dan 

lain-lain. 

5. A. 2. (Ana' KaraEng Maraengannaya), ada-

lah raja-raja bawahan dalam daerah Keraja-

an Gowa, yang tetap dipertahankan tidak 

diduduki oleh bangsawan dari lapisan A. I. 

Sebelum To-manurung menjadi Raja Gowa, 

maka Gowa adalah suatu federasi dari 9 

negeri yang bergabung, di bawah pimpinan 

seorang ketua yang disebut "Paccallaya". 

Setelah Gowa menjadi kerajaan dipimpin 

oleh To-manurung (Somba ri Gowa), maka 

lembaga Paccallaya ditiadakan. Sembilan 

kepala-kepala negeri dijadikan lembaga 

Dewan Kerajaan yang disebut "Bate 

Salapang", (= Sembilan panjipanji). Bila-

mana terdapat raja bawahan yang berasal 

dari lapisan A. I. ia tidak termasuk dalam 

"Bate Salapang", untuk mereka disebut 

"Bate Ana' KaraEng". Jadi dapat dikatakan 

bahwa lapisan A. II. adalah lapisan 

bangsawan rakyat. Raja-raja lain di luar 

kerajaan-kerajaan utama seperti Bone, 

Luwu, Soppeng, Wajo dan Sidenreng dise-

derajatkan dengan lapisan A. II. seperti 

misalnya Raja-raja Mandar, Binamu, Banta-

Eng, Gantarang, Lamatti dan sebagainya. 

6.  Golongan bangsawan dari lapisan A. I. b, c, 

d. mereka itulah menjadi abdi-abdi dalam 

istana, menjadi golongan bangsawan yang 

mengelilingi raja.  

7. Ketika sebutan "Andi" mulai dipergunakan 

sebagai tanda kebangsawanan kirakira seki-

tar tahun 1930-an, biasanya di Gowa hanya 

bangsawan pada lapisan A. I. a. dan b yang 

menggunakannya. Golongan bangsawan 

dari lapisan A. I. c dan A. II. biasanya hanya 

menggunakan nama ke-2 yaitu Daeng. Mi-

salnya Abd. Razak Daeng patunru. Daengta 

Kaliya (Kadhi Gowa), Daengta Gallarang 

Mangngasa (Raja bawahan di Managasa) 

dan lain-lainnya. Sedangkan untuk lapisan 

A. I. dapat dipergunakan nama yang panjang 

seperti: Andi Laodan riu Daeng Marola, 

KaraEng ta ri Bura'ne, Tumailalanga ri 

Gowa. 

 

Beberapa keterangan tentang lapisan 

masyarakat Bone, seperti yang digambarkan di 

bawah, dikemukakan sebagai berikut: 

 

1. Seorang laki-laki dari lapisan tertentu, boleh 

mengawini seorang perempuan dari lapisan 

yang sama, atau lapisan yang lebih rendah 

dari lapisannya, tapi terlarang ia kawin 

dengan perempuan lapisan atasnya.  

2. Hanya golongan dari lapisan (Anakarung 

Matase') laki-laki atau perempuan yang 

boleh menjadi mangkau' (Raja) di Bone. 

Mereka ini dianggap masih berdarah To-

manurung. Orang Bugis menyebutnya To-

maddara takku’. 

3. Putri-putri dari luar Tana Bone, yang dapat 

dijadikan permaisuri, sederajat dengan A.I. 

(Anakarung Matase'), hanyalah putri-putri 

mahkota dari Luwu, Gowa, Soppeng, Wajo 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 14 

dan Sidenreng. 

 

BONE (Representasi Pelapisan Masyarakat 

Bugis)  

 

A. ANAKARUNG TO BONE 

I. Anakarung matase'  (= Anak Raja ber- 

(Ana' Arung) takhta) 

     

a. Ana' Arung Mattola  (= Putra/Putri Mahko-

ta) 

b. Anakarung Matase’ (Putra/Putri Raja) 

(A. I. A. I.) 

 

II. Anakarung  ( = Bangsawan) 

1. Anakarung ri bolang  (Bangsawan dalam 

istana) 

(A. I. A.II.1.) 

(A. I. A.II.2.) 

 

2. Anakarung si-puwe (= Bangsawan separu)  

(A. I. B.) 

(A. II. 1. B.) 

(A. II. 2. B.) 

 

3. Ana’ Cera’ (=Bangawan berdarah 

campuran) 

(A. I.  C.)  

(A. II. 1. C.) 

(A. II. 2.  C.) 

(A. II. 3.  C.) 

 

B. TO-MARADEKA( = Orang merdeka) 

I. To Doceng (=Kepala-kepala 

kaum /Anang 

II. To-Sama’ (Rakyat jelata/ jem-

ma’) 

 

C. ATA ( = Sahaya) 

I. Ata-Mana’ (Sahaya warisan) 

II. Ata-Mabuang (= Sahaya baru) 

4. Anakarung Matase' (A. I. b.) lainnya, diper-

siapkan menjadi raja-raja bawahan, yang 

merangkap Ade' pitu (Dewan Kerajaan yang 

terdiri atas 7 orang raja-raja bawahan yang 

menjadi daerah inti Kerajaan Bone). Dari 

lapisan ini pulalah yang menduduki tempat-

tempat penting dalam birokrasi kerajaan, 

seperti PakkadattanaE Tomarilaleng, Pong-

gawa (Panglima Tentara), dan lain sebagai-

nya. 

5. Sebelum Bone menjadi kerajaan yang 

diperintah oleh To-manurung, maka Bone 

pun merupakan federasi dari persekutuan 

kaum, yang disebut "Anang" dan dipimpin 

oleh Ketua Anang masing-masing (Mato-

wa). Dalam pertumbuhan Kerajaan Bone 

selanjutnya, kepala-kepala Kaum (Matowa-

matowa Anang) yang disebut dalam skema 

lapisan B. lambat-laun digantikan oleh 

orang-orang dari lapisan A. I/II. Persekutu-

an-persekutuan Anang, dijadikan Wanua 

yang diperintah oleh raja-raja bawahan yang 

berasal dari lapisan A. I. Tujuh buah Wanua 

inti kerajaan, raja-rajanya duduk dalam 

Dewan Kerajaan yang disebut "Ade' pitu" 

Tana Bone. Dengan demikian, melalui 

proses yang panjang, seluruh jaringan-

jaringan kekuasaan dalam kerajaan, mulai 

pada tingkat atas sampai ke desa-desa yang 

tersebar luas dalam daerah kerajaan dikuasai 

oleh anasir lapisan A. yang setia kepada 

figur sentral yang disebut mangkau' (Yang 

berdaulat) di Bone. 

6. Ketika sebutan andi mulai dipergunakan 

sebagai tanda kebangsawanan setelah diada-

kannya Raja Bone kembali (bulan April 

1931), maka semua anggota lapisan A. I. 

dan II menggunakan sebutan itu di depan 

namanya. Sebelum itu, orang Bone mem-

pergunakan istilah "Puatta" atau "Petta" 

untuk menunjukkan bahwa seseorang itu 

dari lapisan bangsawan berkuasa. Misalnya 



Mattulada 

 15 

Petta Mangku' E ri Bone, Petta PonggawaE, 

La Tenritatta Petta MalampeE Gemme'na. 

Dengan dipergunakannya istilah andi, maka 

seorang bangsawan Bone, dapat saja menye-

but atau menulis namanya sebagai berikut: 

Andi Mungkace Petta Lawa dan sebagainya. 

 

WAJO (Satu model tersendiri) 

 

A. ANA’MATTOLA (=Anak penyusul. 

Yang dipersiapkan 

untuk dapat menjadi 

Arung (Raja) di 

negerinya, juga dapat 

menjadi Arung 

Matowa Wajo) 

I. Ana' Mattola 

a. (A.I.a. A.I.a.)  = Ana'mattola,  

b. (A. I.  A.II.)  = Ana'mattola  

 

II. Ana' Sangaji  

(A. I. A. III.)  ( = Anak raja)  

 

III. Ana' Rajeng  (Anak raja) 

a. Ana' Rajeng lebbi'  

(A. I. 4 A.IV.a)  

b. Ana' Rajeng (biasa)  

(A. II. 4 A.IV.a)  

 

IV. Ana' Cera'  (=Berdarah 

cempuran) 

a. Ana' Cera Sawi  

(A. I. D.) 

b. Ana' Cera' Puwa'  

(A.I. E.I.). 

c. Ana' Cera Ampulajeng  

(A.I. E. II.) 

d. Ana' Cera' Iyatang Dapurang  

(A.I. E. ?) 

 

 

B. ANAKARUNG (= Anak bangsawan) 

(A. II. III. IV. D.) 

 

C. TAU DECENG (Orang baik-baik) 

I. Tau deceng 

(B D.) 

II. Tau deceng Karaja 

(C.I. D.) 

 

TAU MARADEKA ( = Orang merdeka) 

I. Tau maradeka  ( = Orang merdeka  

mannennungeng tetap) 

II. Tau maradeka  (Orang merdeka yang  

Sampengi berasal dari sahaya 

yang dimerdekakan) 

 

 

ATA ( = Sahaya) 

I. Ata mana’ (Sahaya warisan) 

II. Ata Mabuwang ( = Sahaya baharu) 

 

Beberapa keterangan tentang lapisan 

masyarakat Wajo, seperti yang digambarkan di 

atas, dikemukakan sebagai berikut: 

 

1. Karena Wajo tidak mengenal Tomanurung, 

maka pelapisan masyarakatnya, tersusun 

dari keadaan enam buah negeri yang ber-

gabung membentuk satu kesatuan bersama 

yang disebut Wajo. Wajo dipimpin oleh 

seorang Arung Mato (Raja yang dituakan), 

dipilih antara mereka berenam, baik di 

antara mereka, maupun dari luar kalangan 

mereka. 

2. Pada tiap-tiap negeri yang mendukung 

kesatuan Wajo itu, dari awalnya telah 

terdapat lapisan-lapisan masyarakat, seperti 

Ana' Mattola yang digambarkan sebagai 

lapisan A. sesuai dengan peranannya dalam 

kekuasaan negeri. 

3. Untuk jabatan Arung Mattowa sendiri, tidak 

ditentukan lebih dahulu, adanya putra 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 16 

mahkota atau semacamnya, yang secara 

langsung dan dengan sendirinya diambil 

dari putra Arung Mattowa dan permai-

surinya. 

4. Distribusi kekuasaan-kekuasaan jabatan ke-

rajaan di pusat dan di daerahdaerah bawahan 

ditentukan dari bawah, menurut jenjang 

kekuasaan. Jabatan-jabatan tinggi kerajaan 

ditempati melalui saluran-saluran dari ba-

wah, untuk sampai ke pusat-pusat kekuasa-

an. Tentu saja yang mendapat peluang-

peluang tersebut adalah dari lapisan A akan 

tetapi selalu saja terdapat kemungkinan 

untuk persaingan dari lapisan-lapisan B, C, 

dan D sesuai dengan kemampuannya. Hal 

demikian dapat dengan mudah terjadi kare-

na mobilitas sosial yang bersifat vertikal 

dimungkinkan secara luas, baik melalui per-

kawinan maupun melalui jasa dan peng-

abdian kepada negeri. 

5. Penggunaan gelar andi dan petta menun-

jukkan keadaan yang amat luas sehingga 

dapat merambat sampai ke lapisan C. Rupa-

nya atribut-atribut kebangsawanan dapat 

lebih merata, lebih luas baik pada lapisan-

lapisan maupun bagian-bagian kerajaan dan 

negeri-negeri yang meliputinya. Satu hal 

yang menunjukkan wataknya yang lebih 

demokratis. Sesuai dengan semboyan orang 

Wajo sebagai berikut: Maradeka To Wajo' 

E, Ade' nami napopuang. (= Orang Wajo 

adalah orang-orang merdeka. Adat/ hukum-

lah pertuanan mereka). 

 

Beberapa keterangan tentang pelapisan masya-

rakat Mandar, seperti digambarkan di bawah, 

dikemukakan sebagai berikut: 

 

1. Hubungan kekuasaan Mandar dengan Gowa 

pada masa lalu, erat sekali. Hubungan 

kekuasaan itu, bukan bersifat yang satu 

dikuasai oleh yang lain, melainkan yang 

satu menganggap dirinya berkesetiaan ke-

pada yang lain. Demikian itulah hubungan 

Mandar sebagai kerajaan yang selalu setia 

kepada Kerajaan Gowa. Menganggap Gowa 

sebagai kerajaan besar yang memberi per-

lindungan kepada Kerajaan Mandar. 

2. Susunan pelapisan masyarakat orang Man-

dar, dapat disamakan dengan yang terdapat 

pada skema pelapisan masyarakat di Gowa, 

yang sejajar dengan lapisan A.2. (Ana' 

Kara-Eng Maraengannaya). 

 

MANDAR (Satu model dari pengaruh Gowa)  

TODIANG LAYANA 

I. Arajang (=Orang yang meme-

rintah) 

II. Ana' mattola pajung (Putra/putri yang da-

pat menjadi Ara-

djang) 

(A. I.; A.II. B. I. a.) 

 

III. Mara' dia Tallu   (= Bangsawan 3/4) 

parapa’ 

(A. I.; A.II. B.I.a) 

 

IV. Puwa Sasigi (= Bangsawan ½) 

(A. II. B.I.b) 

 

V. Puwa siparapa’ (= Bangsawan ¼) 

(A. II. C.) 

 

TAU MARADEKA (=Orang merdeka) 

I. Tau Pea (=kepala kaum) 

a. Tau Pea Nae (=kepala kaum yang 

besar raykatnya) 

b. Tau pe (= Kepala kaum yang 

kecil rakyatnya)  

II. Tau samara (= rakyat jelata) 

 

BATUWA  (Sahaya) 

I. Batuwa Sasorang (= Sahaya warisan) 

 



Mattulada 

 17 

II. Batuwa niali     (= Sahaya yang baru/dibeli) 

 

3. Orang Mandar memanggil Rajanya dengan 

sebutan kehormatan "Daeng". Demikianlah 

gambaran secara garis besar tentang pelap-

isan masyarakat orang Bugis-Makassar di 

Sulawesi Selatan. Beberapa peneliti dan pe-

nulis menyebut tentang masih adanya satu 

lapisan lagi yang dapat dijabarkan dengan 

lapisan Ata. Lapisan yang dimaksud itu, di 

Gowa disebut Tu-mangnginrang atau Tu-

mangngempoang, di Bone disebut To-ripa-

sanra, di Wajo disebut Sanra; di Mandar 

disebut Batuwa inranan. Lapisan ini oleh 

orang Belanda biasa disebut "Pandeling" 

atau orang berutang yang menyerahkan 

dirinya untuk bekerja pada seseorang atau 

sesuatu keluarga, sampai tertebus utangnya. 

Dan setelah itu, ia pun merdeka dan kembali 

kepada golongan/lapisannya. Oleh karena 

itu menurut hemat saya, ia tidak membentuk 

sesuatu lapisan tersendiri yang mempunyai 

arti baik politis, maupun derajat sosial. 

 

Bilamana kita memperhatikan gambaran-

gambaran pelapisan masyarakat seperti yang 

disajikan di atas, maka dapatlah diletakkan satu 

gambaran umum (generalisasi) pelapisan itu ke 

dalam tiga lapisan, dengan melepaskan variasi 

bentuk-bentuk antara tiap-tiap lapisan. Ketiga 

lapisan itu ialah: 

 

1. Anakarung (= Lapisan Raja dan kerabat-

keluarganya), = (Bangsawan) 

2. Maradeka (Lapisan rakyat jelata atau 

orang kebanyakan) 

 
2 Friedericy, menerjemahkan Ata itu deng-an de 

Slaven. Kalau kita menerjemahkannya ke dalam baha-

sa Indonesia, ialah budak. Saya tidak mempergunakan 

istilah budak, karena konotasi istilah itu terlalu dekat 

kepada suatu sistem eksploitasi tenaga manusia untuk 

kepen-tingan ekonomi dan politik. Saya pergunakan 

3. Ata (= Sahaya)2 

 

Menurut Friedericy, lapisan-lapisan masya-

rakat di Sulawesi Selatan itu pada hakikatnya 

ada dua lapisan saja, yaitu lapisan Anakarung 

dan Maradeka. Adapun Ata hanya merupakan 

lapisan sekunder, yang terjadi mengikuti per-

tumbuhan kehidupan kerajaan-kerajaan itu 

(Friedericy, 1933). 

Di dalam mencari latar-belakang terjadinya 

pelapisan masyarakat ini, Friedericy mengana-

lisis asal-usul dan hubunganhubungan kekera-

batan dalam tokoh-tokoh yang memegang 

peranan dalam mitologi Galigo. Berdasar ana-

lisis itu, beliau menarik kesimpulan bahwa 

orang Bugis-Makassar hidup dalam masyarakat 

yang mempunyai bangunan struktural sebagai 

berikut: 

 

a. Masyarakat orang Bugis-Makassar, terdiri 

atas dua golongan yang bersifat eksogam. 

b. Pertalian kekerabatan di dalam dua golong-

an itu, dihitung menurut prinsip keturunan 

matrilineal, namun perkawinan bersifat pat-

rilokal. 

c. Hubungan antara kedua golongan berdasar-

kan anggapan, bahwa golongan satu adalah 

lebih tinggi daripada golongan yang lain, 

karena golongan pertama berasal dari langit 

dan golongan kedua dari dunia bawah. 

d. Semua gejala alam, tumbuh-tumbuhan bina-

tang dan sebagainya diklasifikasi ke dalam 

pengertian baik dan buruk, yang masing-

masing merupakan aspek langit dan aspek 

duabonnia bawah. Kepercayaan orang Bu-

gis-Makassar tentang kedua golongan terse-

istilah sahaya untuk pengertian Ata yaitu sejumlah 

orang yang mengabdikan dirinya kepada sesuatu 

lembaga atau orang, karena ia dengan sadar telah 

melakukan pelanggaran-pelanggaran dan yang harus 

ditebusnya dengan pengabdian atau melepaskan ke-

merdekaanya. 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 18 

but menyebabkan pelapisan masyarakat, ter-

susun dalam dua lapisan utama. 

 

Terjadinya lapisan Ata menurut pandangan 

beliau, pada hakikatnya sama dengan apa yang 

disebut dalam Latoa, antara lain dalam Lontara 

Latoa. Lontara itu menyebut tentang terjadinya 

Ata, karena: 

 

(a) peperangan; 

(b) perampasan; 

(c) peradilan. 

 

Lontara Latoa menyatakan bahwa seseorang 

dapat disebut ata, kalau : 

 

(a)  Seseorang yang kalau perang dijual oleh 

yang menang (perang) kepada orang lain, 

sebagai hasil kemenangan perang.  

(b)  Menjual diri. 

6)  Sebuah Lontara mengenai berbagai hal 

mengenai pemerintahan dan kehidupan 

sosial. 

(c)  Tawanan perang, dan 

(d)  Berbuat salah kepada Panngaderreng 

(Adat tata tertib dalam persekutuan hidup). 

 

Pelapisan masyarakat, seperti digambarkan 

Friedericy, walaupun pada dewasa ini, tidak 

banyak artinya lagi, namun masih perlu 

mendapat sorotan, untuk menemukan jawaban-

jawaban atas beberapa perkembangan pada 

zaman sekarang ini. 

Apabila Friedericy mengambil mite Galigo 

sebagai latar-belakang untuk menerangi ter-

jadinya pelapisan masyarakat orang Bugis-

Makassar itu, maka dapat dikemukakan bebe-

rapa hal yang kurang mendukung pemilihan 

latar-belakang itu sebagai berikut: 

 

1. Periode Galigo, sebagai periode dewa-dewa 

sudah terlampau jauh meninggalkan kenya-

taan. Tokoh-tokoh yang disebut dalam Ga-

ligo, berputus pada suatu masa tertentu, 

sehingga datangnya periode lain yang sang-

at berbeda. Periode To-manurung yang di-

mulai pada permulaan Abad XIV telah 

membawa revolusi berpikir, melahirkan 

periode yang saya ingin namakan periode 

Lontara. 

2. Mite Galigo, memiliki ciri khas dan sukar 

dipahami oleh rakyat kebanyakan. Tem-

patnya digantikan oleh lontara-lontara yang 

sudah dipahami oleh rakyat karena sifat 

yang lebih realistik. Mine Galligo yang 

sukar untuk dipahami, hanya menjadi ajimat 

suci di istana-istana maja-raja dan golongan 

anakarung, tidak meresap di kalangan rak-

yat kebanyakan, terutama dalam hubungan 

alasan untuk menciptakan atau terciptanya 

lapisan-lapisan masyarakat 

 

Pada hemat saya, yang mungkin dapat 

dijadikan latar-belakang untuk menerangkan 

tentang pelapisan masyarakat yang tersusun ke 

dalam tiga lapisan utama yaitu: 

 

a. Anakarung; 

b. Maradeka dan 

c. Ata 

 

ialah legenda kedatangan To-manurung dan 

pertumbuhan kerajaan-kerajaan Bugis-Makas-

sar, sekitar Abad XIII. Dalam legendalegenda 

To-manurung ini sangat jelas ditampakkan ada-

nya peranan manusia, atau telah ikut sertanya 

manusia dalam menentukan nasibnya. Orang 

banyak sudah ikut berbicara dalam urusan 

nasib mereka. Sudah jelas di dalam legenda-

legenda yang disebut dalam lontara-lontara itu 

rakyat (orang banyak) sudah ikut berperanan 

dalam menentukan siapa yang menjadi pemim-

pinnya walaupun pemimpin atau raja itu, masih 

(harus) disembunyikan asal kedatangannya, 



Mattulada 

 19 

dengan menyebutnya To-manurung (orang 

yang menurun dari kayangan ?). Hal ini berarti 

perkembangan baru dalam cara berpikir. Kalau 

pada Galigo, digambarkan bahwa segala sesu-

atunya sudah ditentukan oleh langit, dan manu-

sia tidak memberikan peranan apa-apa, maka 

pada legenda Tomanurung, rakyat (sekurang-

kurangnya para pemimpin yang berasal dari 

rakyat) telah ikut berbicara untuk menentukan 

urusan mereka yang diserahkan kepada To-

manurung. 

Yang penting bagi tokoh To-manurung, ia-

lah penggambaran tentang cara kedatangan-

nya/atau kehadirannya yang luar biasa. Cara 

kehadiran yang luar biasa itu, memberikan 

kepadanya kewibawaan yang ampuh dalam 

menghadapi rakyat. Kelahiran seseorang raja 

yang diceritakan orang sebagai kelahiran yang 

luar biasa, tiada lain tujuannya agar raja itu 

kemudian dalam melakukan kewajibannya se-

bagai raja mempunyai wibawa yang tinggi dan 

tidak terbantah. 

Bilamana kita berpangkal pada legenda-

legenda To-manurung, sebagai latar-belakang 

terjadinya pelapisan masyarakat bahwa sebe-

lum datang To-manurung di kalangan orang 

Bugis-Makassar, tidak terdapat pelapisan-pe-

lapisan masyarakat seperti digambarkan di atas. 

Masyarakat dihuni oleh anggota-anggota ma-

syarakat yang homogen. Masyarakat dipimpin 

oleh kepala kaum tertua. Sebagai kelompok-

kelompok anang (= kaum) yang mempunyai 

hubungan hubungan antara satu dengan lainnya 

sebagai satuansatuan masyarakat yang saling 

bermusuhan dan mengisolasikan diri antara 

kelompok yang satu terhadap kelompok yang 

lain. 

Kenyataan-kenyataan zaman mutakhir 

dalam lapangan kehidupan politik-ekonomi-

sosial, masalah bangsawan dan rakyat keban-

yakan, tidaklah menjadi problem yang sangat 

mengganggu, malahan dilalui dengan sewa-

jarnya. Hal ini membuktikan bahwa latar-

belakang pelapisan masyarakat orang Bugis-

Makassar, bukanlah mendasar pada latar-bela-

kang mitologi/religius yang mendalam. Masa-

lah adanya hanya dilatarbelakangi oleh ke-

adaan pragmatis. 

Demikian pula adanya dengan lapisan yang 

disebut Ata. Saya setuju dengan Friedericy, 

bahwa terjadinya ata itu adalah dalam per-

kembangan masyarakat kemudiannya, setelah 

lembaga-lembaga kekuasaan dalam kerajaan-

kerajaan Bugis-Makassar telah berkembang. 

Marilah kita memeriksanya lebih lanjut, berda-

sar atas keteranganketerangan yang dikandung 

oleh berbagai Lontara Bugis-Makassar. Sebab 

seseorang menjadi ata, adalah karena peristiwa 

jualbeli. Yang kalah perang atau yang dijual 

kepada orang lain, atau karena sebab lain, 

menunjukkan bahwa orang yang dijual itu, 

berada dalam keadaan tergantung pada orang 

lain, yaitu orang yang menjualnya, karena: 

 

(a)  ia dikalahkan (dirampas), menye16qb rah, 

tidak mampu melakukan perla-ib iwanan, 

atau; 

(b)  ia adalah sudah menjadi ata, dari negomo 

orang yang menjualnya. 

 

Yang melakukan kesalahan pada pannga-

derreng, dan selaku hukuman, ia dijual. Orang 

itu pun disebut ata. Orang itu menjadi ata, 

karena memperbuat kesalahan dan harus 

dijalani hukumannya, selaku orang bersalah. Ia 

rela menerimanya, sebagai tebusan atas 

dosanya. 

Bahwa orang menjadikan dirinya ata, ka-

rena menjual dirinya sendiri kepada orang lain, 

merupakan hal istimewa, apabila hal itu dilihat 

menurut ukuran pengertian seseorang yang 

menjabarkan isi pengertian ata dengan perbu-

dakan, yang kita pahami dari peradaban lain. 

Dalam hal seseorang bersalah kepada pannga-



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 20 

derreng, apabila ade' hanya menyuruh kepa-

danya untuk pergi mencari uang, dan setelah 

dapat, ia memenuhi pembayaran seperti dimin-

ta oleh ade', maka orang itu bukan ata. 

Semua ata yang terjadi karena pembelian 

disebut ata-rielli. Ata-rielli itu dapat diwaris-

kan, ketika ia diwariskan menjadilah ia ata-

mana' (ata warisan). 

Dengan memperhatikan proses terjadinya 

seseorang disebut ata, dapatlah kita memper-

oleh kesan, bahwa peranan uang atau hartalah 

yang banyak menentukan, di samping sebuah 

sebab lain, yaitu kekalahan dalam peperangan. 

Sebab itu, yang menjadi ata, sangat sedikit 

kemungkinannya terjadi atas orang-orang ber-

harta, atau dari lingkungan keluarga berharta, 

melainkan mereka niscaya terdiri dari orang-

orang miskin. Dalam hal dikalahkan atau dita-

wan dalam perang seseorang yang demikian 

itu, juga disebut ata. 

Ata oleh karena itu harus dipandang bukan 

sebagai satu lapisan sosial yang fundamental. 

Ata hanya dapat dipandang sebagai salah satu 

aspek dari panngaderreng, untuk mencegah 

orang Bugis-Makassar, untuk: 

 

1. menerima atau menyerah kepada nasib, tan-

pa usaha. Orang harus berusaha keras, untuk 

tidak menjadi miskin, karena kemiskinan 

mendekatkan kepada kemungkinan menjadi 

ata, yang berarti kehilangan SIRI' (usw. kita 

artikan siri' dengan harga diri. Tentang siri' 

akan dibicarakan tersendiri dalam seksi 

lain). 

2. menyerah dalam perang, tanpa perlawanan 

habis-habisan, karena ditawan berarti ata, 

dan ata berarti ketiadaan siri’. 

 Pada zaman kekuasaan raja-raja, ketika 

Kerajaan-kerajaan Bugis-Makassar masih 

memiliki kedaulatannya masing-masing, 

maka secara umum dapat dikatakan bahwa 

pelapisan sosial itu pada hakikatnya dua 

saja. Lapisan penguasa dan lapisan rakyat 

kebanyakan yang dikuasai. Karena sistem 

mobilisasi sosial orang Bugis-Makassar me-

miliki semacam sifat yang fleksibel, maka 

dalam lapisan apa yang disebut lapisan "Pe-

nguasa", tidak hanya terdiri atas golongan 

yang berasal dari lapisan Anakarung. Dalam 

lapisan "Penguasa" yang dapat disebut jugą 

"elite" dari masyarakat itu, dapat juga terjadi 

dari orang-orang dari lapisan rakyat keban-

yakan (To-maradeka) yang telah menun-

jukkan prestasi sosial sebagai berikut: 

1. To-panrita, yaitu orang-orang baik anaka-

rung maupun maradeka, yang menjadi cen-

dekiawan, pemimpin agama dan orang-

orang berilmu lainnya yang bekerja untuk 

kemaslahatan masyarakat. 

2. Tosugi (Bg), Tukalumanyang (Mk), ialah 

orang-orang kaya baik anakarung maupun 

maradeka, yang karena keuletan dalam 

usahanya dapat menjadi usahawan yang 

kaya dan terpandang dalam mengatur kese-

jahteraan masyarakat pada umumnya. 

3. Towarani (Bg), Tubarani (MK), ialah 

orang-orang pemberani yang tampil untuk 

membela kepentingan negara dan rakyat 

dalam peperangan. Mereka itu baik ana-

karung maupun maradeka disebut To wa-

rani atau Tubarani yang dihargai dan 

dipandang sebagai orang-orang terhormat. 

4. Tosulesana (Bg), Tumangasseng (Mk), 

adalah orang-orang yang berkeahlian khu-

sus, semacam teknokrat-teknokrat yang 

tidak kering-kering daya karsanya untuk 

mencari usaha perbaikan negara dan 

masyarakat. 

 

Keempat jenis orang-orang tersebut ditem-

patkan dalam lapisan elite sosial baik ia berasal 

dari lapisan anakarung maupun Tomaradeka. 

Maka terjadilah mobilisasi sosial yang vertikal 

dari kalangan maradeka, dan mobilisasi hori-



Mattulada 

 21 

zontal di kalangan anakarung dan maradeka 

yang mampu sampai ke lapisan elite itu. 

Oleh karena itu, maka sejak 1906, setelah 

apa yang disebut ata dengan resmi dihapuskan 

dan peranan anakarung menjadi kurang pen-

ting, maka perbedaan antara lapisan anakarung 

dengan To-maradeka dalam kehidupan masya-

rakat juga menjadi berkurang dengan cepatnya. 

Kawin-mawin antara kalangan anakarung dan 

To-maradeka yang dapat sampai pada jenjang 

Topanrita, Tsugi, Towarani dan Tosulesana, 

lambatlaun meniadakan klasifikasi atau pela-

pisan Anakarung dan To-maradeka dalam 

kehidupan masyarakat. 

Adapun gelar-gelar anakarung seperti Ka-

raEngta, Puatta, Andi dan Daeng, walaupun 

memang seringkali masih dipakai, tetapi toh 

tidak lagi mempunyai arti seperti dahulu. Seka-

rang malahan sering dengan sengaja diperkeci-

lkan artinya dalam proses perkembangan so-

sialisasi dan dalam demokratisasi masyarakat 

Indonesia. Stratifikasi sosial lama, sekarang 

pada umumnya dianggap sebagai hambatan 

untuk kemajuan; namun satu stratifikasi sosial 

yang baru yang condong untuk berkembang 

atas dasar tinggi-rendahnya pangkat dalam 

sistem birokrasi kepegawaian (sipil dan mili-

ter), atau atas dasar pendidikan formal, belum 

juga berkembang dan mencapai wujud yang 

mantap. 

 

Sistem Kekerabatan 

Sistem kekerabatan dalam kalangan orang 

Bugis-Makassar dapat dianggap sampai seka-

rang satu sistem yang masih dipertahankan. 

Sistem itu disebut Ade' asseajingeng (Bugis) 

atau Ade' passibijaeng (Makassar). Sistem ini 

menyatakan peranannya dalam hal pencarian 

jodoh atau perkawinan untuk membentuk 

keluarga baru. Hal ini penting karena dalam hu-

bungan sistem inilah banyak timbul kejadian-

kejadian seperti pembunuhan-pembunuhan 

yang menyangkut tentang siri’. 

Bilamana kita kembali memeriksa pernya-

taan Friedericy (hlm. 21) bahwa masyarakat 

orang Bugis-Makassar terdiri atas dua golong-

an yang bersifat eksogam, pertalian kekera-

batan dihitung menurut prinsip keturunan ma-

trilineal, tetapi perkawinan bersifat patrilokal, 

dan bahwa kedua golongan yang berhubungan 

didasari pada anggapan yang satu lebih tinggi 

(asal langit) daripada yang lain (asal dunia 

bawah), maka dalam kenyataan pernyataan itu 

kelihatan tidak terjadi lagi semenjak periode 

To-manurung (Abad XIII). Mungkin pernya-

taan itu cocok bilamana latar-belakangnya 

dicari pada mitologi Galigo. 

Apa yang terdapat dalam masyarakat Bugis-

Makassar semenjak periode kejayaan kerajaan-

kerajaan Bugis-Makassar, adalah kecenderung-

an untuk mencari jodoh dalam lingkungan 

keluarga yang lebih dekat, baik keluarga dari 

pihak ayah, maupun dari lingkungan keluarga 

dekat pihak ibu. Di dalam menentukan ang-

gota-anggota dalam pelapisan sosial ternyata 

kedua orangtua (bapak dan ibu) itu diperhitung-

kan. Demikian juga yang diperhitungkan 

menjadi anggota keluarga dalam jaringan keke-

luargaan yang mempunyai posisi yang harus 

diperhitungkan dalam Ade' Akkalabinengeng 

adalah keluarga dari kedua orangtua. Oleh 

karena itu maka selaku sistem kekeluargaan 

orang Bugis-Makassar, adalah sesuai dengan 

sistem parental atau bilineal. 

 

Daftar nama yang terhisab dalam keluarga 

Seyajing (Bugis) atau Bija (Makassar) dalam 

sistem kekerabatan orang Bugis-Makassar. 

 

 

 

 

 

 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 22 

 

Semua yang tersebut di atas disebut "Seyajing" 

(Bg) = "Bija pammanakang" (Mk), yang ikut 

serta dalam berbagai musyawarah keluarga, 

bilamana hendak melakukan sesuatu musyawa-

rah, terutama dalam menentukan perjodohan. 

Adapun keluarga yang dianggap paling rapat, 

"rappe" (Bg), "Bija mambani" (Mk) adalah 

yang termasuk dalam generasi III, IV, V, dalam  

 

diagram. 

Terdapat semacam kecenderungan di ka-

langan orang Bugis-Makassar untuk melaku-

kan perkawinan dalam lingkungan keluarga 

sendiri, baik yang dihitung dari garis keturunan 

ayah maupun ibu. Dalam hal mencari jodoh di 

dalam kalangan keluarga terdapat tiga jenis 

perjodohan yang dianggap ideal, yaitu: 



Mattulada 

 23 

 

1.  Assialang Marola (Bg) = Passialleang Baji' 

na (Mk), yaitu perkawinan antara sepupu 

sekali, baik paralel maupun crosscousin. 

2.  Assialanna Memeng (Bg) = Passialleanna 

Memang (Mk), yaitu perkawinan antara 

sepupu dua kali, dari kedua belah pihak. 

3.  Ripaddeppe' MabelaE (Bg) = Nipakambani 

Bellaya (Mk), yaitu perkawinan antara 

sepupu tiga kali dari kedua belah pihak. 

Perkawinan antara saudara-saudara sepupu 

tersebut walaupun dianggap ideal, akan tetapi 

bukanlah suatu hal yang diwajibkan, sehingga 

banyak jejaka dapat saja kawin dengan gadis-

gadis yang bukan saudara sepupunya. 

Adapun perkawinan-perkawinan yang dila-

rang karena dianggap sumbang, "Sungtana" 

salimara' adalah Perkawinan antara (1) anak 

ibu/ayah, (2) saudara kandung/ seayah atau 

seibu, (3) menantu mertua, (4) paman/bibi 

kemenakan, (5) nenek-cucu. 

Perkawinan yang dilangsungkan secara adat 

atau kebiasaan yang berlaku sampai sekarang, 

adalah melalui deretan kegiatankegiatan seperti 

berikut:  

 

1.  Mappuce-puce (Bg) = Akkussissing (Mk), 

ialah kunjungan dari keluarga pihak laki-

laki kepada keluarga si gadis, untuk meme-

riksa kemungkinan, apakah peminangan 

dapat dilakukan. Yang melakukan kegiatan 

ini, biasanya hanya seorang dua orangtua 

yang berpengaruh di kalangan keluarga. 

Kalau kemungkinan itu ada, maka dilakukan 

kegiatan berikut. 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 24 

2.  Madduta atau Massuro (Bg) = Assuro (Mk), 

yaitu kunjungan utusan pihak keluarga laki-

laki kepada keluarga si gadis untuk mem-

bicarakan langkah-langkah pelaksanaan 

upacara perkawinan. Dibicarakanlah ten-

tang balanca (Bg) balanja (Mk) belanja per-

kawinan, yaitu jumlah uang tertentu untuk 

membiayai semua pesta dan keramaian 

perkawinan menjadi beban pihak laki-laki. 

Tentang uang mahar sunreng/ sunrang (Bk-

Mk) akan diikuti menurut kebiasaan yang 

terdapat dalam keluarga wanita, menurut 

lapisan kemasyarakatannya. (Tentang sun-

rang ini akan dibicarakan dalam seksi khu-

sus). Setelah tercapai persepakatan, maka 

masing-masing keluarga melakukan kegiat-

an berikut. 

3.  Madduppa (Bg), Mappaisseng (Bg) = Am-

muntuli (Mk), ialah pemberitahuan kepada 

semua kaum kerabat, mengenai perkawinan 

yang akan datang. Pemberitahuan itu juga 

berarti undangan untuk ikut serta dalam pro-

 
3 1. Upacara 4 dan 5 pada waktu sekarang, biasanya 

digabungkan saja menjadi satu kegiatan, untuk tujuan 

ses perkawinan. Pemberian bantuan tenaga, 

harga dan sebagainya dari kaum kerabat. 

4.  Mappaenre' balanca (Bg) = Appanai' leko 

(Mk.), yaitu satu upacara iring-iringan pria-

wanita, muda-mudi dari keluarga pihak laki-

laki, membawa belanja perkawinan beserta 

jenis-jenis buah-buahan, kue-kue, perang-

kat-perangkat pakaian perlengkapan wanita 

(pengantin). Pihak keluarga wanita, mene-

rima rombongan itu dengan upacara mem-

beri jamuan. Beberapa hari kemudian, 

menyusul acara. 

5.  Menre' alena (Bg) = Naiki kalennal Leko' 

Lompona (Mk), yaitu ketika pengantin laki-

laki dengan arak-arakan keluarga pria-

wanita, tua-muda dari pihak keluarga laki-

laki diantar ke rumah pengantin perempuan. 

Arak-arakan ini membawa "sunrengsun-

rang" (Bg-Mk). Setelah arak-arakan dan 

pengantin lelaki diterima ke dalam keluarga 

wanita, dilangsungkan upacara akad nikah.3 

6.  Aggaukeng (Bg) = Pa' gaukang (MK), ialah 

praktis dan penghematan. Ada juga semacam perka-

winan yang disebut Kawissoro, berarti setelah 



Mattulada 

 25 

upacara keramaian yang diadakan baik oleh 

keluarga pihak pengantin perempuan mau-

pun laki-laki, ditempatnya masing-masing, 

atau digabungkan dalam satu pesta bersama-

sama pada satu waktu dan tempat. Pada 

pesta perkawinan itu, hadirlah undangan 

kerabat-keluarga dan handai-taulan, me-

nyampaikan hadiah perkawinan yang dise-

but "Soloreng" (Bg), "Panngiori" (Mk). 

7.  Marola (Bg) = Nilekka' (Mk), ialah suami-

istri baru, berkunjung ke rumah orangtua 

pihak suami. Mereka menginap beberapa 

hari di rumah itu. Dalam kunjungan itu, si 

istri membawa pemberian-pemberian untuk 

semua anggota keluarga suaminya. Hadiah-

hadiah itu berupa sarung dari keluarga 

perempuan. Setelah itu maka suamiistri baru 

itu pun kembali ke rumah istri, untuk tinggal 

beberapa lamanya di sana.  

 

Barulah setelah itu suami-istri dapat me-

nempati rumah mereka sendiri (rumahtangga 

baru), sebagai keluarga baru. Nalaoanni alena 

(Bg) = Naentengammi kalenna (Mk), berarti 

mereka sudah berdiri sendiri. 

 

Pembentukan keluarga yang tidak melalui 

cara-cara seperti yang disebutkan di atas (deng-

an kemungkinan penyederhanaan-penyerder-

hanaan tata caranya yang dapat dilakukan 

berdasar persepakatan kedua pihak keluarga), 

antara lain dengan membawa lari perempuan, 

Mallariang (Bg) = Allariang (Mk), atau 

bersama-sama melarikan diri (silariang-[Bg-

Mk]), cara ini sangat berbahaya. Kawin silar-

iang biasa terjadi, karena penolakan pinangan 

oleh keluarga pihak wanita, sedangkan kedua 

remaja telah saling jatuh cinta.  

 
pernikahan dilakukan kedua orang suami-istri itu 

belum boleh serumah. Baru setelah pesta perkawinan 

yang dilakukan beberapa bulan kemudian selesai 

suami-istri dapat bersatu. 

Kawin silariang, menimbulkan peristiwa 

siri'. Semua anggota kerabat keluarga pihak 

wanita yang dibawa lari atau minggat bersama 

lelaki itu, menjadi To-marisi'. Tomarisi' ini 

terutama ialah keluarga wanita yang terdekat, 

yaitu ayah, paman-paman, saudara-saudara dan 

sepupu-sepupunya. Sebagai To-marisi' mereka 

merasa berkewajiban untuk membunuh lelaki 

yang melarikan itu, bila bertemu di tempat 

umum. Tomarisi' tidak boleh melakukan pem-

bunuhan atas lelaki yang membawa lari itu, 

bilamana lelaki itu melakukan pekerjaan di 

sawah, atau telah menyerahkan diri di bawah 

perlindungan seseorang yang terpandang dalam 

negeri. 

Dalam keadaan bersembunyi, yang sering 

bisa berlangsung berbulan-bulan malahan ber-

tahun-tahun lamanya, si lelaki kemudian (se-

nantiasa) berusaha mencari perlindungan pada 

orang-orang terkemuka dalam masyarakat. 

Orang terkemuka itu, kalau ia sudi, akan mem-

pergunakan kewibawaannya untuk meredakan 

"peristiwa siri" itu, dengan mengusahakan agar 

To-marisi dapat menerima laki-laki itu, suami-

istri, dalam keluarga melalui satu cara tertentu 

yang disebut maddeceng (Bg) atau abaji' (Mk), 

artinya berbaik kembali. Kalau Tomarisi' dapat 

menerima mereka kembali, maka keluarga 

pihak laki-laki akan mengambil inisiatif untuk 

melaksanakan upacara maddeceng atau 

ma'baji' tersebut. 

Satu jenis perkawinan lainnya yang bisa 

juga terjadi yaitu yang disebut erangkale (Bk-

Mk). Erangkale artinya pihak wanita akhirnya 

mengambil inisiatif. Wanita (gadis) dengan 

membawa songkok atau keris lelaki yang per-

nah menggaulinya ke rumah penghulu, untuk 

meminta dinikahi oleh lelaki yang disebutnya. 

2. Malam sebelum pernikahan, diadakan upacara 

mappacci (Bg) = Akkorongtigi (Mk), yaitu upacara 

pacaran (memerahkan kuku). Dilakukan baik di rumah 

wanita, maupun di rumah pria. 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 26 

Erangkale dapat terjadi kalau : 

 

1. Perempuan merasa diri terdesak oleh keada-

an, misalnya karena dianggap lelaki yang 

dikasihinya tidak bertanggung-jawab dalam 

percintaan. 

2. Perempuan merasa diri dihinakan oleh 

seorang lelaki. 

3. Takut diketahui oleh keluarganya. 

 

Cara penyelesaiannya, bila lelaki yang di-

tunjuknya merasa bertanggung-jawab, dia ni-

kahi perempuan itu, lalu melakukan usaha 

perbaikan seperti pada silariang. Atau lelaki 

sebelum nikah, meminta perempuan itu kem-

bali ke rumahnya, untuk dipinang seperti jalan 

biasa. 

Sompa Sunreng (Bg) = Sunrang (Mk), ialah 

uang mahar atau mas kawin. Uang mahar itu 

bertingkat-tingkat sesuai dengan derajat sosial 

dari gadis yang di-pinang dan dihitung dalam 

nilai real (Rella' Bg = Reala' Mk), ialah nilai 

nominal F. 2. (dua gulden zaman Hindia Belan-

da). Beberapa kejadian terakhir, 1 real diberi 

nilai nominal Rp 100,sampai Rp 150,-. 

Mas kawin yang diberi nilai nominal 

menurut jumlah real itu, dapat saja terdiri atas 

sawah, kebun, keris pusaka dan lain sebagainya 

yang semuanya mempunyai makna yang 

penting dalam perkawinan. 

Dahulu kala sompa = sunrang/sunreng me-

nurut derajat-derajat sosial gadis yang dipinang 

itu, diperhitungkan dengan sangat teliti, karena 

sangat menyangkut tentang derajat sosial ke-

luarganya. Garis besar dari keadaan itu diikuti 

juga sampai saat ini, walaupun tidak diperhi-

tungkan seteliti dahulu kala. Adapun tingkat-

tingkat sunrang/ sunreng itu, menurut daerah 

kebiasaan berlakunya sebagai berikut: 

 

1. GOWA (patroon orang Makassar)  

Sunrang tertinggi yang berlaku bagi Ana' 

Ti'no, adalah 80 reala. Di bawah itu, berlaku 

bagi para Ana'-ana' KaraEng, adalah 44, 40, 

28, sesuai dengan derajatnya masing-masing. 

Bagi lapisan Tu-baji 20, atau 16 reala, dan bagi 

Tu-samara' 14 reala. 

 

2. LUWU. Terdapat tingkat-tingkat sunreng 

atau sompa sebagai berikut : 

a. Sompa To-Selli', hanya pernah terjadi 

bagi pengantin To-manurung. Jumlah 

mas kawinnya, ialah 100 kati emas atau 

8.000 real. 

b. Sompa To-Leba, diberikan kepada 

pengantin perempuan anak raja penuh 

dari Datu Luwu'. Jumlah mas kawinnya 

50 kati emas, atau 4.000 real. 

c. Sompa To-Luwu', diberikan kepada 

pengantin anak bangsawan Luwu', seban-

yak 10 kati emas + 10 tai, atau 880 real. 

d. Sompa Ujung-aju, diberikan kepada 

pengantin anak-anak bangsawan dengan 

penyederhanaan dengan perhitungan 

bulat 880 real. 

 

Sejak tahun 1875, bagi orang-orang Jan-

nang, Anrong Guru, Kapala dan sebagainya. 

Dalam kekuasaan Hindia Belanda, Kerajaan 

Gowa menjadi daerah Swapraja yang disebut 

Zelfbesturende Landschappen, dengan status 

administratif Onderafdeling Gowa dalam ling-

kungan Afdeling Makassar. Raja Gowa dalam 

menjalankan pemerintahan di samping pembe-

sar-pembesar kerajaan dengan perubahan fung-

si-fungsinya, terdapat seorang Controleur Be-

landa yang menjadi supervisor. 

Pada zaman sekarang Kerajaan Gowa, baik 

sebagai kerajaan maupun sebagai swapraja 

tidak ada lagi. Kini Gowa menjadi daerah 

kabupaten dengan seorang bupati sebagai ke-

pala daerahnya. Negeri bawahannya menjadi 

kecamatan di bawah pimpinan seorang camat 

dan daerah terkecil adalah desa-desa dipimpin 



Mattulada 

 27 

oleh kepala-kepala desa. 

 

Tana Bone 

Tana Bone, sebagai satu kerajaan diperintah 

oleh seorang raja yang disebut Mangkau'e ri 

Tana Bone (yang berdaulat di Bone). Raja ini 

di dalam menjalankan kekuasaan sehari-hari 

didampingi oleh pembesar-pembesar kerajaan, 

serupa dengan menteri-menteri kerajaan yang 

terdiri atas: 

 

a. To-makkadannge Tana, adalah semacam 

Mangkubumi, atau Perdana Menteri. Dialah 

yang memimpin A penyelenggaraan kekua-

saan pemerintahan dan membagi kekuasaan 

untuk diselenggarakan atau dijalankan oleh 

pembesar lainnya dalam kerajaan. Dia 

pulalah bertindak sebagai Wakil Raja. 

b. To-marilaleng, dialah yang memimpin De-

wan Eksekutif Kerajaan yang disebut "Ade' 

pitu Tana Bone’. 

c. Ade’ pitu, pada awal kejadiannya adalah 7 

kepala wanua (negeri) yang menggabung-

kan negerinya masingmasing, membentuk 

Tana Bone. Pada perkembangan selanjut-

nya, ke7 kepala wanua itu, dengan mem-

bawa nama wanua-nya duduk dalam dewan 

kerajaan dengan membagi tugas pemerin-

tahan sebagai berikut: 

1. Arung Macege', urusan pemerintahan/ 

administrasi umum kerajaan. 

2. Arung Ponceng, urusan keamanan 

/pertahanan kerajaan. 

3.  Arung Tibojong, urusan kehakiman. 

4. Arung Tanete ri Attang, urusan pem-

bangunan pekerjaan umum. 

5. Arung Tanete ri Awang, urusan keuang-

an/ekonomi. 

6. Arung Ta', urusan pendidikan dan peng-

ajaran. 

7. Arung Ujung, urusan agama dan pene-

rangan. 

d. To-marilaheng Lolo, dia bertugas meng-

awasi daerah-daerah bawahan yang dipe-

rintah oleh raja-raja bawahan (Arung 

Palili’). 

e. Ponggawa, Panglima Angkatan Perang Ke-

rajaan, menyusun kekuatan pertahanan dan 

perlawanan. Di bawah pimpinan Ponggawa 

ini, terdapat tiga orang panglima bawahan, 

yang disebut dulung, yaitu: 

1. Dulung Awang Tangka’ 

2. Dulung Ajang Ale’ 

3. Dulung Lamuru 

 

Wilayah Tana Bone, dibagi ke dalam bebe-

rapa negeri (bawahan) yang disebut wanua. 

Kepala-kepala wanua itu disebut Arung Palili. 

Wanua-wanua itu dibagi atas desa-desa. Desa-

desa di Bone itu disebut pada umumnya 

Kampong. Kampong itu dipimpin oleh seorang 

Kepala kampong, yang biasanya disebut: Jen-

nang, Macoa, Kepala, To 'do' dan sebagainya. 

Dalam kekuasaan Hindia Belanda, Bone 

menjadi daerah Swapraja Zelfbesturende land-

schappen dalam status administratif Onder-

afdeling Bone, dalam lingkungan Afdeling 

Bone. Raja Bone dalam menjalankan pemerin-

tahan di samping Ade' Pitu, terdapat seorang 

Controleur Belanda yang menjadi supervisor. 

Kini Bone adalah sebuah kabupaten, dipim-

pin oleh seorang bupati sebagai kepala daerah. 

Negeri bawahannya menjadi kecamatan yang 

dipimpin oleh camat dan desadesanya dipimpin 

oleh para kepala desa. 

 

Tana Wajo 

Tana Wajo, adalah sebuah republik Aris-

tokratis. Diperintah oleh seorang ketua republik 

yang disebut Arung Matoa Tana Wajo (Raja 

yang Tua di Wajo). Arung Matoa Wajo dalam 

menjalankan pemerintahan didampingi oleh 

tiga orang pembesar yang disebut Paddanreng 

atau Ranreng (= kembaran), yaitu: 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 28 

(1) Paddanreng Benteng Pola 

(2) Paddanreng Talo' Tenreng 

(3) Paddanreng Tua’ 

 

Ketiga orang paddanreng itu, adalah kepala-

kepala pemerintahan negeri bawahan yang 

membentuk Tana Wajo. 

Di samping paddanreng yang tiga itu ter-

dapat lagi tiga orang pejabat tinggi Tana Wajo 

yang disebut Pabbate Lompo atau Bate Lompo, 

yaitu : 

 

(1) Bate Lompo Betteng Pola, bergelar Pilla' 

(merah) 

(2)  Bate Lompo Talo' Tenreng, bergelar Patola 

(= aneka warna) 

(3) Bate Lompo Tua, bergelar Cakuridi (= 

kuning) 

 

Gelar-gelar itu, adalah sesuai dengan warna 

bate atau panji masing-masing. Pada permu-

laannya mereka bertugas khusus untuk urusan-

urusan keamanan dan peperangan dalam wila-

yahnya masing-masing. Lambatlaun karena 

pertumbuhan kepentingan administrasi kekua-

saan, maka mereka pun ikut menjalankan pe-

merintahan dan bertugas laksana menteri-

menteri pembantu Arung Matoa. 

Ketiga orang paddanreng bersama tiga 

orang Bate Lompo, bersama-sama merupakan 

sebuah dewan yang disebut "Arung Ennennge" 

atau "Petta Ennennge" (dewan pertuanan yang 

6). Bilamana Arung Matowa ikut hadir dalam 

dewan itu, maka ketujuhnya disebut "Petta 

Wajo", atau pertuanan Tana Wajo, sebagai 

pucuk pimpinan kekuasaan Tana Wajo yang 

tertinggi. 

Di bawah "Petta Wajo", terdapat sebuah 

lembaga yang disebut Arung Mabbicara, 

jumlahnya 30 orang, masing-masing 10 orang 

menjadi pendamping dari masing-masing pad-

danreng yang tiga orang. Lembaga Arung 

Mabbicara ini, dapat dianggap sebagai par-

lemen Tana Wajo, yang bertugas: 

 

a. Maddette' bicara, atau menetapkan hukum-

hukum/undang-undang. 

b. Mattetta, mappano' pate' bicara, atau meng-

awasi, mengusulkan dan menyampaikan hal 

ikhwal tentang penyelenggaraan dan pelang-

garan hukum-hukum dan aturan-aturan 

untuk ditangani oleh Petta Wajo. 

 

Selain lembaga-lembaga Petta Wajo, seba-

gai pucuk pimpinan pemerintahan tertinggi 

Tana Wajo, dan Arung Mabbicara sebagai ba-

dan legislatif Tana Wajo, terdapat lagi lembaga 

yang disebut Suro ri bateng. Suro ri bateng ini 

pun 3 orang anggotanya yang berasal dari 3 

wanua. Mereka adalah semacam duta, yang 

melaksanakan tugastugas: 

 

1. Menyampaikan kepada rakyat hasil-hasil 

permufakatan dan perintah dari para pad-

danreng. 

2. Menyampaikan kepada rakyat perintah-

perintah dari para Bate Lompo. 

3. Menyampaikan kepada rakyat, hasil per-

mufakatan dan perintah-perintah dari Petta 

Wajo. 

 

Seluruh pranata sosial Tana Wajo, yaitu 

Arung Matoa (1 orang), Arung Ennennge (6 

orang), Arung Mabbicara (30 orang), Suro ri 

bateng (3 orang), jumlah seluruhnya 40 (empat 

puluh orang), adalah badan pemerintahan Tana 

Wajo, disebut juga "Arung PatappuloE" (= 

Pertuanan 40 orang), atau disebut juga "Puang 

ri Wajo" (= Penguasa Tana Wajo). Dalam Ade' 

Tana (hukum negara Tana Wajo) dikatakan 

bahwa "Puang ri Wajo" inilah yang Paoppang 

pelengenngi Tana Wajo (= yang menelung-

kupkan dan menengadahkan Tana Wajo, arti-

nya Puang ri Wajo atau Arung PatappuleE itu-



Mattulada 

 29 

lah yang memangku kedaulatan rakyat Wajo. 

Di bawah tiap-tiap paddanreng (kepala 

wanua), terdapat Punggawa, atau Matowa, 

yang mengepalai tiap-tiap perkampungan asal, 

yaitu Majauleng, Sa'bangparu dan Tekkalala'. 

Punggawa ini sering juga disebut "Inanna tau 

maegaE (= induk dari orang banyak). Para 

punggawa menjalankan pemerintahan lang-

sung atas rakyat dalam wilayah masing-masing 

dan menjadi penghubung antara Petta Wajo 

dengan Arung Lili (Raja-raja bawahan), di 

seluruh Tana Wajo. 

Pada zaman kekuasaan Hindia Belanda, 

Wajo menjadi daerah Swapraja, Zelfbestur-

ende-Landschappen, dalam status administratif 

Onderafdeling Wajo, dalam lingkungan Afde-

ling Bone. Arung Matowa Wajo menjalankan 

pemerintahan didampingi oleh Arung En-

nennge. Untuk supervisor ditempatkan juga 

seorang Controleur Belanda. Wanua-wanua 

dijadikan distrik.  

Kini Wajo adalah sebuah Kabupaten, dipim-

pin oleh seorang bupati, sebagai kepala daerah. 

Negeri-negeri bawahan wanua menjadi keca-

matan yang dipimpin oleh para camat dan desa-

desanya dipimpin oleh para kepala desa. 

 

Bentuk-bentuk Umum Desa-desa di Sulawesi 

Selatan 

Desa-desa di Sulawesi Selatan sekarang, 

merupakan kesatuan-kesatuan administratif 

yang terbawah dalam struktur kenegaraan Re-

publik Indonesia. Desa-desa itu adalah gabung-

an-gabungan sejumlah kampong-kampong 

lama. Setelah penggabungan-penggabungan itu 

maka disebutlah desa (gaya baru). Dengan gaya 

baru yang ada sekarang dibentuk berdasarkan 

surat keputusan Gubernur Sulawesi Selatan, 

tanggal 20 Desember 1965, No. 450/XII/1965. 

Sebuah kampong dalam gaya lama biasanya 

terdiri atas sejumlah keluarga yang mendiami 

di antara sepuluh sampai dua ratus rumah-

tangga. Rumah-rumah biasanya terletak ber-

deret menghadap ke selatan atau ke barat. 

Kalau ada sungai di desa maka akan diusahakan 

rumah-rumah dibangun dengan membelakangi 

sungai. Pusat kampong lama merupakan suatu 

tempat keramat (possitana) dengan suatu 

pohon waringin yang besar kadang-kadang 

dengan sebuah rumah pemujaan atau saukang. 

Kecuali tempat keramat pada setiap kampong 

pada umumnya terdapat langgar atau mus-

hala/masjid. 

Sebuah kampung gaya lama dipimpin oleh 

seorang kepala kampung yang disebut Matoa, 

Jannang, Lompo', Arrong Guru, To'do' dan 

sebagainya, dengan dua orang pembantunya 

yang disebut sariang atau parennung. Suatu 

gabungan kampung dalam struktur asli disebut 

wanua, yang dipimpin oleh seorang Kepala 

Wanua, disebut Arung, Gallarang atau Kara-

Eng. 

Rumah-rumah tempat kediaman penduduk 

di dalam kebudayaan Bugis-Makassar dibang-

un di atas tiang (rumah panggung) yang terdiri 

atas tiga tingkat/bagian atas, tengah dan bawah, 

yang masing-masing mempunyai fungsi-fungsi 

khusus: 

 

a. Rakkeang (Bg) Pammakkang (MK), adalah 

bagian atas rumah, di bawah atap. Ting-

kat/bagian ini, dipakai untuk menyimpan 

padi dan lain-lain persediaan pangan dan 

juga untuk menyimpan benda-benda pusaka. 

b. Alebola (Bg) Kale-balla (Mk), adalah 

ruangan-ruangan tempat tinggal manusia, 

yang terbagi-bagi ke dalam ruang-ruang 

khusus, untuk menerima tamu, untuk tidur, 

untuk makan dan untuk dapur. 

c. Awasao (Bg) Passiringang (MK), adalah 

bagian bawah lantai panggung, yang dipakai 

untuk menyimpan alat-alat pertanian dan 

untuk kandang ayam, kambing atau ternak 

lainnya. Pada zaman sekarang, bagian 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 30 

bawah rumah ini, sering ditutup dengan 

dinding, dan sering dipakai untuk tempat 

tinggal manusia pula. 

 

Rumah-rumah orang Bugis-Makassar, juga 

digolong-golongkan menurut lapisan sosial 

dari penghuninya. Berdasarkan hal itu, maka 

ada tiga macam rumah, ialah: 

 

a. Sao-raja (Bg) Balla'lompo (Mk), adalah 

rumah besar, yang didiami oleh keluarga 

raja atau kaum bangsawan. Ciri-cirinya 

antara lain sebagai berikut: berpetak 5, 7 

atau 9; bubungan (Timpalaja' [Bg]), Sambu 

Layang/ Timba' laya (Mk), bersusun 5 bagi 

raja berkuasa dan bersusun 3 bagi bang-

sawan lainnya; mempunyai sapana (Bg-Mk) 

yaitu tangga beralas, dan diatapi di atasnya. 

Pada orang Bugis, rumah "sauraja" yang 

berpetak lebih dari tujuh, disebut juga 

“salassa". 

b. Sao-piti' (Bg), Tarata' (Mk), adalah rumah 

tempat kediaman, bentuknya lebih kecil, 

berpetak tidak lebih dari empat; berhubung-

an satu atau tiga, Busy tidak mempunyai 

sapana. Biasanya didiami oleh orang baik-

baik yang motaia kaya atau berkedudukan 

dan terpananalb dang dalam masyarakat. 

c. Bola (Bg) Balla' (Mk), adalah rumah tempat 

kediaman buat rakyat pada umumnya. Rata-

rata berpetak tiga, berbubungan lapis dua, 

tidak ber-sapana. 

 

Semua rumah tradisional orang Bugis-

Makassar mempunyai panggung lebih rendah 

dari ale-bola (Bg) Kaleballa (Mk), yang 

terletak di balik pintu, di bagian atas dari 

tangga. Panggung rendah itu disebut tamping 

(Bg-Mk), adalah tempat bagi para tamu untuk 

menunggu, sebelum dipersilakan oleh tuan 

rumah, masuk ke dalam ruangan tamu. 

Pada permulaan membangun rumah, se-

orang ahli adat dalam hal membangun rumah 

(Panrita-bola), menentukan tanah tempat 

rumah itu akan didirikan. Berbagai macam 

ramuan, berupa buah-buahan dan daun-daunan 

diletakkan pada tempat itu. Setelah kerangka 

rumah didirikan, maka di bagian atas tiang 

digantungkan juga berbagai ramuan dan sajian-

sajian berupa buahbuahan dan pisang batu, 

untuk menolak bala, mencegah malapetaka 

yang mungkin dapat menimpa rumah itu 

beserta penghuninya. 

Sebelum rumah baru itu dinaiki, diadakan 

upacara "Passili" (Bg-Mk) untuk mengusir roh-

roh jahat yang berdiam di sekitar tempat 

berdirinya rumah itu. Di dalam rumah pun 

diadakan upacara yang sama, untuk mengusir 

roh-roh jahat yang mencoba ikut berdiam 

dalam rumah baru itu. Selesai Passili' lalu 

diadakan makan bersama dengan keluarga 

yang lebih luas. 

 

Adat Istiadat dan Agama 

Adat Istiadat 

 

Orang Bugis-Makassar, terutama yang 

hidup di desa-desa, dalam kehidupannya se-

hari-hari, masih banyak terikat oleh sistem 

norma dan aturan-aturan adat yang dianggap 

luhur dan keramat. Keseluruhan sistem norma 

dan aturan-aturan adatnya itu disebut panng-

aderreng (Bg); panngadakkang (Mk). Pannga-

derreng atau panngadakkang ini, dapat 

diartikan sebagai keseluruhan norma yang me-

liputi bagaimana seseorang harus bertingkah-

laku terhadap sesamanya manusia dan terhadap 

pranata sosialnya secara timbal-balik, dan yang 

menyebabkan adanya gerak (dinamik) masya-

rakat. 

Sistem panngaderreng = panngadakkang, 

yang selanjutnya kita sebut sistem adat Bugis-

Makassar itu, terdiri atas lima unsur pokok 

ialah: (1) Ade' (Bg) = Ada' (Mk); (2) Bicara 



Mattulada 

 31 

(Bg)+(Mk); (3) Rappang (Bg-Mk); (4) Wari' 

(Bg-Mk) dan (5) Sara' (Bg-Mk). Yang disebut 

terakhir ini, adalah unsur pokok dari sistem 

adat Bugis-Makassar yang berasal dari ajaran 

Islam, yaitu syariat, atau hukum syariat Islam. 

Unsur-unsur pokok tersebut terjalin satu sama 

lain sebagai satu kesatuan organis dalam alam 

pikiran orang Bugis-Makassar, yang memberi 

dasar sentimen kewargaan masyarakat dan rasa 

harga diri yang semuanya terkandung dalam 

konsep SIRI'. (Tentang konsep ini, akan 

dibicarakan lebih jauh dalam bagian berikut). 

Kelima unsur pokok sistem adat orang 

Bugis-Makassar, dapat diterangkan dengan 

ringkas, satu persatu sebagai berikut: 

 

1. Ade' (Bg); Ada' (Mk)  

Terdapat kebiasaan untuk menerjemahkan 

ade' / ada' itu dengan adat. Hal itu telah mem-

bawa banyak salah pengertian yang dapat 

mengelirukan. Dan akan lebih keliru lagi, apa-

bila ade'lada' itu, diterjemahkan dengan hukum 

adat atau hukum kebiasaan. Untuk menghindari 

hal itu, maka lebih baik apabila dikatakan 

bahwa ade'/ ada', meliputi semua usaha orang 

BugisMakassar dalam memperistiwakan diri 

dalam kehidupan bersama dalam semua la-

pangan kebudayaan. Tiap-tiap segi kebuda-

yaan mengandung aspek ade' / ada' dan ade' / 

ada' itulah memberikan isi kepada pannga-

derreng/panngadakkang. Apabila panngader-

reng/panngadakkang itu adalah kumpulan dari 

seluruh aspek ade / ada', maka dapatlah dika-

takan bahwa panngaderreng/ panngadakkang 

adalah wujud kebudayaan pada orang Bugis-

Makassar, dan ade' / ada' adalah konkritisasi 

atau penjelmaan sesuatu aspek kebudayaan dari 

orang Bugis-Makassar. Karena itu, secara garis 

besarnya dalam lingkungan panngaderreng/ 

panngadakkang, dalam arti menurut polanya, 

adalah ade' / ada' dalam arti sesungguhnya, 

seperti : 

 

1.1 Ade' Akkalabinengeng (Bg) Ada' Passi-

kalabineng (Mk), ialah yang menerangkan 

tentang hal-ihwal manusia berumahtangga, di 

dalamnya tercakup antara lain: 

a. Norma-norma mengenai keturunan yang 

boleh atau tidak boleh saling kawin-

mengawini. Wari' Akkalabineng, medaynge-

nai aspek genealogis dan kedudukan sosial 

dalam perkawinan; 

b. Norma-norma mengatur hubungan hak 

kewajiban dalam hidup rumahtangga. "Bic-

ara Akkalabineng", mengenai aspek hukum 

perkawinan; 

c. Norma-norma mengatur pola perkawinan 

sebagaimana diharapkan oleh tiaptiap 

perkawinan "Rappang Akkalabineng", yaitu 

aspek ideal dalam pola kehidupan rumah-

tangga termasuk di dalamnya etika dan 

pendidikan berkeluarga; 

d. Norma-norma kedirian dan harga diri hedi 

dari suatu perkawinan agar Wari', Bicara 

dan Rappang Akkalabineng itu terpelihara 

sebagaimana patutnya, maka semuanya di-

sandarkan kepada Siri' Akkalabineng, 

sebagai aspek stabilisator dalam hubungan 

perkawinan ke dalam rumahtangga dan 

integrasinya keluar rumahtangga itu sendiri. 

 

1.2 Ade' Tana (Bg), Ada' Butta (Mk), adalah 

norma-norma mengenai hal-ihwal bernegara 

dan memerintah negara dan berwujud sebagai 

hukum negara, hukum antarnegara, serta etika 

dan pembinaan insan politik. Hal-hal itu 

meliputi antara lain: 

 

a. Norma-norma yang mengatur atau mengatur 

hubungan status kekeluargaan antarnegara, 

mengatur syarat-syarat ketemurunan pe-

mangku jabatan negeri. "Wari' Tana", 

mengenai aspek kekeluargaan antara sesuatu 

subyek dan subyek lainnya, dan menentukan 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 32 

polapola tingkah-laku dalam melakukan 

hubungan itu. 

b. Norma-norma yang mengatur pelaksub-

sanaan hak dan kewajiban dua subyek Di 

secara timbal-balik. Bicara Tana, mengenai 

aspek-aspek hukum tata negara, mengatur 

bagaimana negara dan warga negara beraksi 

secara timbalbalik dalam memenuhi hak dan 

kewajibannya masing-masing. 

c. Norma-norma yang mengatur pola kehi-

dupan negara, bagaimana seharusnya negara 

itu memperlakukan diri seperti diharapkan 

oleh pola-pola ideal tentang diadakannya 

negara itu. "Rappang Tana", yaitu aspek 

ideal dalam pola kehidupan negara termasuk 

di dalamnya etika dan pendidikan insan 

politik. 

d. Norma-norma yang mengatur kedirian dan 

kepribadian khas dari negara dan warganya, 

agar Wari', Bicara dan Rappang Tana/Butta 

itu terselenggara sebagaimana mestinya. 

"Siri' Tana", STS yaitu aspek stabilisator 

dan dinamisastor dalam semua kegiatan 

negara ke dalam dan ke luar. 

 

Pengawasan dan pembinaan ade' dalam ma-

syarakat orang Bugis-Makassar, biasanya dila-

kukan oleh beberapa pejabat adat, seperti 

Pakkatenni Ada' (Bg), Tumannaggala' Ada' 

(Mk), artinya pemegang Adat; Puang Ade' 

(Bg), KaraEng Ada' (MK), artinya pertuanan 

Adat; Parewa Ade' (BgMk) dan lain 

sebagainya. 

 

2. Bicara (BgMk) 

Bicara, adalah unsur pokok dari sistem adat 

orang Bugis-Makassar, yang mengenai semua 

aktivitas dan konsep-konsep yang bersangkut-

paut dengan peradilan, yang kurang lebih sama 

dengan hukum acara, menentukan prosedur 

serta hak-hak dan kewajiban seseorang yang 

mengadukan sesuatu perkara. Selain daripada 

itu, bicara pun berfungsi represif terhadap 

pelanggaran panngaderreng/panngadakkang 

pada umumnya. Dalam hal ini bicara menem-

patkan diri pada batasan sebagai reaksi formal 

dari ade' terhadap segala sesuatu dalam lingkup 

hidup masyarakat yang memolakan diri pada 

suatu sistem kemasyarakatan dalam sistem ke-

budayaan yang disebut panngaderreng/ panng-

adakkang. 

Pengawasan dan pembinaan bicara dalam 

masyarakat orang Bugis-Makassar dilakukan 

oleh pejabat-pejabat Adat yang disebut 

PabbicaraE, TomabbicaraE (Bg), atau Pab-

bicaraya, Tumabbicaraya (Mk), dapat diarti-

kan sebagai Hakim. 

Bicara, selaku salah satu unsur pokok dari 

panngaderreng/panngadakkang, dengan sendi-

rinya tidak mungkin melepaskan diri dari land-

asan kejiwaan keseluruhan sistem. Karena itu 

tidak dapat dipisahkan secara tegas batas-batas 

kegiatan sesuatu aspek dari aspek lainnya, 

tanpa menyinggung segisegi lainnya yang akan 

tetap masuk-memasuki kegiatan integral hidup 

kemasyarakatan itu. Akan tetapi, sesuatu aspek 

karena sudah menyatakan diri dalam suatu 

simbol ucapan bicara, maka niscaya sejak dari 

awalnya telah menonjolkan segi-seginya yang 

khas dan mengambil peranan lebih kuat dari 

aspek-aspek lain yang terdapat dalam sistem 

yang bulat itu. 

Oleh karena bicara merupakan aspek panng-

aderreng/panngadakkang yang berfungsi repre-

sif, maka ia akan banyak menampilkan kenya-

taan-kenyataan yang mudah diamati realitasnya 

dalam kehidupan, bila dibandingkan dengan 

aspek-aspek lainnya. Ade'/Ada' menurut ling-

kupnya adalah lebih luas daripada bicara. 

Karena itu ade'/ ada' lebih bersifat preventif. 

Ade'/Ada' memelihara stabilitas masyarakat, 

mencegah perbuatan-perbuatan jahat dari para 

penjahat, menghalangi perbuatan sewenang-

wenang (aniaya) dari orang-orang kuat, dan 



Mattulada 

 33 

melindungi orang-orang yang lemah. Bicara 

adalah lebih bersifat represif, menyelesaikan 

sengketa, mengembalikan dan memulihkan 

sesuatu ketidakwajaran kepada keadaannya 

yang wajar. 

Bicara dalam laku operasionalnya, sebagai 

tindakan represif, harus berpijak pada keadaan 

obyektif, oleh karena itu menimbang sama 

berat dan sama ringannya kedua pihak yang 

bersengketa tentang saksi dan pendirian kedua 

belah pihak. Bicara bertujuan menetapkan 

kembali atau memulihkan kembali yang benar, 

yaitu tongeng (Bg) = tojeng (Mk). Bilamana 

kita memperhatikan sistemsistem yang berlaku 

dalam bicara, dan ancaman-ancaman hukuman 

yang disediakan bagi tiap-tiap pelanggaran atau 

kejahatan yang terjadi, pada kita segera akan 

timbul kesan bahwa ancaman-ancaman hukum-

an itu seolah-olah menjadi alat untuk menakut-

nakuti orang sehingga tidak beranilah orang 

melakukan pelanggaran terhadap panngader-

reng. Dengan demikian orang dapat meng-

atakan bahwa ancaman atau ketakutanlah yang 

menyebabkan seseorang itu taat pada panng-

aderreng. Dilihat dari segi ancaman hukuman 

ini, kecenderungan untuk membenarkan ang-

gapan itu adalah beralasan juga. 

Akan tetapi apabila dilihat lebih jauh, bahwa 

ancaman-ancaman demikian berat itu dan yang 

kebanyakannya tertuju kepada hukuman mati, 

atau pembuangan/pengusiran dan berlakunya 

asas legalitas, maka dapat dipandang bahwa 

ancaman-ancaman hukuman itu, bukan sekedar 

ancaman agar orang takut melanggarnya, me-

lainkan juga suatu pernyataan bahwa yang 

bersalah itu, telah melepaskan diri dari sistem 

panngaderreng/panngadakkang itu sendiri. 

Tidak memiliki lagi siri' pada dirinya sehingga 

hukuman yang dijalaninya akan diterimanya 

dengan mata terbuka, dengan menerima 

hukuman itu sebagai kewajaran dan tanpa 

penyesalan, berarti ia menunjukkan bahwa 

baginya masih ada rasa harga diri yang menjadi 

unsur penting dalam siri'. Dengan menjalani 

hukuman itu dia merasa bahwa ia ikut mene-

gakkan panngaderreng/panngadakkang yang 

telah dilanggarnya itu. Hal itu dapat dibanding-

kan dengan pendapat Malinowski dan lain-lain 

bahwa semua aktivitas kebudayaan (institution 

dan customs) mempunyai fungsi untuk meme-

nuhi suatu kompleks kebutuhan naluri manusia 

untuk secara timbal-balik dengan sesama 

manusianya dalam masyarakat, menerima dan 

menunaikan kewajiban, menurut suatu prinsip 

yang disebut principle of reciprocity. Custom 

yang bersifat demikian, disebut Malinowski 

effective customs, dan inilah yang termasuk 

lapangan hukum yang menjaga ketertiban 

masyarakat. (Koentjaraningat, Metode Antro-

pologi: 318-319). 

Seseorang yang menerima hukumannya 

dengan kesadaran bahwa dengan hukuman 

sistem panngaderreng-nya, tentulah bukan ke-

takutan yang mendorongnya untuk menaati 

panngaderreng/ panngadakkang, melainkan 

tentunya oleh suatu kesadaran yang sangat 

mendalam yang diterimanya dari dalam pan-

ngaderreng/panngadakkang itu sendiri. Deng-

an demikian seorang Bugis-Makassar yang taat 

pada sistem panngaderreng, setelah berbuat 

kesalahan yang tidak dapat dihindarinya, 

segera menye.ahkan diri untuk menerima 

hukumannya. 

 

3. Rappang (Bg Mk) 

Rappang menurut arti leksikalnya, adalah 

contoh, misalnya, umpama, perumpamaan, per-

samaan dan kias. Pada beberapa lontara Bugis-

Makassar, seringkali untuk kata rappang itu 

digantikan dengan undang-undang, (de Wetten) 

seperti yang disalin oleh Friedericy dalam 

bukunya Standen bij Bugineesen en Makas-

saren. Penggantian kata rappang menjadi 

undang-undang oleh berbagai lontara atau 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 34 

salinan lontara menunjukkan salah satu tanda 

penerimaan kata-kata baru ke dalam masya-

rakat pemakai bahasa Bugis-Makassar. Un-

dang-undang lebih tertentu batas pengertian-

nya, yaitu hukum tertulis, sedang rappang, 

lingkupnya sangat luas, namun pengertian 

undang-undang sudah tercakup dalam konsep 

rappang itu. 

Adapun kandungan isi dari rappang, 

meliputi beberapa fungsi: 

 

a. Stabilisator, sebagai sifatnya undangundang 

yang menjaga ketetapan, uniformitas dan 

kontinuitas sesuatu tindakan dari waktu 

yang lalu sampai masa kini. 

b. Membanding, dalam keadaan tidak ada atau 

belum ada norma-norma atau undang-

undang yang mengatur sesuatu, maka rap-

pang diberi fungsi membanding atas sesuatu 

ketetapan di masa lampau yang pernah 

terjadi atau macam yurisprudensi. "Taro 

wettu palalo, bekka' temmakkasape" (Lon-

tara, Hukum Pelayaran Amanna Gappa), 

artinya Ketetapan waktu yang lalu, walau-

pun sempit akan tetapi tidak menyobek). 

c. Melindungi, berwujud dalam pemalipemali 

atau paseng, atau sejenis magi yang 

berfungsi : 

1. Melindungi milik umum dari gangguan-

gangguan perseorangan; 

2. Melindungi orang-seorang dari keadaan 

berbahaya. 

 

Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa 

rappang dalam wujud sebagai kias atau perum-

pamaan menunjukkan kelakuankelakuan ideal 

dan etika dalam lapanganlapangan hidup ter-

tentu, seperti lapangan hidup kekerabatan, 

lapangan kehidupan politik dan memerintah 

negara dan sebagainya. Di samping itu rappang 

juga berwujud sebagai pandangan-pandangan 

sakral untuk mencegah tindakan-tindakan yang 

bersifat gangguan terhadap hak milik serta 

ancaman terhadap keamanan seorang warga 

masyarakat. 

 

4. Wari' (BgMk) 

Wari' adalah salah satu unsur dari pannga-

derreng/panngadakkang, yang meakukan 

klasifikasi atas segala benda, peristiwa dan 

aktivitas dalam kehidupan masyarakat, menu-

tut kategori-kategorinya. Friedericy menerje-

mahkan wari' itu dengan indeeling in staden. 

Hal itu benar, tetapi kecuali itu, wari' meliputi 

banyak hal lain lagi. Misalnya untuk meme-

lihara tata susunan dan tata penempatan hal-hal 

dan benda-benda dalam kehidupan masyarakat. 

Untuk memelihara jalur dan garis keturunan 

yang mewujudkan lapisan sosial. Untuk 

memelihara hubungan kekerabatan antara raja-

raja dan hubungan negara-negara, sehingga 

dapat diketahui mana yang tua mana yang 

muda, dalam tata upacara kebesaran. 

Dalam hidup kenegaraan, ada disebut wari' 

tana. Itu berarti tata negara. Juga dalam pena-

taan hukum dan penataan hubungan keke-

luargaan ditentukan menurut wari', yang dalam 

garis besarnya dapat dikemukakan sebagai 

contoh: 

 

a. Wari' Tana, ialah tata kekuasaan dan tata 

pemerintahan dalam hal mengenai dasar-

dasarnya. Bagaimana raja memperlakukan 

diri terhadap rakyat, bagaimana rakyat 

memperlakukan diri terhadap rajanya, hal 

itu semua termasuk dalam lingkup wari' 

tana. Bagaimana hubungan kerja antara 

Pampawa Ade' dengan raja, selanjutnya 

dengan rakyat secara timbal-balik, semua 

diatur dalam wari' tana. Tata cara meng-

hadap raja, menyertai raja dalam perjalanan 

dengan ketertiban dan tata caranya masing-

masing itu pun disebut wari' dari panng-

aderreng/ panngadakkang. 



Mattulada 

 35 

b. Wari’ Asseajingeng (Bg), Wari' Passi-

bijaeng (Mk), adalah tata tertib yang menen-

tukan garis keturunan dan kekeluargaan. 

Dalam wari' inilah dibicarakan siapa me-

nempati golongan ananam karung, siapa To-

maradeka, siapa ata, sehingga ia merupakan 

tata tertib tentang sendi-sendi pelapisan 

masyarakat. Dalam hubungan kawin-

mawin, wari'lah memegang peranan pen-

ting. Apabila wari' dikacaukan, maka tidak 

menentulah keturunan dan hubungan keke-

luargaan dalam masyarakat, dan dengan 

demikian kacau-balaulah masyarakat itu. 

c. Wari’ Pangoriseng, ialah mengenai tata 

urutan (volg-orde) dari hukum, suatu sistem 

tata hukum. Inilah yang menentukan sesuatu 

ketentuan undangundang atau hukum batal 

atau berlaku, dilihat dari sudut jenis kekuat-

an formal dan materilnya. Misalnya disebut 

dalam Lontara: 

"rusa' taro arung, tenrusa’ taro ade’, 

rusa' taro ade', tenrusa' taro anang, 

rusa' taro anang, tenrusa’ 

taro to-maega”. 

Artinya: 

"batal ketetapan raja, tak batal ketetapan 

ade’ 

batal ketetapan ade', tak batal ketetapan 

kaum 

batal ketetapan kaum, tak batal ketetapan 

rakyat”. 

Menentukan tingkat-tingkat berlakunya 

sesuatu ketentuan, itulah menjadi cakupan 

Wari’. 

 

Setelah mengetahui garis besar makna dan 

fungsi wari' dalam panngaderreng/ pannga-

dakkang, maka akan tampaklah betapa saling 

isi mengisinya sendi-sendi pokok panngader-

reng/panngadakkang yang empat itu, ialah 

ade', bicara', rappang, dan wari. Apabila ade' 

berfungsi preventif dalam pergaulan hidup 

untuk menjaga kelangsungan masyarakat dan 

kebudayaan, bicara berfungsi represif, untuk 

mengembalikan sesuatu pada tempatnya, 

rappang berfungsi stabilisator, untuk kesinam-

bungan pola peradaban, maka wari' memberi-

kan peranannya dalam "mappalaiseng', yaitu 

mengatur kompetisi masing-masing, sehingga 

tidak terjadi saling bentrokan. Wari' memberi-

kan ukuran keserasian dalam perjalanan hidup 

kemasyarakatan dalam panngaderreng/ panng-

adakkang secara keseluruhan. Dengan perkata-

an lain ade' memberikan tuntutan hidup, bicara 

memulihkan ketidakwajaran kepada kewajar-

an. Rappang mempertahankan pola untuk 

kelanjutannya, sedang wari' memberikan kese-

imbangan antara oposisi-oposisi yang terjadi 

dalam masyarakat. 

 

5. Sara' (BgMk) 

Sara', demikianlah orang Bugis-Makassar 

menyebut pranata Islam (hukum syariat) yang 

menggenapkan keempat sendi panngaderreng 

/panngadakkang, menjadi lima, sehingga ter-

susunlah sendi-sendi kehidupan masyarakat 

dan kebudayaan orang Bugis-Makassar atas 

Ade', Bicara, Rappang, Wari' dan Sara’. 

Telah sependapat para ahli hukum adat pada 

umumnya, bahwa hukum Islam dalam kehi-

dupan masyarakat dan kebudayaan Indonesia 

(termasuk masyarakat Bugis-Makassar), han-

yalah diperlukan dalam kuantum yang kedua, 

dibandingkan dengan apa yang disebut hukum 

adat. 

Sara', rupanya para penyelidik sependapat, 

bahwa kata itu berasal dari bahasa Arab, yaitu 

syariah; syara' atau hukum Islam. Dengan 

demikian jelaslah bahwa sara' sebagai salah 

satu sendi yang diterima ke dalam pannga-

derreng/panngadakkang, dipastikan bahwa pe-

ranan Islam dalam sendi ini, sangat menonjol 

dibandingkan dengan yang terdapat dalam 

sendi-sendi lainnya. 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 36 

Dengan diterimanya sara' atau hukum Islam 

ke dalam panngaderreng/panngadakkang, se-

bagai salah satu unsur pokok, dan kemudian 

dalam pertumbuhannya malah menjiwainya, 

sehingga ditegaskan bahwa orang Bugis-

Makassar adalah identik dengan Islam. Orang 

Bugis-Makassar yang tidak Islam berarti keluar 

dari panngaderreng/panngadakkang, berarti 

bukan orang Bugis-Makassar lagi, hal ini masih 

akan dibicarakan dalam seksi berikut yaitu 

agama dan kepercayaan orang Bugis-

Makassar. 

 

Agama dan Kepercayaan 

Religi orang Bugis-Makassar dalam zaman 

pra-Islam seperti antara lain yang disebut 

dalam Sure' Galigo, sebenarnya telah meng-

andung suatu kepercayaan kepada satu dewa 

yang tunggal, yang disebut dengan beberapa 

nama seperti: Patoto'E (Dia yang menentukan 

nasib); To-palanroE (Dia yang menciptakan); 

Dewata seuaE (Dewa yang tunggal); TuriE'A 

'ra 'na (kehendak yang tertinggi); Puang Matua 

(Tuhan yang tertinggi). Sisa-sisa kepercayaan 

lama yang mempergunakan konsep-konsep ini, 

masih tampak jelas, misalnya pada: 

 

a. To-Lotang, yang berdiam di kabupaten 

Sidenreng-Rappang. Mereka menamamakan 

kepercayaan mereka, agama To-riolo atau 

agama To-lotang. Dewasa ini, pemerintah 

RI (Dep. Agama) memasukkan kepercayaan 

ToBalotang, ke dalam golongan Agama 

Hindu-Tolotang. Konsep Tuhan tersa tinggi 

mereka disebut To-PalanroE. 

b. To-Raja, yang berdiam di kabupaten Tana 

Toraja. Mereka menamakan kepercayaan 

mereka "Aluk To-dolo", dengan konsep 

Tuhan yang tertinggi yang disebut Puang-

Matua, asal segala kejadian dan aluk (aturan 

ketertiban) 

c. Amma Toa, yang berdiam di Kajang, 

Kabupaten Bulukumba. Mereka menamak-

an kepercayaan mereka "Patun tung", 

dengan konsep Tuhan tertingginya yang 

disebut "TuriE a 'ra 'na". Sumber segala 

kejadian dan penentu Ysegala nasib dalam 

kehidupan di dunia. 

 

Waktu agama Islam masuk ke Sulawesi 

Selatan pada permulaan Abad ke-17, maka 

ajaran Tauhid (Keesaan Allah) dalam Islam, 

dapat mudah diterima dan proses itu dipercepat 

dengan adanya kontak terusmenerus dengan 

pedagang-pedagang Melayu Islam yang sudah 

menetap di Makassar, maupun dengan kun-

jungan-kunjungan niaga orang Bugis-Makassar 

ke negeri-negeri lain yang penduduknya sudah 

beragama Islam. 

Seperti telah disebut di bagian atas bahwa 

setelah syariat Islam sudah diintegrasikan men-

jadi salah satu sendi dari panngaderreng/ 

panngadakkang, maka beberapa kelakuan yang 

berasal dari kepercayaan lama seperti cara-cara 

pemujaan dan upacara bersemadi, bersesaji 

untuk roh nenek moyang yang disebut "atto-

riolong" (Bg), "patturiolong" (Mk), memeli-

hara tempat keramat atau saukang, upacara 

turun ke sawah, upacara mendirikan dan 

meresmikan pemakaian rumah baru dan seba-

gainya, semuanya diarahkan sehingga dijiwai 

oleh konsep-konsep dari agama Islam, seku-

rangkurangnya tidak berlawanan dengan ajaran 

Tauhid Islam. Dalam sistem kerajaan-kerajaan 

Bugis-Makassar, sampai zaman kerajaan-

kerajaan itu menjadi swapraja-swapraja di 

bawah kekuasaan pemerintah jajahan Hindia 

Belanda. Sara' itu disusun menurut organisasi 

ade' dan berkembanglah suatu pembagian 

lapangan, di mana sara' mengatur kehidupan 

keagamaan (Islam) dan ade' mengatur kehi-

dupan duniawi dan politik negara. Demikianlah 

maka dalam tiap-tiap kerajaan/Swapraja di-

adakan seorang pejabat Sara' tertinggi yang 



Mattulada 

 37 

disebut Kali (Kadhi). 

Untuk lebih menjelaskan tentang perpaduan 

antara pranata sara' dan ade' itu, dapat dike-

mukakan beberapa contoh: 

Organisasi Sosial di Wajo, baik pemerin-

tahannya maupun rakyatnya terbagi atas tiga 

bagian yang disebut "Limpo". Setiap limpo itu 

mempunyai raja dan pejabatpejabatnya sendiri. 

Keseluruhan pejabat ade' itu berjumlah 39 

orang. Mereka memilih Arung Matowa, dan 

genaplah 40 orang Puang ri Wajo seperti telah 

disebut terdahulu. Sesuai dengan organisasi ini, 

maka organisasi sara' juga terbagi tiga menurut 

tiga limpo itu. Menurut cerita pengislaman di 

Wajo oleh Dato Sulaiman (Dato' ri Bandang), 

menunjuk pejabat-pejabat sara' yakni untuk 

tiap limpo dua orang khatib, dua orang bilal, 

seorang penghulu dan seorang amil. Untuk 

seluruh Tana Wajo ditetapkan seorang Kali. 

Untuk menyatakan dengan jelas kedudukan 

sara' dalam hidup politik negara, maka dalam 

musyawarah ade', Arung Matowa duduk di 

tengah, para pejabat ade' di sisi kiri, pejabat 

sara' di sisi kanan, menurut aturan derajat 

kepangkatan masing-masing. Juga ditunjuk 40 

orang mukim, yang bertugas untuk selalu 

menghadiri shalat Jumat, agar shalat itu selalu 

sah adanya. 

Di Bulo-Bulo, Kabupaten Sinyai, semua 

pejabat sara' berjumlah 40 orang yang disebut 

"Parewa-Sara", yaitu 2 orang kali, 8 orang 

khatib, 8 orang bilal, 8 orang mukim dan 7 

orang wakil mukim. Kedelapan pejabat yang 

khusus disebut mukim itu, tugasnya meng-

hadiri shalat Jumat dan mengatur perayaan 

Maulid dan hari Raya Id, dan untuk berdoa 

berganti-ganti selama 100 hari kalau raja 

mangkat (Noorduyn, hlm. 86 dan seterusnya) 

Dahulu pejabat-pejabat sara' itu, terutama 

Kali (Kadhi) adalah orang terkemuka atau 

ulama, malahan dari kalangan anakarung. 

Tetapi karena orang pandai, orang kaya dan 

orang pemberani yang berjasa kepada negara 

mendapat perlakuan sama dengan golongan 

anakarung, maka tidaklah menjadi ketentuan 

yang mutlak pejabat sara' itu harus golongan 

anakarung. Seorang pejabat sara' dengan 

sendirinya orang berilmu, oleh karena itu tidak 

terpandang tidak wajar apabila mereka ikut 

dalam musyawarah ade' atau duduk bersama 

dengan Raja dalam upacara. 

Kesatuan yang ketat antara ade' dan sara' 

berkembang terus, terutama dipandang dari 

sudut pranata-pranata panngaderreng/ panng-

adakkang, dan organisasi kemasyarakatan dan 

kekuasaan. Metode antropologi budaya yang 

telah berjasa banyak dalam penyelidikan 

agama-agama kuno di Indonesia, dipelopori 

oleh ahli-ahli antropologi seperti E. Durkheim 

dan Levy Bruhl. Banyak di antara para peneliti 

kemudiannya seperti Van Ossenbruggen, Ras-

sers, Piegeaud, Swellengreben, J. B. P. de 

Josselin de Jong, Held, Scharer, Ph. O. L. 

Tobing, Downs dan lain-lain telah memper-

gunakan dasar-dasar teori Durkheim dan Levi 

Bruhl dalam mempelajari latar-belakang ma-

syarakat dari agama-agama kuno di Indonesia. 

Mereka pada umumnya menunjukkan bahwa 

struktur sosial sangat memberikan corak pada 

agama, sehingga nyata-nyata kebanyakan ang-

gapan-anggapan keagamaan bersifat anggapan-

anggapan kolektif yang sering terikat kepada 

sistem klasifikasi bersahaja, yang berdasarkan 

organisasi kemasyarakatan kuno. Jalan pikiran 

yang diliputi dongeng-dongeng mitologis dan 

pola pikir dalam hidup kebudayaan seluruhnya 

berlatar-belakang pada struktur sosial kuno. 

Sesuai dengan teori itu, maka segala sesuatu 

yang menjadi atribut panngaderreng/ pannga-

dakkang, masih tetap berlangsung terus, di 

samping dikembangkan tata cara ibadat 

menurut Islam. Beberapa bagian tertentu dari 

atribut panngaderreng/panngadakkang yang 

bersumber dari kepercayaan masa silam di 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 38 

mana agama dan kebudayaan adalah kesatuan 

yang menjadi latar belakang kenyataan sosial, 

seperti pemujaan atau pemberian korban kepa- 

da attau-riolong, saukang dan sebagainya, 

upacara-upacara turun ke sawah, menunjukkan 

keadaan-keadaan yang sebenarnya oleh Islam 

dipandang perbuatan musyrik. Akan tetapi 

pada permulaan penyiaran Islam, halhal seperti 

itu tidaklah ditentang dengan larangan yang 

keras. Pada umumnya segala ihwal yang 

menyangkut sebagai atribut panngaderreng/ 

panngadakkang, tetap berdampingan dengan 

damai sebagai dua aspek kebudayaan yang 

ternyata pada pengorganisasiannya. 

Dipandang dari sudut kepercayaan seolah-

olah terjadi Islam-campuran satu kepercayaan 

sinkretis. Akan tetapi apabila dilihat dari 

seginya yang lain, yaitu terutama, dari sudut 

ilmu kebudayaan, maka caracara penyebaran 

yang dilakukan oleh mubalig-mubalig Islam 

ketika itu, adalah tepat, karena melakukan 

pendekatan melalui pemahaman atas struktur 

sosial dan dari adaptasi kultural (bukan 

adaptasi iman), dapat dengan mudah apa yang 

dimilikinya berkembang menurut jalan sebe-

narnya. Apa yang dicapai dalam adaptasi 

kultural itu, seperti telah dikatakan di atas, ialah 

orang Bugis-Makassar telah merasakan 

identitasnya sebagai Islam, Bugis-Makassar 

Islam. 

Gerakan-gerakan pemurnian ajaranajaran 

Islam, seperti yang dilakukan oleh Muhamma-

diyah, sejak tahun 1930-an, lambat-laun dapat 

menyusun keseluruhan daerah pedalaman 

Sulawesi Selatan, dan kegiatan-kegiatan itu 

berjalan terus dalam rangka program sosialisasi 

kegiatan Islam, untuk membangun masyarakat 

Islam yang bersendi kepada Iman Tauhid yang 

berdasarkan Al-Quran, Hadis, Qias dan Ijma’. 

Ketika lembaga-lembaga panngaderreng 

/panngadakkang yang asli, yaitu Ade', Bicara, 

Rappang, dan Wari', tidak lagi memegang 

peranan dalam hidup kemasyarakatan dan 

politik, baik sebagai organisasi kekuasaan, 

maupun sebagai kaidah-kaidah sosial, dengan 

telah dihapusnya kerajaankerajaan dengan 

segala aparaturnya, maka sara' pun me-

ninggalkan gelanggang formalnya sebagai pra-

nata panngaderreng/ panngadakkang. 

Pada waktu itu, terdapat kira-kira 90% pen-

duduk Sulawesi Selatan yang menjadi pemeluk 

agama Islam. Kira-kira 10% lainnya memeluk 

agama Kristen baik Katolik maupun Protestan 

dan kepercayaan-kepercayaan lama, seperti 

Aluk To-dolo, Patuntung dan kepercayaan To-

lotang (Hindu). Pengabar-pengabar Injil ke-

banyakannya beroperasi di kalangan orang 

Toraja yang masih menganut kepercayaan 

lama. 

 

Siri' (Bg-Mk) 

Ketika dibicarakan tentang panngaderreng 

/panngadakkang, telah disebut tentang konsep 

siri', yang mengintegrasikan secara organis 

semua unsur pokok dari panngaderreng 

/panngadakkang. Dari hasil penelitian para ahli 

ilmu sosial dapat diketahui bahwa konsep siri' 

itu, telah diintegrasikan yang bermacam-

macam, menurut lapangan keahlian para ahli 

tadi masing-masing. Hal itu menunjukkan 

bahwa konsep siri' itu meliputi banyak aspek 

dalam kehidupan masyarakat dan kebudayaan 

orang Bugis-Makassar. 

B. F. Matthes, misalnya menerjemahkan 

istilah siri' itu degan malu, bechaamd, 

schroomvallig, verlegen, schaamte, eergevoel, 

schande. Diakui oleh beliau, bahwa penjabaran 

baik dengan bahasa Indonesia maupun dengan 

bahasa Belanda, tidak melengkapi maknanya 

secara tepat (Matthes, 1872: 211). 

C. H. Salambasjah, dan kawan-kawan 

(1966: 5) memberikan batasan atas kata siri' 

dengan memberikan tiga golongan pengertian: 

 



Mattulada 

 39 

1. Siri' itu sama artinya dengan malu, isin 

(Jawa), shame (Inggris). 

2. Siri' merupakan daya pendorong untuk 

melenyapkan (membunuh), mengasingkan, 

mengusir dan sebagainya, terhadap barang 

siapa yang menyinggung perasaan mereka. 

Hal ini merupakan kewajiban adat, kewa-

jiban yang mempunyai sanksi adat, yaitu 

hukuman menurut norma-norma adat, jika 

kewajiban itu tidak dilaksanakan. 

3. Siri’ itu sebagai daya pendorong, bervariasi 

ke arah sumber pembangkitan tenaga untuk 

membanting tulang bekerja mati-matian, 

untuk sesuatu pekerjaan atau usaha. 

 

Menurut Casutto, siri' merupakan pembalas-

an yang berupa kewajiban moril untuk mem-

bunuh pihak yang melanggar adat. M. Natsir 

Said (1962: 50), menetapkan batasannya bahwa 

siri' itu, adalah perasaan malu (krenking 

/belediging) yang dapat menimbulkan sanksi 

dari keluarga/ famili/ verwantengroep, yang 

dilanggar norma adat. 

Dapatlah ditarik kesan, bahwa untuk 

mendekati batasan siri' itu, tidak mungkin 

orang memandang dari satu aspeknya saja. Hal 

itu mudah dimengerti, karena siri' adalah suatu 

hal yang abstrak dan hanya akibatnya yang 

berwujud konkret saja yang dapat diamati dan 

diobservasi. Dalam kenyataan sosial dapat 

diobservasi orangorang Bugis-Makassar yang 

cepat merasa tersinggung, lekas memper-

gunakan kekerasan dan membalas dendam 

dengan pembunuhan. Hal itu memang banyak 

terjadi terutama dalam soal perjodohan, yaitu 

salah satu pranata sosial, atau aspek dalam 

panngaderreng/panngadakkang yang masih 

dapat bertahan, dibandingkan dengan aspek-

aspek lainnya, walaupun sekarang dari hari ke 

hari toh juga mengalami perubahan. Namun-

demikian, masih mempunyai arti yang esensial 

untuk dipahami, karena terdapatnya anggapan 

bahwa siri' itu bagi orang Bugis masih tetap 

merupakan sesuatu yang lekat kepada martabat 

kehadirannya sebagai manusia pribadi dan 

sebagai warga dari sesuatu persekutuan. Orang 

Bugis-Makassar menghayati siri' itu sebagai 

panggilan yang mendalam dalam diri pribadi-

nya, untuk mempertahankan nilai sesuatu yang 

dihormati, dihargai dan dimilikinya. Sesuatu 

yang dihormati, dihargai dan dimilikinya 

mempunyai arti esensial, baik bagi dirinya 

maupun bagi persekutuannya. 

Berbagai ungkapan dalam bahasa Bugis dan 

Makassar, yang terwujud dalam kesusastraan, 

paseng, dan amanat-amanat dari nenek-mo-

yang, dapat dikemukakan beberapa untuk se-

kedar mengantar, untuk memahami konsep siri' 

itu sebagai berikut: 

 

1. Siri' emmi ri onroang ri lino (Bg). Artinya, 

hanya dengan siri' itu sajalah kita hidup di 

dunia. Dalam ungkapan ini, termaktub arti 

siri' sebagai hal yang memberi identitas 

sosial dan martabat kepada seseorang. 

Hanya kalau ada martabat, maka itulah 

hidup yang ada artinya. 

2.  Mate ri siri' na (Bg-Mk), artinya mati dalam 

siri' atau mati untuk menegakkan martabat 

diri, yang dianggap satu hal yang terpuji dan 

terhormat. 

3.  Mate siri' (Bg Mk), artinya orang yang 

sudah hilang martabat dirinya, adalah 

sebagai bangkai hidup. Demikian orang 

Bugis-Makassar yang mate siri', akan 

melakukan jallo' (amuk), hingga ia mati 

sendiri. Jallo' yang demikian itu disebut na 

patettonngi siri' na (Bg) atau nappaentengi 

siri' na (Mk), artinya, ditegakkan kembali 

martabat dirinya. 

 

Banyak terjadi, sampai sekarang ini pun 

dalam masyarakat orang Bugis-Makassar peris-

tiwa bunuh-membunuh dengan jallo itu dengan 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 40 

latar-belakang siri'. Secara lahir, sering tampak 

seolah-olah orang BugisMakassar yang karena 

alasan siri' dan sanggup membunuh atau dibu-

nuh, memperbuat sesuatu yang fatal karena 

alasan-alasan sepele, atau karena masalah pe-

rempuan yang sesungguhnya harus dapat 

dipandang biasa saja. Akan tetapi pada hakikat-

nya apa yang kelihatannya sepele dan biasa 

tadi, sesungguhnya hanya merupakan salah 

satu alasan lahir saja dari suatu kompleks 

sebab-sebab lain yang menjadikan ia merasa 

kehilangan martabat dan harga diri, yang juga 

menjadi identitas sosialnya. 

Di samping konsep siri' itu, terdapat lagi 

semacam konsep yang dianggap sedikit lebih 

rendah dari konsep siri' itu, ialah yang disebut 

pesse (Bg) atau pacce (Mk). Menurut arti 

leksikalnya pesse/pacce itu dapat diterjemah-

kan dengan "pedis" atau "pedih". Sebuah 

ungkapan dalam amanat orang tua-tua 

menerangkan konsep pessel pacce itu sebagai 

berikut: "Ia sempugikku rekkua de' na siri' na, 

engka messa pessena" (Bg), artinya "mereka 

sesama saya orang Bugis, bilamana siri" itu 

padanya tidak ada lagi, akan tetapi niscaya 

masih ada pessenya". "Ikambe Mangkasaraka, 

punna tasiri' pacce-seng ni pabbulo sibatanng-

ang". Artinya kita orang Makassar, kalau bukan 

karena siri', maka pacce-lah yang membuat kita 

bersatu. Dengan ungkapan ini, dapatlah ditarik 

kesan bahwa pesse/pacce itu adalah semacam 

daya dorong untuk menimbulkan rasa solid-

aritas yang kokoh di kalangan orang Bugis-

Makassar. 

 

Folklor dan Kepercayaan Rakyat 

Istilah folklor dalam pengertian ilmiah ada-

lah perbuatan-perbuatan, benda-benda, cerita-

cerita rakyat yang diwariskan melalui lisan, 

atau contoh yang disertai dengan perbuatan. 

Kebiasaan bertingkah-laku tertentu dalam 

menghadapi sesuatu peristiwa, seseorang me-

nari-nari karena gembira, atau karena mela-

kukan pemujaan dan tingkah laku itu menjadi 

milik yang diwariskan dalam persekutuan 

hidup, dapat digolongkan ke dalam folklor. 

Cerita-cerita, baik ia berupa cerita-cerita sakral 

atau profan yang tersebar secara lisan menjadi 

milik masyarakat itu pun disebut bagian folklor 

yang disebut cerita rakyat. Benda-benda ke-

budayaan, seperti bentuk-bentuk rumah, alat-

alat kehidupan seperti perahu, alat-alat per-

tanian, alat-alat penangkapan ikan yang diper-

gunakan oleh orang-orang dalam suatu per-

sekutuan hidup/masyarakat tradisional, itu pun 

disebut folklor. 

Oleh karena pengertian folklor yang 

demikian yakni diwariskan melalui lisan, atau 

contoh yang disertai dengan perbuatan, maka ia 

tidak dipengaruhi oleh perkembangan ilmu 

pengetahuan seperti perikanan dan percontoh-

an, karena hal itu hanya berupa perekonomian 

dan transkripsi saja. Sedangkan sifat hakikinya 

masih tetap folklor. 

 

Legenda 

Legenda dimaksudkan di sini adalah bagian 

dari folklor yang terwujud sebagai cerita-cerita 

lisan rakyat. Kita dapat membatasinya lagi 

kepada pengertiannya yang lebih sempit, yaitu 

cerita-cerita rakyat yang menyangkut keper-

cayaan rakyat yang dalam membentuk tingkah-

laku tertentu atau sikap tertentu dalam kehi-

dupan masyarakat sehari-hari. Batasan itu lebih 

dipersempit lagi, dengan pemilihan lokasi 

tertentu, dan dalam hal ini ialah legenda se-

tempat yang paling umum di kalangan masya-

rakat Bugis-Makassar. 

 

Possi-Tana (Mk) atau Pocci-Tana (Bg) 

Cerita tentang possi-tana adalah satu konsep 

cerita rakyat yang dapat dijumpai pada setiap 

tempat (desa atau kecamatan) di Sulawesi 

Selatan. Tiap-tiap desa atau daerah lain, besar 



Mattulada 

 41 

atau kecil yang mempunyai konsep possi-tana, 

dapat dijadikan petunjuk bahwa desa atau 

daerah itu mempunyai sejarah yang sudah tua. 

Bahwa di tempat itu pada zaman dahulu kala 

telah didiami oleh sekelompok manusia atau 

kaum yang biasanya disebut Anang. Diceri-

takan tentang orang pertama yang hidup di desa 

atau tempat itu yang menjadi nenek moyang 

kaumnya. 

Biasanya yang disebut possi-tana itu, 

terletak di tengah-tengah desa (lama) diberi 

tanda berupa benda-benda alam yang dianggap 

keramat, seperti batu besar, pohon beringin tua, 

tanah berlubang seperti gua dan sebagainya. 

Dekat tempat yang disebut possi-tana itu, 

biasanya didirikan rumah kecil untuk pemuja-

an, dengan meletakkan sesajen. Rumah-rumah 

kecil itu dianggap sebagai tempat roh yang 

empunya tanah bersemayam, disebut saukang 

(Bg Mk). Penghuni saukang yaitu roh, disebut 

punna tanaE (Bg), patana pa'rasangang (Mk). 

Di sekitar possi-tana itu, penduduk desa 

melakukan pesta pelepasan nazar, biasanya 

setelah musim panen. Adakalanya di sekitar 

tempat itu (dahulu) dilakukan penyabungan 

ayam (penjudian) yang amat ramai dikunjungi 

oleh penduduk sekitar desa tempat possi-tana 

itu. 

Bagaimana terjadinya possi-tana itu, 

terdapat berbagai macam cerita setempat yang 

dapat dikemukakan antara lain sebagai berikut: 

 

a) Di desa Bisampole (BantaEng), terdapat 

possi-tana (possi-butta), berupa tanah berlu-

bang yang amat dalam. Diceritakan bahwa 

pada zaman dahulu kala di sekitar tempat itu 

berdiam seorang petani yang berkebun jagung. 

Ketika jagungnya sudah berbuah, maka 

diketahuinya bahwa pada tiap malam jagung itu 

dirusakkan oleh babi yang muncul dengan tiba-

tiba. Pada suatu hari petani itu meminjam 

tombak kanjai dari pemimpin kaumnya untuk 

dipergunakan menombak babi yang merusak 

tanamannya. Pada malam terang bulan ditung-

gunya kedatangan babi itu. Ketika muncul, 

ditombaknyalah dan babi itu pun mengerang 

sambil berlari. Tombak kanjai yang mengenai 

tubuhnya tidak dapat terlepas, dibawanya 

berlari memasuki lubang tanah yang tersebut di 

atas. Maka bersusah hatilah petani itu, karena 

mata tombak yang dipinjamnya tidak dapat 

ditemukannya lagi. Karena takut dimarahi oleh 

pemimpin kaumnya, maka dengan mempergu-

nakan tali rotan, petani itu pun ketika matahari 

telah terbit, menuruni lubang tanah yang sangat 

dalam. Akhirnya sampai juga petani itu ke 

dunia di bawah bumi. Dilihatnya penduduk 

dunia bawah itu, berbadan manusia akan tetapi 

kepalanya seperti kepala babi. Dari salah se-

orang penduduk diperoleh keterangan bahwa 

mereka sementara berduka cita karena putra 

raja mereka sedang sakit keras, karena badan-

nya terkena benda tajam yang tidak dapat 

dikeluarkan. 

Tahulah petani itu bahwa tombaknya 

mengenai badan babi yang ditombaknya 

semalam, itulah pula yang terdapat pada tubuh 

anak raja itu. Maka menyamarlah ia menjadi 

dukun yang sanggup mengobati anak raja 

mereka. Raja pun berkenan mengundang pada-

nya untuk melakukan pengobatan. Apa yang 

diduganya ternyata benar. Tombak kanjai ma-

sih tertanam di punggung manusia babi itu. 

Maka dipintanya untuk digantungi kelambu 

tujuh lapis, dan diminta pula untuk disediakan 

tujuh bakul biji kunyir. Maka dioperasinyalah 

anak raja itu untuk mengeluarkan mata 

tombaknya. Banyak darah yang keluar akan 

tetapi dengan melumatkan kunyir pada darah 

itu tidaklah kentara bahwa banyak darah yang 

keluar. Petani itu pun berhasil melepaskan mata 

tombak dari badan manusia babi itu. Setelah dia 

keluar dari kelambu yang berlapis tujuh, ia pun 

berpesan kepada raja, bahwa anaknya akan 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 42 

sembuh berangsur-angsur. Setiap hari selapis 

kelambu dapat ditanggalkan. Setelah tujuh hari 

baru boleh anak raja itu dilihat. Segera setelah 

disampaikan pesannya, petani itu pun mening-

galkan tempat itu tergesa-gesa, dan sampailah 

ia kembali ke bumi. Petani itu sebelum me-

ninggalkan yang kena tombak, sudah meng-

etahui bahwa manusia babi itu tidak bernyawa 

lagi. Semenjak itu, tidak ada lagi babi yang 

mengganggu tanaman para petani, karena 

setiap hendak dimulai penanaman jagung, mata 

tombak kanjai direndam dalam air kunyir, lalu 

air kunyir bekas merendam besi/ tombak 

dituangkan ke dalam lubang tanah. Lubang 

tanah itu dipercaya sebagai jalanan menuju ke 

pertiwi, dan babi takut kepada air kunyir. 

 

b) Di Butta-toa/Kajang (Bulukumba), terdapat 

possi-tana, berupa gua berlubang yang diceri-

takan bahwa lubang itu menembus sampai ke 

laut Selat Bone. Diceritakan bahwa di tempat 

itulah mula-mula Pong-Mula-Tau (manusia 

pertama) muncul dari bumi pertiwi, di bawah 

bumi kita. Pong-Mula-Tau-lah yang melebar-

kan bumi ini ke segenap penjuru dan terjadilah 

dunia. Oleh karena itu, maka tempat ini, 

dianggap tempat keramat. Semua orang yang 

berdosa dibersihkan dosanya di tempat ini, 

dengan menerjunkannya ke dalam possi-tana. 

Pada upacara-upacara tertentu ke dalam lubang 

possi-tana ini dipersembahkan hewan-hewan 

piaraan, seperti kerbau atau kambing untuk 

menyatakan terimakasih kepada Pong-Mula-

Tau. 

 

c) Di Tammalate (Gowa), terdapat possi-butta, 

terletak di atas bukit tempat pelantikan Raja-

raja Gowa. Batu datar tempat Raja-raja Gowa 

itu dilantik, diceritakan sebagai pusatbumi. Di 

atas batu itulah, To-manurung berdiri ketika 

ditemui oleh rakyat Gowa yang sementara 

mencari tokoh (Raja) yang dapat mengem-

balikan ketenteraman di kalangan rakyat, 

ketika orang Gowa masih terpecah belah. 

Tempat itu tetap dianggap tempat keramat dan 

dipelihara sebagai tempat yang bersejarah 

sampai sekarang. Di sekitar tempat itulah Raja-

raja Gowa dimakamkan, di antaranya makam 

Sultan Hasanuddin. 

 

Nama-nama Negeri Menurut Legenda 

Berbagai nama negeri di Sulawesi Selatan, 

terjadi selain mengikuti keadaan alam yang 

meliputinya, juga adakalanya nama negeri itu, 

dihubungkan dengan peristiwa-peristiwa ter-

tentu. Nama-nama negeri itu di Sulawesi 

Selatan dapat memberi petunjuk tentang ke-

adaan umum negeri itu, baik mengenai letak-

nya maupun mengenai potensi-potensi alam-

nya. Berhubung karena keadaan itu, maka 

banyak saja negeri atau desa-desa yang 

mempunyai keadaan alam dan situasi tempat 

yang sama mempergunakan nama yang sama. 

Seperti nama Tanete. Banyak negeri di Sula-

wesi Selatan menggunakan nama itu. Indi-

kasinya adalah tanah yang luas, yang bagus 

untuk pertanian. Semua negeri yang bernama 

Tanete, niscaya adalah negeri yang mempunyai 

potensi pertanian atau persawahan. Demikian 

pula halnya dengan BantaEng. BantaEng 

berarti lembah atau tanah datar dekat gunung 

atau bukit, yang baik untuk dijadikan negeri. 

Dengan demikian, nama seperti BantaEng, 

Banta-bantaEng, Bantaenglohe, semuanya itu 

menunjukkan negeri yang berlokasi pada 

lembah-lembah pegunungan. 

Di bawah ini, akan diceritakan beberapa 

buah negeri yang namanya dihubungkan 

dengan peristiwa tertentu atau keadaan alam 

tertentu yang diceritakan sebagai legenda. 

 

a) Toraja dan Luwu’ 

Nama Toraja, dipergunakan oleh orang-

orang yang berdiam di daerah pedalaman 



Mattulada 

 43 

Luwu, yaitu negeri-negeri yang terletak di 

sebelah barat Luwu', dengan sebutan To-ri-aja. 

Orang-orang yang berdiam di daerah-daerah 

pantai, yaitu daerahdaerah sebelah timur 

daerah-daerah yang didiami oleh orang Toraja, 

disebutnya To Luwu. To artinya "orang", dan 

Loo' atau Lau artinya "laut". Dengan demikian 

maka Toraja berarti orang-orang yang berdiam 

di sebelah barat dan To Luwu, berarti orang 

yang berdiam di dekat laut (sebelah timur). 

Maka negeri-negeri ini pun dinamakan Tana 

Toraja dan Tana Luwu’. 

 

b) Enrekang dan Mengkendek 

Diceritakan oleh legenda, bahwa orang 

Toraja berasal dari daerah selatan melalui 

Sa'dan. Mereka berlayar menyusuri sungai itu 

dari laut dengan perahu sampai ke Enkerang 

dan seterusnya menyebar ke utara ke negeri 

Mengkendek. Enkerang dan Mengkendek, 

keduanya berarti "ke luar dari air dan naik ke 

darat". Setelah itu orang Toraja itu berkumpul 

di daerah Kotu atau Bamba-Puang di sebelah 

utara kota Enrekang sekarang. Daerah Bamba-

Puang inilah yang pertama-tama menjadi pusat 

kebudayaan orang Toraja. Kini, dalam upacara 

penguburan jenazah orang Toraja dalam pem-

bagian daging yang disembelih dalam upacara 

itu, pertama-tama menyebut BambaPuang dan 

diberikan bagian daging. Dari daerah Bamba-

Puang dalam kabupaten Enrekang sekarang, 

orang Toraja menyebar ke utara mendiami 

daerah-daerah Makale-Rantepao, Suppiran 

(Pinrang), Mamasa (Polmas) Galumpang 

Makki (Mamuju), Pantilang, Rongkong, Seko" 

(Luwu). 

 

c) Sinjai 

Ketika terjadi perang antara Bone dengan 

Gowa, dalam pelayaran Raja Gowa kembali ke 

Gowa melalui selat Bone, pada malam hari dia 

melihat banyak kelap-kelip lampu di daratan 

daerah Sinjai sekarang. Baginda pun bertanya. 

Menjadi kebiasaan orang-orang bangsawan 

Gowa, mengajukan pertanyaan berganda, dan 

biasanya yang dijawab adalah pertanyaan 

terakhir. Begini pertanyaan baginda Raja 

Gowa. "Apakah nama negeri yang banyak lam-

punya itu?" "Seramai mana dengan Maccini-

sombala?" (Salah satu negeri pelabuhan Go-

wa). Maka menjawab perwira kapal yang di-

tanya, "Sanjai, sombangku." Artinya "sama 

banyaknya, Tuanku". Melekatlah nama "San-

jai" itu karena baginda mengulang-ulanginya. 

O, Sanjai. Dari situlah negeri itu dinamai oleh 

orang Gowa, Sanjai. 

 

d) Bulukumba Juga ketika terjadi perang antara 

Gowa dengan Bone. Raja Bone melakukan 

penyerangan kembali melalui jalan selatan. 

Ketika diperkirakan bahwa sudah hampir 

sampai ke batas negeri yang telah direbut orang 

Gowa, maka raja Bone pun bertanya, "Gunung 

yang terletak di depan kita itu, masih ke-

punyaan kita?" Pemimpin pasukan baginda pun 

menjawab bahwa gunung itu masih di dalam 

kekuasaan Baginda. Maka Baginda pun 

mengulanginya dengan berkata "Bulu 'kuem-

pa". Artinya "Masih gunung saya". Menjadilah 

nama itu me-lekat sebagai nama negeri yang 

terletak di lereng gunung itu Bulukumba. 

 

e) Takalar 

Negeri itu diberi nama menurut keadaan 

alamnya. Dahulu kala negeri ini adalah rawa 

yang ditumbuhi oleh tanaman pantai yang 

disebut alara yang luas sekali. Daerah yang 

luas digenangi air dengan tetumbuhan rumput 

pantai yang disebut alara itu, disebut raka' 

artinya daerah yang luas digenangi air. Maka 

dinamakanlah tempat itu taka'alara' (Takalar). 

 

f) Jene’ ponto 

Negeri ini adalah negeri kering, yang sangat 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 44 

sukar untuk memperoleh air jernih untuk 

diminum. Oleh karena itu penduduk mengam-

bil air untuk keperluan minum mereka di 

lereng-lereng bukit, yang dalam bahasa Makas-

sar disebut bonto. Air dalam bahasa Makassar, 

ialah jene'. Maka penduduk yang mengambil 

air dari bukit/ bonto itu, menamakan airnya dan 

melekatlah nama Jene' ponto bagi negeri itu, 

sampai sekarang. 

 

g) Bori' sallo 

Nama sebuah negeri di pegunungan Gowa, 

jalanan ke Malino. Negeri inilah yang mula-

mula didiami oleh orang Gowa, sebelum da-

tangnya To-manurung mengembangkan Kera-

jaan Gowa. Bori' sallo, berarti negeri lama. Hal 

itu menunjukkan bahwa tempat itulah mula-

mula menjadi negeri orang Gowa. 

 

h) Pangkajene 

Nama negeri yang disesuaikan dengan le-

taknya yang terletak pada persimpangan sungai 

yang membelah dua alirannya. Pangka, berarti 

cabang dan jene' berarti air. Pangkajene berarti 

sungai bercabang. 

Demikianlah beberapa negeri di Sulawesi 

Selatan yang namanya diambil dari berbagai 

keadaan sekitar maupun peristiwa-peristiwa 

tertentu yang terjadi sekitar negeri-negeri itu, 

yang diceritakan turuntemurun sebagai legen-

da. 

 

Pemmali (Bg) atau Kasipalli (Mk) 

Pemmali atau Kasipalli, berarti larangan 

atau pantangan untuk berbuat atau mengatakan 

sesuatu. Biasanya tiap-tiap pemmali atau kasi-

palli mempunyai latar-belakang cerita rakyat, 

yang memudahkan orang mengingati pemmali 

atau kasipalli itu. Pada umumnya pemmali atau 

kasipalli itu mempunyai sifat sakral (keramat) 

dan berfungsi melindungi (protection). Dalam 

hubungan folk-mite yang menyangkut soal 

pemmali atau kasipalli itu dapat diceritakan 

antara lain sebagai berikut: 

 

a. Pemmali/Kasipalli, mengeluarkan padi 

dari lumbung, atau menurunkan padi dari 

langkayan (rakkeang [Bg] pammakkang [MK]) 

pada waktu malam. Diceritakan bahwa padi 

sebagai benda hadiah dewa-dewa, memiliki 

sifat-sifat kedewaan yang harus dimuliakan. 

Padi itu pada malam hari juga beristirahat atau 

melakukan pemujaan atau semadi yang meng-

harapkan keselamatan bagi manusia yang 

memperlakukannya dengan baik. Suatu waktu 

pada zaman dahulu kala, ada keluarga yang 

tidak memperlakukan padi di atas langkayan-

nya dengan baik atau hormat. Keluarga itu 

menginjak-injak padi dengan tidak semena-

mena. Melempar-lemparkannya dengan kasar, 

dan menurunkannya dari langkayan pada ma-

lam hari. Maka menangislah padi-padi itu, 

memohon kepada dewa agar keluarga itu men-

dapatkan hukuman. Tidak berapa lama 

kemudian maka padi itu pun lenyap dari 

tempatnya dan keluarga itu pun jatuh miskin. 

Padi di sawahnya tidak mau tumbuh dan 

bencana pun menimpa keluarga itu. 

 

b. Pemmali/Kasipalli, memukul kucing atau 

memperlakukannya dengan kasar. Kucing 

dianggap binatang rumah yang erat hubung-

annya dengan dewa Padi, yang disebut Sangia-

serri'. Oleh karena itu kucing harus dianggap 

juga mempunyai aspek kedewataan yang harus 

diperlakukan sebagai sesuatu yang keramat. 

Mengenai soal kucing ini, terdapatlah mite di 

kalangan petani Bugis-Makassar yang disebut 

"Meong Palo KarellaE" (= kucing berbelang 

merah). Dalam cerita rakyat tentang Meong 

Palo KarellaE itu disebutkan bagaimana seha-

rusnya manusia itu memperlakukan kucing 

yang menjadi pengawal setia dari Dewa Padi 

Sangiaserri'. Keluarga yang tidak memperlaku-



Mattulada 

 45 

kannya dengan baik akan ditinggalkan oleh 

Sangiaserri' dan padi dalam negeri tidak akan 

tumbuh. Mite tentang Meong Palo KarellaE, 

setelah dituliskan dalam Lontara' menjadi 

bacaan yang dilagukan dalam bentuk prosa lirik 

yang dibaca dengan upacara, setelah musim 

panenan. 

 

c. Pemmali/Kasipalli, mengucapkan kata-

kata tertentu pada tempat dan waktu tertentu, 

seperti adanya kata-kata tertentu ketika 

berlayar atau sedang menanam padi. Pemmali 

atau Kasipalli mengucapkan kata-kata "api", 

"tidak ada", "batu" dan sebagainya ketika 

sedang dalam pelayaran. Untuk kata-kata itu 

diadakan kata-kata pengganti yang khusus 

berlaku dalam pelayaran, seperti: tambora' 

untuk api; masempo untuk "tidak ada"; dulu-

dulu' untuk "batu" dan sebagainya. Demikian 

pula dalam masyarakat petani banyak sekali 

kata-kata tertentu yang pemali diucapkan di 

sawah, bila sementara melukuh atau pekerjaan 

lain dalam mengolah sawah. Kata-kata tertentu 

seperti meong = kucing disebut To-ridapo'; 

untuk manu' ayam, disebut "To-ritangke"; 

untuk buaja = buaya, disebut To-rije'ne' dan 

sebagainya. Dapat diketahui dari kata-kata 

pengganti itu, bahwa semua jenis hewan yang 

ada hubungannya dengan pertanian, diberi 

nama To atau Tu, berarti orang, seperti To-ri-

dapo' (kucing), berarti orang yang berdiam di 

dapur, To-ritangke berarti orang yang berdiam 

di dahan-dahan kayu. 

Cerita-cerita tentang pemmali/kasipalli, 

dalam kalangan orang Bugis/Makassar, digo-

longkan ke dalam apa yang disebut "Rappang" 

(perumpamaan atau teladan) yang erat perta-

liannya dengan soal panngaderreng/ pannga-

dakkang. Oleh karena itu pelanggaran atas 

pemmali/kasipalli yang menyangkut kepen-

tingan umum, seperti adanya pemmali/kasipalli 

menebang pohon pada suatu tempat tertentu, 

dapat dianggap pelanggaran adat, yang boleh 

jadi akan berat hukumannya. 

 

Seni Tari di Sulawesi Selatan 

Seni tari di Sulawesi Selatan, pada mulanya 

juga bersumber dari rangkaian pemujaan ke-

pada dewa-dewa yang dianggap menguasai 

alam semesta dan segala sesuatu di atas dunia 

ini. Tari-tari pujian itu, yang ditujukan kepada 

dewa-dewa menunjukkan semacam gerakan-

gerakan anggota badan yang lemah gemulai, 

diiringi oleh bunyibunyian yang merayu-rayu, 

untuk membujuk atau mempengaruhi sang 

dewa untuk memenuhi permintaan manusia 

agar usahanya berhasil. Tari-tari seperti itu, 

dilakukan sebelum orang memulai sesuatu 

pekerjaan, seperti sebelum orang memulai pe-

kerjaan di sawah, dilakukanlah tari-tari 

"Mappalili" (Sigeri), "Mangampo" (di bebe-

rapa negeri Bugis), "Appassili" di beberapa 

negeri Makassar. Pada umumnya tari-tari 

seperti ini, dilakukan oleh para bissu (wadam) 

yang menjadi dukun-dukun istana, atau 

perawat alat-alat kerajaan. 

Di samping tari untuk maksud pemujaan 

atau pembujukan kepada dewa-desa untuk 

berhasilnya sesuatu pekerjaan terdapat juga 

berbagai tari-tarian di Sulawesi Selatan yang 

dikembangkan sebagai tari-tari hiburan, baik 

untuk menghormati tamu-tamu yang datang, 

maupun untuk hiburan umum dalam kalangan 

masyarakat. Tiap-tiap daerah mempunyai jenis 

tari-tarian yang seolah-olah melukiskan watak 

manusia daerah itu. Tari-tari itu mempunyai 

nama sendiri. Dilakukan oleh gadis-gadis re-

maja, diiringi oleh genderang, gong dan 

bunyibunyian lain. 

Tarian-tarian dari tiap-tiap daerah yang 

menunjukkan identifikasi khusus daerahnya 

adalah berupa tari-tarian klasik, dapat disebut 

antara lain sebagai berikut: 

 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 46 

a. Pagellu', tarian khas dari daerah Toraja. 

Penarinya terdiri atas gadis-gadis remaja. 

Berbaju putih dengan hiasan keemasan, mulai 

dari kepala sampai sarung yang menutup rapat 

bagian tubuh sebelah bawah. Memakai kalung 

manik-manik yang teranyam indah, dan 

memakai dua bilah keris di bagian depan. Ge-

rakan tangannya, seperti burung yang semen-

tara terbang dengan tenangnya dan gerakan 

kaki menggambarkan perjalanan naik-turun 

lembah dan bukit, yang melukiskan keadaan 

alam Tana Toraja. Genderang dan bunyi-

bunyian yang mengikuti tarian itu bernada 

tinggi (monotoon) arkais. 

 

b. Pajaga, tarian khas Tana Luwu'. Pe-

narinya terdiri atas gadis-gadis remaja. Ber-

pakaian baju yang mirip baju bodo, warna-

warni dengan sarung keemasan. Dari kepala 

sampai ke ujung-ujung tangannya dibubuhi 

hiasan-hiasan keemasan. Gerakangerakan tari-

nya, banyak diletakkan pada gerakan tangan 

yang diserasikan dengan gerak kaki yang 

menimbulkan gerakangerakan pinggul yang 

lembut. Tipe arkais yang mengutamakan 

ketegangan tampak pada tari Pajaga ini. Tari 

Pajaga pada zaman dahulu, ditarikan oleh 

gadis-gadis istana di penghadapan raja-raja 

pada pesta-pesta kerajaan. Bunyi-bunyian yang 

mengiringinya juga monotoon. 

 

c. Pajoge, tarian khas dari Tana Bone. 

Penarinya terdiri atas gadis-gadis remaja, 

berpakaian baju bodo, warna merah atau hijau. 

Dihiasi dengan hiasan-hiasan emas bergelang 

panjang (potto kati). Bersarung lipa' sabbe 

(sarung sutera) yang ditenun dengan benang-

benang emas. Di bagian kepalanya terdapat 

sanggul tinggi (simpolong tettong) dengan 

jumbai-jumbai menggambarkan pengaruh dari 

penari-penari Cina. Di tangannya terdapat 

kipas, yang dibuka dan dikatupkan sesuai 

dengan gerakangerakan yang menyertainya. 

Ada semacam tari Pajoge yang tidak terdapat 

pada tari-tari lain, yaitu yang disebut "ballung". 

Ballung itu dilakukan sementara (gerakan) 

duduk, dengan seolah-olah menyandarkan ke-

pala penari ke belakang, hampir menyentuh 

pemonton yang sedang duduk. Genderang dan 

gong, serta bunyi seruling yang menyertai, 

menggambarkan paduan gerak dan bunyi yang 

cenderung untuk menggembirakan papenon-

ton. Tari Pajoge selain dilakukan di istana, juga 

dapat dilakukan pada keramaian umum. 

 

d. Pakarena, tarian khas dari Butta Gowa. 

Penarinya terdiri atas gadis-gadis remaja, 

berpakaian baju bodo, warna merah atau hijau. 

Memakai gelang panjang (Potto kati) dengan 

kalung emas teranyam menutupi bagian dada 

penari. Kepalanya dihiasi dengan simboleng-

tinggi, dengan bungabunga emas yang disebut 

pinang-goyang. Sarungnya adalah sarung-

sarung sutera yang ditenun dengan benang-

benang keemasan dengan cure' tu Gowa 

(motif-motif orang Gowa). Mereka menari 

dengan mempergunakan kipas yang dibuka dan 

dikatup, sesuai dengan irama genderang dan 

pui'-pui' (seruling) yang mengiringinya. Apa 

yang khas pada tari Pakarena ini ialah adanya 

seolah-olah keadaan yang kontras antara 

gerakan-gerakan tangan yang sangat halus 

dengan gerakan-gerakan penabuh genderang 

dan gong yang sangat lincah, serta bunyi 

genderang yang memekakkan telinga. Dahulu 

kala tarian pakarena ini hanya ditarikan di 

penghadapan raja dan pada pesta-pesta kera-

jaan. Pada keramaian-keramaian umum tari 

pakarena pun sering diadakan, akan tetapi 

dengan keadaan pengawalan yang sangat 

kerasnya, karena pada keramaian-keramaian 

umum seringkali terjadi keributan-keributan 

yang dapat menimbulkan pengamukan yang 

menimbulkan banyak korban. 



Mattulada 

 47 

e. Patuddu', tarian khas dari Mandar. 

Penarinya terdiri atas putri-putri remaja, ber-

pakaian khas Mandar, yaitu kombinasi antara 

baju bodo dengan pakaian Toraja, yang ketat 

pada bagian lengan atas. Warnanya arkais, 

merah tua atau cokelat kemerahan, dengan 

sarung Mandar yang sangat halus tenunannya. 

Tari Patuddu' ini pada dasarnya menunjukkan 

kelemahgemulaian wanita Mandar. Gerakan-

gerakannya memerlukan kemulusan dan keha-

lusan gerak yang diiringi oleh bunyi-bunyi 

genderang dan gong yang mengingatkan orang 

berlayar dalam ketenangan, tanpa mempe-

dulikan gemuruh gelombang yang menderu-

deru. Gambaran tentang angin sepoi-sepoi 

basa, diekspresikan oleh para petani dengan 

sangat hati-hati, seolah menanti kedatangan 

pelaut-pelaut kembali dari rantau. Penari-

penari yang terdiri atas para remaja putri pada 

umumnya harus terdiri atas gadis-gadis istana, 

dan ditarikan di penghadapan raja-raja di 

lantai-lantai istana. Tari-tari Patuddu' yang 

dipertunjukkan di depan keramaian umum, 

penarinya tentu tidak boleh terdiri atas orang-

orang istana, melainkan dari penari-penari 

rakyat juga, dan sangat menarik umum untuk 

menontonnya. 

Pada zaman dahulu kala tari Patuddu' ini 

biasanya ditarikan oleh sekurang-kurangnya 14 

orang putra dan putri, yang belum kawin. 

Pasangan-pasangan tari seperti ini, tidak 

terdapat pada tari-tari lainnya seperti disebut di 

atas. 

Pada zaman mutakhir, telah timbul berbagai 

macam tari-tarian kreasi baru, seperti tari pa' 

ddupa untuk menghormati kunjungan tamu-

tamu; tari patennung menggambarkan dalam 

bentuk tari-tarian perempuan bertenun kain; 

tari batara, yang menggambarkan pemujaan 

terhadap dewata dan banyak jenis lainnya yang 

diciptakan pada tahun-tahun terakhir. Agar tari-

tarian kreasi baru itu tetap mempertahankan 

identitasnya sebagai tari-tari daerah, maka pada 

umumnya para pencipta mentransformasikan 

dasar-dasar gerakan tari klasik daerah yang 

tersebut di atas ke dalam tari-tarian kreasi baru 

mereka, ditambah dengan anasir baru yang 

didapatkan dari variasi gerakangerakan tari dari 

daerah-daerah lain. 

Seperti disebut pada permulaan seksi ini, 

bahwa pada mulanya seni-tari suku-suku 

bangsa Indonesia di Sulawesi Selatan juga 

bersumber dari rangkaian gerakan-gerakan 

tubuh dan bunyi-bunyian untuk pemujaan 

kepada dewa-dewa mereka. Tari-tari demikian 

yang biasanya disebut juga "tari-tari ritual" 

(Rituil dances), masih dapat dijumpai pernya-

taan-pernyataan pada suku-bangsa Toraja yang 

masih menganut kepercayaan lama yang 

disebut aluk-tudolo. Tari-tari ritual itu, ada 

kalanya dilakuan secara masal dipimpin oleh 

pemuka kepercayaan aluk-tudolo yang disebut 

To-mena. Tari-tarian dan bunyi-bunyian ritual 

yang masih dapat dijumpai di kalangan orang 

Toraja sampai pada hari ini, dapat disebut 

antara lain sebagai berikut: 

 

A. Tari-tarian Ritual untuk Pernyataan Syukur 

kepada Dewa-dewa 

1.  Ma'dandan. Tarian ini dapat dikatakan 

tarian masal, dilakukan hanya oleh kaum 

wanita. Ma'dandan dilakukan dalam rangka 

pesta La'pa' (panenan), atau pada pesta 

menaiki tongkonan (rumah adat) yang baru 

dibangun. 

2.  Manimbong. Tarian ini juga adalah tarian 

masal yang dilakukan hanya oleh kaum pria. 

Dilakukan dalam rangka pesta merok, yaitu 

semacam pesta penyelesaian sesuatu peker-

jaan, atau perdamaian kembali antara ke-

luarga yang pernah berselisih, atau penye-

lesaian sesuatu pekerjaan berkebun, per-

baikan tongkonan dan sebagainya yang 

semuanya bersifat rehabili-tasi. 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 48 

3. Maro, tari ini dilakukan dalam rangka 

penyembuhan atau pengobatan bagi sese-

orang yang sakit. Para penari yang terdiri 

atas orang-orang tua yang mengetahui 

seluk-beluk tari untuk mengusir roh jahat 

yang dianggap menjadi penyebab penyakit 

itu, adalah orang-orang berpengalaman dan 

dianggap dukun-dukun yang sakti. 

4. Ma'bugi, adalah semacam tarian ritual, 

dilakukan oleh penari-penari baik perem-

puan maupun laki-laki. Tarian ini dilakukan 

dalam rangka pesta mensyukuri hasil panen-

an yang dialami tahun panenan yang berlalu. 

Sesudah tari ma'bugi dilakukan secara 

masal, maka biasanya pesta itu ditutup 

dengan melakukan tari maro. 

 

B. Tari-tarian Ritual untuk Pesta-pesta 

Kematian 

1. Ma'badong, adalah semacam tarian masal 

yang dilakukan baik oleh laki-laki maupun 

oleh perempuan (bersama-sama), dalam 

rangka pesta kematian yang terkemal 

ramainya di Tana Toraja. orang-orang yang 

ikut dalam ma'badong, sementara 

melakukan gerakan-gerakan tari juga 

menyanyi dengan nyanyian-nyanyian yang 

nadanya seperti orang meratap. 

2. Ma'rakka, juga semacam tarian ritual masal 

yang dilakukan oleh kaum wanita, dalam 

rangka pesta kematian. Sementara 

melakukan gerakan-gerakan tari, para penari 

menyanyi dengan nyanyian yang bernada 

ratapan yang sangat memilukan hati. 

 

Dalam rangka pesta-pesta ritual itu, dapat 

juga alat-alat bunyi-bunyian yang dibunyikan 

(ditiup atau dipalu), baik untuk mengiringi tari-

tarian maupun dibunyikan sendiri terlepas dari 

tari-tarian. Alat-alat dapat disebut antara lain 

sebagai berikut: 

 

a) Ma'barrung, adalah meniup semacam se-

ruling yang terbuat dari batang padi yang 

dibentuk seperti terompet. Alat ini ditiup 

menjelang dilakukannya pesta-pesta dan 

tari-tarian ritual. 

b) Ma'geso', adalah menggesek alat bunyi-

bunyian yang serupa dengan rebab, akan 

tetapi yang mempunyai seutas tali gesekan. 

Ma'geso hanya dilakukan pada saat me-

nunggu mayat, menjelang dilakukannya 

upacara atau pesta kematian. 

c) Massuling, adalah alat bunyi-bunyian yang 

ditiup. Massuling hanya dilakukan dalam 

rangka pesta kematian, baik menjelang pesta 

maupun sesudah pesta kematian, untuk 

mengantar para tamu kembali ke tempatnya 

masing-masing. 

d) Ma'bombongan, adalah pemukulan gong 

besar. Pukulan gong yang bertalu-talu itu, 

menunjukkan dimulai dan sedang berlang-

sungnya upacara/pesta kematian bagi orang 

mati yang disebut to-dirapai (diadakan pesta 

kematian yang mengorbankan banyak 

hewan, yaitu babi dan kerbau). Ma' bom-

bongan memberi petunjuk bahwa keluarga 

yang kematian itu adalah keluarga terke-

muka dalam masyarakat. Gong dipalu 

sampai berakhirnya upacara. 

e) Ma'gandang, adalah pemukulan genderang 

yang menyertai ma'bombongan dengan 

fungsi yang sama. Ma'gandang hanya dila-

kukan pada pesta to-dirapai. 

 

Baik tari-tarian maupun bunyi-bunyian 

ritual itu, menampilkan situasi yang arkais. 

Gerakan-gerakan yang minim statis, bergoyang 

badan ke kiri ke kanan dan pemindahan kaki ke 

sisi kiri-kanan atau ke muka dan ke belakang 

dilakukan serempakserempak dalam tempo 

yang sangat pelan dan jarak yang sangat dekat. 

Nada-nada bunyi-bunyiannya pun sangat mo-

notoon yang mengekspresikan situasi-situasi 



Mattulada 

 49 

sakral. 

Tari-tarian yang bersifat kegembiraan 

duniawi, atau tari pergaulan yang menjadi 

media pergaulan dalam pesta-pesta, di mana 

para pengunjung dapat ikut serta dalam macam 

tarian (pergaulan) tertentu, seperti tari-tari 

modero dan malulo yang terdapat di Sulawesi 

Tengah dan Sulawesi Tenggara, tidak ditemu-

kan di Sulawesi Selatan. Akan tetapi pada 

tahun-tahun terakhir baik modero maupun 

malulo dilakukan juga oleh muda-mudi Sula-

wesi Selatan, terutama di kalangan para pe-

lajar-mahasiswa. Adapun tari-tari seperti ter-

sebut di atas baik yang klasik maupun yang 

telah dibentuk dalam kreasi baru, pada umum-

nya adalah tari-tarian panggung yang dilakukan 

secara berkelompok di depan penonton yang 

pasif. 

 

Alat-alat Pencarian Hidup 

Mata pencarian hidup orang Sulawesi 

Selatan yang dikenal semenjak dahulu kala, 

adalah bertani bagi yang berdiam di pedalaman 

dan daerah pegunungan dan berlayar atau 

menangkap ikan dengan berperahu bagi yang 

berdiam di daerah-daerah pesisir/pantai. Oleh 

karena itu, maka peralatan-peralatan untuk 

melaksanakan mata pencarian hidup dalam dua 

lapangan ini, menjadi bendabenda kebudayaan 

yang sangat penting di kalangan orang Bugis-

Makassar. 

 

1) Alat-alat pencarian hidup di laut/air. Yang 

termasuk dalam golongan ini adalah alat-alat 

utama seperti perahu untuk pengangkutan 

barang-barang niaga dan alat-alat penang-

kap ikan, sebagai nelayan, dapat disebutkan 

antara lain jenis-jenisnya sebagai berikut: 

 

a. Penisi, adalah jenis perahu dagang Bugis-

Makassar dalam ukuran besar (20 sampai 

100 ton). Jenis perahu ini mengarungi laut-

laut besar, dalam abad-abad lalu, meng-

hubungkan Makassar dengan kepulauan Nu-

santara baik di Timur maupun di Barat. Jenis 

perahu ini mempunyai 2 buah tiang agung 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 50 

dengan layar berlapis-lapis di bagian depan, 

pada dua tiang agung, ditambah dua buah 

layar kecil pada masingmasing puncak tiang 

agung. Kemudinya yang terpasang di 

belakang ada dua buah. 

Dahulu kala perahu jenis ini dipakai juga 

oleh armada-armada perang orang Bugis-

Makassar untuk mengangkut tenaga-tenaga 

perang dan perlengkapannya. Hanya saja 

jarang dipergunakan untuk perang laut. 

Karena untuk penyerangan dan peperangan 

di laut dipergunakan jenis lain yang lebih 

lincah dan lebih kecil. 

Penisi, selaku perahu niaga, dipimpin oleh 

seorang Ana' koda (nakhoda), juru mudi, 

juru batu dan awak perahu lainnya yang 

disebut sawi. Perahu dagang jenis penisi, 

sampai sekarang masih dipergunakan untuk 

pelayaran niaga interinsuler yang dapat 

jumpai di semua pelabuhan di negeri kita. 

 

b. Lambo' (Palari), adalah jenis perahu da-

gang Bugis-Makassar dalam ukuran lebih 

kecil dari penisi (10 sampai 50 ton). Sama 

halnya dengan penisi, jenis ini pun dapat 

mengarungi laut yang jauh-jauh untuk 

mengangkut barang-barang niaga antarpu-

lau. Bedanya dengan penisi, lombo' palari, 

hanya mempunyai satu tiang agung, dengan 

layar berlapis-lapis di bagian depan, layar 

utama dan layar tambahan di puncak tiang 

agung. 

 
c. Lambo calabai, adalah jenis perahu 

dagang Bugis-Makassar, yang berbentuk 

badan seperti bentuk kapal-kapal biasa. 

Tiang layar (tiang agungnya), biasanya 

hanya sebuah, dan kemudinya hanya sebuah. 

Model layar seperti yang dipergunakan oleh 

penisi atau lambo' palari. 

 
d. Jarangka', adalah juga jenis perahu 

dagang orang Bugis-Makassar yang 

berukuran rata-rata kecil, dan dipergunakan 

hanya untuk pelayaran sekitar pantai 

Sulawesi Selatan. Perahu jenis ini, 

mempergunakan layar segi empat dan lincah 

dalam menghadapi berbagai situasi di laut. 

Perahu jenis inilah dahulu dipergunakan 

untuk menjadi perahu-perahu perang dan 

kawal pantai, karena lincah laju. 

 
e. Soppe', adalah juga jenis perahu dagang 

Lambo’ 



Mattulada 

 51 

orang Bugis-Makassar, dalam ukuran kecil 

(1 sampai dengan 10 ton). Dipergunakan 

untuk angkutan barang-barang dagangan 

antarpulau sekitar pantai-pantai Sulawesi 

Selatan. Juga biasa dipergunakan untuk 

mengangkut penumpang antarpulau. 

 
f. Pajala, adalah jenis perahu yang umum 

dipergunakan oleh nelayan lepas pantai (me-

nangkap ikan jauh ke tengah laut). Mem-

pergunakan layar segi empat dan lincah 

bergerak. Jenis ini juga dipergunakan untuk 

menangkap ikan terbang jauh ke tengah laut 

dan berhari-hari lamanya meninggalkan 

pantai. Awak-awak perahu pajala, agak ber-

beda dengan perahu dagang. Perahu nelayan 

semacam ini, dipimpin oleh seorang punjala 

(memimpin dan mengemudikan perahu), 

dan yang lainnya disebut saja sawi, yang 

biasanya seluruhnya terdiri atas 5 sampai 10 

orang. 

 

Adapun jenis-jenis alat penangkap ikan 

yang sampai kini masih dipergunakan di 

Sulawesi Selatan, dapat disebut antara lain 

sebagai berikut: 

 

(1) Jala rompong, adalah jenis jaring yang 

panjangnya kurang-lebih 50 meter. Di-

pergunakan untuk menangkap ikan di laut 

dalam lepas pantai, yang sudah diper-

gunakan lebih dahulu dengan pemberian 

tandaanda dan alat-alat pengumpul ikan 

yang disebut rompong. Rompong itu ter-

buat dari sejumlah daun kelapa yang diikat 

dengan motan, sehingga menjadi sebagai 

tumbuhan laut yang disukai oleh ikan-ikan 

yang berombongan sejenis. Rompong itu 

diikatkan pada batu dan pada permukaan 

air terdapat bambu yang diberi tanda ke-

punyaan dari nelayan tertentu. Sekitar 

rompong itulah pada waktu fajar ditu-

runkan jala rompong dan dengan teknik-

teknik tertentu ikan atau rombongan ikan 

sejenis itu memasuki jaringan dan ter-

tangkap secara besar-besaran. 

(2) Jala buang, adalah jenis alat penangkap 

ikan dengan mempergunakan jaring yang 

pada kakinya dibubuhi alat-alat pemberat 

dari timah. Jala ini dipergunakan di pesisir 

atau di sungai-sungai dengan memper-

gunakan tangan untuk membuangnya. 

(3) Puka' (pukat), juga adalah alat penangkap 

ikan semacam jaring-jaring yang memer-

gok ikan-ikan memasuki daerah penang-

kapan. Alat ini dipergunakan di pan-

taipantai pada kedalaman air tertentu. Para 

nelayan tidak perlu selalu mempergunakan 

perahu. 

(4) Panambe, adalah alat penangkap ikan yang 

dapat menangkap ikan di daerah laut 

berbatu karang yang dangkal. Jaring-

jaringnya tidak terlalu lebar sehingga tidak 

mencapai batu-batu karang. Bagian jaring 

yang mengapung disentak-sentak menye-

babkan ikan menubruk jaring dan tertang-

kaplah ikan-ikan itu. 

(5) Bandong, alat penangkap ikan ini, banyak 

dijumpai di pinggir-pinggir pantai. Ban-

dong merupakan jala segi empat yang  

penjuru-penjurunya ditempatkan pada 

tiang-tiang, kemudian jala itu diteng-

gelamkan ke dalam air. Orang mengawasi 

masuknya ikan ke jala yang dibenamkan 

itu dari atas sebuah pondok-pondok ber-

tiang tinggi. Apabila ikan-ikan itu sudah 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 52 

masuk ke daerah jala maka jala itu pun 

diangkat dan tertangkaplah ikan-ikan itu. 

(6) Bagang, pada dasarnya sama dengan 

bandong, akan tetapi letaknya agak lepas 

pantai dan dilakukan penangkapan pada 

waktu malam hari dengan memperguna-

kan lampu-lampu storm king yang kuat 

cahayanya. Cahaya yang kuat itu, menarik 

ikanikan berkerumun ke daerah jala, maka 

tertangkaplah mereka, karena tarikan ca-

haya lampu yang terang benderang. Pada 

malam hari di pantai Makassar kelihatan 

dari darat deretan-deretan lampu bagang 

yang menambah indahnya kota pantai 

Makassar. 

 

 

 

2) Alat-alat Pertanian. Alat-alat pertanian 

orang Bugis-Makassar, khususnya untuk 

pengolahan tanah persawahan (padi), diper-

gunakan alat-alat yang pada umumnya sama 

dengan alat-alat pertanian daerahdaerah lain di 

Indonesia. 

Alat utama pada pembajakan sawah diper-

gunakan lukuh, (sakkala, [Bg] pajjeko [Mk]) 

yang ditarik oleh kerbau. Sistem pengairan pun 

dikenal, walaupun masih lebih dari separuh 

tanah persawahan di Sulawesi Selatan belum 

mempergunakan pengairan teknis. Di samping 

mempergunakan lukuh atau bajak, di beberapa 

tempat, tanah sawah yang berair itu untuk 

menjadikannya baik bila ditanami padi, maka 

ke dalam petak-petak sawah dikerahkan kerbau 

untuk menginjak-injaknya. Setelah tanah men-

jadi lembut berlumpur, maka dilakukanlah 

Badong, dari Matthes Ethnographische Atlas 



Mattulada 

 53 

pembersihan kemudian ditanami. 

Pacul dan linggis juga dikenal sebagai alat-

alat pertanian di Sulawesi Selatan. Pada tanah-

tanah tegalan untuk membongkar tanah diper-

gunakan linggis kemudian menggemburkannya 

dengan pacul. Tanah demikian ditanami jagung 

atau palawija. 

 

Kesusastraan Bugis-Makassar Klasik 

A. Bahasa dan tanda-tanda bunyi (aksara) 

Bahasa-bahasa Bugis dan Makassar, serta 

bahasa-bahasa daerah lainnya di Sulawesi Se-

latan, tergolong dalam rumpun bahasa-bahasa 

Melayu-Polinesia. Seperti telah disebutkan 

pada seksi lain di depan, sukusuku-bangsa 

Bugis, Makassar, Toraja dan Mandar, mem-

punyai bahasa sukunya masing-masing yang 

disebut menurut nama suku-suku itu, ialah 

bahasa-bahasa Bugis, Makassar, Toraja dan 

Mandar. 

Bahasa-bahasa Bugis dan Makassar, mem-

punyai tanda-tanda bunyi atau aksara yang 

sama, yang disebut aksara Lontara. Adapun 

suku-suku bangsa lainnya tidaklah memiliki 

aksara sendiri. Untuk menuliskan hasil-hasil 

kesusastraan Bugis-Makassar yang telah ditu-

liskan dalam aksara Lontara, dalam kepus-

takaan-kepustakaan mereka yang juga disebut 

Lontara itu, telah dimulai penulisannya dalam 

Abad XVI, yaitu sebelum agama Islam dipeluk 

secara umum oleh masyarakat Sulawesi 

Selatan. 

Baik tanda-tanda bunyi atau aksara Lontara, 

maupun hasil-hasil kesusastraan lasik Bugis-

Makassar, erat hubungannya dengan masalah 

ade' (panngaderreng/panmadakkang) malahan 

dengan kepercayaan, maka kelahiran kesusas-

traan dan penciptaan aksara dalam rangka 

pengembangan ade' dan kepercayaan itu, seba-

gai satu keseluruhan. Jadi pada mulanya kesu-

sastraan orang Bugis-Makassar yang ditu-

liskan dalam Lontara-lontara adalah kesusas-

traan suci, berupa mantera-mantera dan keper-

cayaan-kepercayaan mitologis. Lambat-laut 

hasil-hasil kesusastraan yang bersifat profan 

keduniaan berkembang juga sesuai dengan per-

kembangan Lontara dan sikap hidup masya-

rakat dan kebudayaan. 

Dalam mitologi orang Bugis-Makassar, 

utamanya dalam epos Galigo ade' itu sudah 

dipergunakan baik dalam terminologis maupun 

dalam aplikasinya sebagai sistem kemasyara-

katan/ kebudayaan yang disebut panngader-

reng atau panngadakkang. Oleh karena itu 

maka keras juga dugaan bahwa istilah ade' itu 

berasal dari perbendaharaan bahasa Bugis-

Makassar sendiri. Di dalam hal bahwa ade' 

sebagai sistem, di dalamnya akan terdapat 

banyak atau sedikit unsur-unsur adab/adat(an) 

yang berasal dari Islam dan Arab, hal itu dapat 

dipandang lumrah adanya, sebagai akibat 

kontak yang berlangsung sampai hari ini. 

Dalam mitologi Bugis-Makassar, terdapat 

istilah-istilah deatang atau dewatang. Apabila 

kata itu ditulis dengan aksara Lontara/   

/ maka ia dapat dibaca dengan bunyi-

bunyi sebagai berikut: /dewata/, /dewatang 

atau /de'watang/ dan sebagainya. Berhubung 

dengan kemungkinan-kemungkinan bunyi 

ucapan menurut tanda-tanda bunyi itu, maka 

kini orang pada umumnya membunyikannya 

dengan /dewata/. Hal itu dihubungkan dengan 

dewata yang dikenal dalam agama-agama 

alam, atau dewa. 

Akan tetapi apabila ucapan-ucapan itu kita 

dengar, terutama dari ahli-ahli lontara, orang-

orang tua yang belum mendapat banyak peng-

aruh dari tata ucapan dari bahasa-bahasa lain, 

mereka yang disebut passure galigo (yang 

pandai tentang Galigo), maka ucapan itu dapat 

didengar sebagai /de' watang yang berasal dari 

kata /de' batang/ artinya tanpa wujud. Peru-

bahan bunyi dari /ba/ke/wa/ /batang ke watang, 

mengikuti hukum B. W. dalam bahasa-bahasa 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 54 

Nusantara. (The Law of the tendency of 

interchange among belabial glide, belabial stop 

and belabial nasal). 

De' watang atau de' batang, berarti tanpa 

wujud, yang dipuja, dipercaya sebagai asal dari 

segala sesuatu dengan menyebutnya De' watas-

seuae, atau addewatasseuae, ialah yang tidak 

wujud yang tunggal. Suatu kepercayaan seba-

gai tokoh dewa tertinggi seperti dalam agama-

agama alam lainnya. /De' watang yang tertinggi 

itu Yang Maha Menjadikan /pabbinru'/; Maha 

Mengatur / mappallake'el; Maha Mengada-

kan/mappassakke'e/ Yang Menciptakan /topa-

lanroE/, semuanya itu disebut ladde' watang-

eng yaitu hal-hal yang berhubungan dengan ke 

/de' watang/itu, termasuk tertib untuk seluruh 

yang wujud, yaitu manusia dan masyarakat. 

 

/iko de'watang seua/ 

/mallanro mabbinru/ 

/mappallake tasseua-seuae/ 

/torisompana-toripancajie/ 

 

Engkau (yang) tidak wujud yang tunggal, 

menciptakan dan membentuk mengatur 

segala sesuatu orang disembah (oleh) orang 

yang dijadikan. 

 

Karena de'watang itu adalah tidak wujud, 

maka disebut juga de'e. Hal-hal yang ber-

hubungan dengan perihal de' itu disebut adde 

'de'e artinya hal-hal yang tidak wujud. Melalui 

hukum metatetis dan tanggalan tengah, maka ia 

diucapkan adde'e. Itulah asal kata ade'e' atau 

hal ADE'. Anggapan ini didasarkan kepada 

kepercayaan lama (sebelum Islam) yang kemu-

dian lebih diperjelas dalam sistem kepercayaan 

monoteisme Islam; bahwa segala sesuatu, 

termasuk segala tata tertib, dalam segala apa 

yang wujud berasal dari de'watang (tidak 

wujud), yang disebut addewatangeng itulah 

Ade’. 

Berhubung dengan penciptaan tandatanda 

bunyi yang kemudian disebut Lontara, maka 

terdapat anggapan di kalangan orang Bugis-

Makassar, bahwa hal itu pun berpangkal pada 

kepercayaan dan pandangan monologis orang 

Bugis-Makassar yang memandang alam 

semesta ini, sebagai segi-empat belah ketupat 

sulapa' Eppa' bolasuji. Sarwa alam ini, adalah 

satu kesatuan, dinyatakan dalam simbol bunyi/ 

/ = Sa yang berarti / /; tunggal atau esa. 

 

 
Simbol / / ini, dalam menyimbolkan 

mikrokosmos sulapa 'eppa' na taue = (segi 

empat tubuh manusia), di puncak terletak 

kepalanya, tangan kiri, tangan kanan, dan ujung 

bawah adalah kakinya. Simbol / / itu 

menyatakan dirinya secara konkret pada bagian 

kepala manusia yang disebut sawwang;//berarti 

mulut. Dari mulutlah segala sesuatu dinyatakan 

yang disebut bunyi. Bunyi-bunyi itu disusun 

sehingga mempunyai makna (simbol-simbol) 

yang disebut /  / = kata, sabda atau 

titah.. 

Dari kata ada / / inilah segala 

sesuatu yang meliputi keseluruhan tertib kos-

mos/sarwa alam diatur melalui ada /

/ dengan definit artikel E menjadi / 

/  itulah yang menjadi pangkal 

dari kata /  / ada'. Ade' adalah sabda 

(penertib) yang meliputi sarwa alam / / maka 

disebut dalam kata-kata hikmat paseng sebagai 

berikut: 



Mattulada 

 55 

/sadda mappabbati' ada/ 

artinya (bunyi mewujudkan kata) 

/ada mappabbati' gau’/ 

artinya: (kata mewujudkan perbuatan) 

/gau' mappabbati' tau/ 

artinya :(perbuatan mewujudkan manusia) 

 

Demikian pulalah maka segala tanda-tanda 

bunyi dalam aksara lontara berbunyi mewu-

judkan kata, kata mewujudkan perbuatan, per-

buatan mewujudkan manusia. Sumber pada /  

/ Sa (segi empat belah ketupat itu). 

Aksara Lontara yang tercatat di atas, adalah 

sistem huruf Lontara yang telah diseder-

hanakan oleh syahbandar Kerajaan Gowa yang 

bernama DaEng Pamatte. Sejak zaman itu 

sistem yang sudah disederhanakan itulah yang 

dipakai dalam menulis kronik-kronik dalam 

bahasa Bugis atau Makassar. Sejak Abad ke-17 

waktu agama Islam mulai berpengaruh di Sula-

wesi Selatan, maka berbagai hasil kesusastraan 

Bugis-Makassar ditulis dalam huruf Arab, yang 

disebut aksara Serang. Menurut dugaan, kata 

Serang itu berasal dari kata Seram. Dahulu 

katanya orang Bugis-Makassar pada mula-

mulanya banyak hubungan dengan orang 

Seram yang lebih dahulu menerima agama 

Islam. Di Seram sendiri memang huruf Arab 

itulah yang biasanya dipakai sebagai tulisan 

dalam hubungan dengan penyebaran agama 

Islam. 

Bahasa Bugis dan bahasa Makassar, pernah 

dipelajari dengan teliti dan mendalam oleh 

seorang ahli bahasa berkebangsaan Belanda, 

bernama Dr. B. F. Matthes, dengan sebagian 

sumber kesusastraan tertulis yang sudah dimi-

liki oleh orang Bugis dan Makassar sejak be-

rabad-abad lamanya. Matthes pernah mengum-

pulkan banyak sekali naskah-naskah kesusas-

traan yang tercantum dalam berbagai Lontara. 

Naskah-naskah Lontara itu sekarang ada yang 

disimpan dalam perpustakaan Yayasan Kebu-

dayaan Sulawesi Selatan Tenggara di Ujung-

pandang, dan banyak juga yang disimpan 

dalam perpustakaan Universitas Leiden di Ne-

geri Belanda dan dalam berbagai perpustakaan 

di Eropa. Matthes sendiri pernah menerbitkan 

beberapa Bunga Rampai (Chrestomatie) yang 

memuat koleksi dari kesusastraan Bugis-

Makassar itu, dan sebagai hasil dari penelitian 

bahasanya, ia pernah menerbitkan sebuah 

kamus Bugis-Belanda, dan sebuah kamus 

Makassar-Belanda yang tebal-tebal. 

Adapun naskah-naskah Lontara kuno yang 

ditulis di daun lontar, sekarang sudah sukar 

untuk didapat. Sekarang naskah-naskah kuno 

dari orang Bugis-Makassar, hanya tinggal ada 

yang ditulis di atas kertas dengan memper-

gunakan pena atau lidi ijuk (kallang) dalam 

aksara Lontara atau dalam aksara Serang. di 

antara buku terpenting dalam kesusastraan 

Bugis-Makassar, adalah buku Sure' Galigo, 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 56 

satu himpunan sangat besar dari mitologi yang 

bagi banyak orang BugisMakassar masih 

mempunyai nilai keramat. Kecuali itu terdapat 

juga lain-lain himpunan kesusastraan yang isi-

nya mempunyai fungsi sebagai pedoman dan 

tata kelakuan bagi kehidupan orang, seperti 

misalnya buku himpunan amanat-amanat dari 

nenek moyang (peseng), buku himpunan Un-

dang-Undang, peraturan-peraturan dan kepu-

tusankeputusan pemimpin adat (Rappang) dan 

sebagainya. Kemudian ada juga himpunanhim-

punan kesusastraan yang mengandung bahan-

bahan sejarah dan sebagainya. Untuk sekedar 

lebih terperinci jenis-jenis Lonitu dapat disebut 

antara lain sebagai berikut: 

 

1. Pasang (Mk) = Paseng (Bg); ialah kumpulan 

amanat keluarga atau orang-orang bijaksana 

yang tadinya diamanatkan turuntemurun deng-

an ucapan-ucapan yang dihafal. Kemudian 

paseng itu disuratkan atau dicatatkan dalam 

Lontara dan dijadikan semacam pusaka turun-

temurun. Paseng yang demikian dipelihara dan 

menjadi kaidah hidup dalam masyarakat yang 

sangat dihormati. Paseng ini dapat berupa per-

janjian antara dua atau beberapa pihak yang 

ditaati oleh semua yang mengikatkan diri. 

Dapat juga berupa amanat sepihak kepada ke-

luarga turun-temurun, seperti : 

 

a. Perjanjian To-manurung dengan rakyat, 

ketika To-manurung dijadikan raja. Raja-

raja kemudian bmengucapkan paseng itu, 

pada waktu pelantikannya. 

b. Tidak dibolehkan mengawini keturunan 

bekas tuan, seperti disebutkan dalam 

lontara. 

c. Mengikat persaudaraan turun-temurun 

antara kaum dengan kaum. 

 

2. Attoriolong (Bg) Patturioloang (Mk); ialah 

kumpulan catatan-catatan mengenai asal-usul 

(silsilah) turun-temurun raja-raja atau keluarga-

keluarga tertentu. Dari attoriolong ini, biasanya 

diambil bahanbahan untuk menyusun sejarah 

atau menyusun stam-boom seseorang. Attorio-

long sesungguhnya adalah catatan-catatan per-

istiwa yang lalu, yang dilakukan atau yang 

dialami oleh orang dahulu kala. 

 

3. Pau-pau ri kadong, ialah cerita-cerita rakyat 

yang mengandung sifat-sifat legendaris, meng-

enai kejadian-kejadian atau peristiwa-peristiwa 

luar biasa, tetapi peristiwa itu diragukan ten-

tang kebenarannya. Misalnya cerita-cerita ten-

tang To-manurung dalam hubungan berdirinya 

sebuah kerajaan. Dalam pau-pau ri kadong di-

gambarkan peristiwa-peristiwa atau kejadian-

kejadian yang ada kalanya tidak masuk akal, 

tetapi yang diakui sendiri bahwa hal itu tidak 

masuk akal. Suatu usaha untuk melukiskan 

peristiwa-peristiwa luar biasa dengan bumbu-

bumbu legendaris, untuk memberinya daya 

tarik untuk pendidikan yang selalu meme-

nangkan yang baik, yang jujur dan yang benar 

atas yang buruk, yang culas dan yang salah. 

Berbeda halnya dengan Sure' Galigo, yang 

dipandang tetap mempunyai nilai religius dan 

mitologis, pau-pau ri kadong dalam artian 

Lontara', melukiskan sesuatu dengan berbagai 

macam gaya fantasi, semata-mata untuk 

memberi daya tarik. Dituliskan dalam Lontara 

untuk bahan bacaan pendidikan. 

Contoh sebuah pau-pau ri kadong, selalu 

dimulai dengan : 

 

Engka-engke gare' (Bg) 

ri wanua tenri isseng 

belle upau 

belle pasi to kkadoE 

dan seterusnya. 

 

artinya: 

 



Mattulada 

 57 

adalah gerangan 

di negeri entah berentah 

dusta yang kukatakan 

lebih berdusta lagi yang mengiakan. 

 

4. Pau-pau atau Talo'; ialah cerita-cerita kyat 

juga, akan tetapi biasanya menceriakan sese-

orang tokoh yang sungguhSungguh pernah ada. 

Cara penyajiannya, adaalanya disertai bumbu-

bumbu seperti pada pau-pau ri kadong, akan 

tetapi lebih banyak mengandung fakta yang 

masuk akal, seperti : 

 

a. Tolo 'na Bone, ialah cerita atau hikayat 

tentang perang dan pahlawan Bone. 

b. Pau-pauna Sultanul Injilai, sebuah cerita 

atau hikayat tentang Sultanul Injilai. Cerita 

ini disusun kembali dalam versi Bugis dan 

Hikayat Melayu, Hikayat Puspa Wiraja. 

 

5. Papanngaja', adalah kumpulan pedoman 

hidup atau nasihat yang diberikan oleh orang 

dahulu kala kepada keturunannya. Sebuah 

papanngaja' yang terkenal di kalangan orang 

Bugis-Makassar, ialah yang disebut "budiisti-

rahat". Apa yang disebut dalam budi-istirahat, 

sesungguhnya adalah salinan dari semacam 

hika-yat orang Melayu yang asalnya dari 

kepustakaan Arab. 

 

6. Ulu-ada, ialah catatan-catatan mengenai 

perjanjian-perjanjian antarnegara. Ulu-ada ini 

adalah nama/istilah umum bagi kontrak-

kontrak, traktat-traktat antarnegara yang diberi-

kan nama-nama khusus sesuai dengan peris-

tiwa-peristiwa kontrak-kontrak, traktat-traktat 

tersebut seperti: 

 

a. Lamumpatue ri Timurung, adalah ulu-ada 

(perjanjian) bersama BoneWajo dan Sop-

peng, untuk melawan bersama-sama ke-

mungkinan agresi kerajaan Gowa. 

b. Cappae ri Cenrana, adalah uluada yang 

dilakukan oleh Wajo dan Bone, di satu tem-

pat yang disebut Cenrana, untuk tidak saling 

menyerang. 

 

7. Sure' bicara Attoriolong, adalah kumpulan 

peraturan-peraturan, undang-undang yang ber-

laku dalam negara-negara yang berasas pada 

Ade' attoriolong (Adat leluhur). Jadi dapat 

disebut peraturan-peraturan dari leluhur, yang 

ditaati berdasarkan kebajikan yang dilimpah-

kan oleh leluhur berupa ade' atau petunjuk-pe-

tunjuk normatif dalam kehidupan masyarakat. 

Yang termasuk dalam jenis ini seperti Lontara 

Latoa, yakni kumpulan ucapan-ucapan atau 

ketentuan-ketentuan yang menjadi pedoman 

hidup yang diletakkan oleh orang dahulu kala. 

 

8. Ade' Allopi-loping bicaranna Pa'balu'e, 

ialah suatu peraturan khusus tentang pelayaran 

dan undang-undang perniagaan dengan mem-

pergunakan perahu. 

 

9. Rappang ri lalempanua (Bg) Rappang ila-

lang pa' rasangan (Mk), ialah peraturan-

peraturan khusus mengenai peristiwa-peristiwa 

dalam negeri, yang dikumpulkan sejak dahulu 

kala. Inilah semacam kumpulan yurisprudensi 

yang dijadikan pedoman untuk menetapkan se-

suatu perkara. Di Bone terdapat Lontara' 

semacam ini yang disebut Rappang ri lalenna 

ri Bone ri Palili'na, yaitu rappang yang belaku 

di Tana Bone dan negeri-negeri bawahannya. 

 

10. Pau kotika, ialah kumpulan catatancatatan 

tentang waktu-waktu yang baik dan yang buruk 

untuk melakukan sesuatu perbuatan. Memberi 

petunjuk tentang waktu-waktu atau ketika-ke-

tika, nahas atau nakas, pada waktu-waktu mana 

orang dilarang berbuat sesuatu. Di dalamnya 

ditentukan waktuwaktu yang sebaik-baiknya 

turun ke sawah, membangun rumah, menurun-



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 58 

kan perahu dan sebagainya. Juga dapat 

dijeniskan ke dalamnya, pedoman-pedoman 

untuk mengetahui arti mimpi. 

 

11. Sure' Eja, ialah kumpulan elong (syairsyair 

atau prosa lirik) yang dinyanyikan dalam 

upacara-upacara tertentu. Di dalamnya meng-

andung pedoman tentang sikap tingkah-laku 

dan keharusan-keharusan yang dilakukan oleh 

seseorang dalam sesuatu peristiwa, seperti : 

 

a. Elong osong = nyanyi perang. 

b. Elong padodo ana' ana' = syairsyair yang 

dinyanyikan untuk menidurkan anak-anak 

c. Elong massagala, syair yang dinyanyikan 

untuk mengusir penyakit serampah (pok-

ken/cacar). 

 

12. Sure' Bawang, ialah kumpulan ceritacerita 

roman dalam segala macam jenisnya, seperti 

roman masyarakat, roman perang dan sebagai-

nya. 

Segala macam hasil kesusastraan seperti 

yang disebutkan sebagian jenis-jenisnya di 

atas, disebut pada umumnya Lontara', dalam 

arti hasil sastra atau kepustakaan orang Bugis 

/Makassar. Untuk memperoleh gambaran yang 

lebih baik tentang bagianbagian kesusastraan 

itu, di bawah ini dikemukakan beberapa con-

toh, baik asli maupun terjemahannya. 

 

B. Sure' Galigo 

Tema dari Sure' Galigo, adalah menunjuk-

kan seluruh tema periode Galigo yaitu peluk-

isan peristiwa-peristiwa manusia luar biasa. Di-

lukiskan tentang permulaan terciptanya dunia 

yang dihuni oleh manusia-manusia hebat, inte-

resse dewa-dewa yang menempati langit 

dengan segala keajaibannya. Pemegang peran-

an (kultur hero) Sawerigading, digambarkan 

sebagai tokoh manusia istimewa, penitisan dan 

hubungan kekerabatannya dengan Patoto 'E 

(Yang menentukan nasib), untuk kerinduannya 

menempatkan para keturunan dewa-dewa itu 

menyejarahkan diri di atas bumi. 

Sepanjang kisahnya tidaklah terdapat ada-

nya perlibatan manusia (biasa), dia hanya seke-

dar dilibatkan dan tidak memegang peranan 

dalam perlibatan itu. Manusia-manusia dewa 

yang digambarkan, turun atau diturunkan dari 

langit. Mereka tidak mampu mengatasi kesepi-

annya dan mereka pun mendapatkan orang-

orang bumi yang digambarkan sebagai orang-

orang luar biasa pula, yang datang ke per-

mukaan dunia setelah menembus dari dunia 

bawah, sehingga terjadi pertemuan antara to-

koh-tokoh istimewa yang ditunjuk untuk meng-

uasai dunia. Maka tunduk takluklah setiap 

orang yang tidak masuk pada golongan mereka, 

menerima nasib sebagaimana yang menimpa-

nya. Bagi mereka tiada tertib, kecuali tertib 

manusia istimewa itu. Tiada kebajikan kecuali 

kebajikan-kebajikan manusia-manusia istime-

wa itu. Demikian tidak penting orang-orang 

yang tidak berada dalam golongan istimewa itu 

sehingga dalam Galigo, seolah-olah tidak ada 

bayangan pun mengenai mereka, nama mereka 

pun tidak ada. Bagaimanakah hendak melukis-

kan watak perlambangan mereka dari sudut 

mereka, karena yang ada hanya watak manusia 

istimewa, yang bentuk peranan dan segala 

perilakunya adalah perilaku dalam peranan 

dewa-dewa belaka. Segala sesuatu mulai dile-

takkan dari atas, menurut kehendak sang dewa-

ta, segala nasib berada di tangannya. Manusia 

biasa yang niscaya adalah golongan erbesar di 

antara penduduk bumi, walaupun elah 

diikutkan untuk menghilangkan kesepian sang 

manusia dewata, namun perananmya sangat 

kecil, itulah tema dalam periode Galigo, dalam 

mana Sawerigading ditempatkan sebagai tokoh 

utama, dalam perwujudan tata tertib dan 

penataan masyarakat Suawesi Selatan. 

R. A. Kern, mengemukakan pendapatnya 



Mattulada 

 59 

tentang Sure' Galigo itu, bahwa apa yang 

akhirnya telah dikumpulkan oleh Matthes, telah 

berjumlah 2.848 muka folio. Kalau ditambah-

kan dengan apa yang telah dikumpulkan 

kemudian (diantaranya oleh Prof. Dr. J. C. G. 

Jonker), maka akan dicapai jumlah paling 

sedikit 7.000 muka folio. Oleh karena itu, 

menurut R. A. Kern, Sure' Galigo termasuk 

hasil kesusastraan dunia yang paling besar. (D. 

H. van den Brinks, 1943:79). 

 

Bagian pembukaan Sure' Galigo dengan 

Terjemahan Bebas kurang lebih sebagai 

berikut: 

ketika fajar sedang menyingsing 

bangkitlah to-palanroE puang patotoE 

bangkit dari tidurnya 

memandang ke bawah 

berpaling kepada pengawalnya 

seraya bertanya 

mengapakah telah tiga hari tiga malam 

Rukkelengpoba sekeluarga 

telah meninggalkan Botillangi’ 

Sebelum terjawab oleh pengawal 

datanglah Rukkelengpoba 

Sangiangpaju 

Rumamakompo’ 

Balasariwu’ 

bersama keluarganya 

Dalam keadaan masih murka 

bertanyalan Patoto’E 

Dari manakah engkau, hai Rumamakompo’ 

sehingga telah tiga hari tiga malam 

engkau tidak menampakkan dirimu 

di Botillangi? 

Bersujud sembah Rumamakompo’ 

seraya berkata 

Ampun tuanku beribu-ribu ampun 

patik datang dari bawah langit 

di atas pertiwi 

menghembuskan angin 

menggelegarkan ombak 

meledakkan petir 

menyalakan api dewata (kilat) 

sudilah tuanku 

menurunkan putra seorang 

untuk menghuni bumi 

agar bumi 

tidak tinggal lengang 

kesepian 

sudilah tuanku 

menurunkan 

seorang putra 

ke bawah langit 

di atas pertiwi 

untuk bersembah sujud 

pada batara. 

 

Begitulah mulanya To-PalanroE (Yang 

Maha Pencipta) akhirnya berkenan menurun-

kan putranya yang bernama Batara Guru, ke 

atas bumi untuk menghuni dunia. Secara ring-

kas bagian permulaan dari epos Galigo ini, 

dapat diceritakan sebagai berikut: 

Maka sampailah Batara Guru, menjejakkan 

kakinya di negeri Ware (kemudian menjadi ibu 

negeri Tana Luwu). Batara Guru kawin dengan 

We-Nyili' Timo, putri dari pertiwi (dunia ba-

wah) yang menurunkan seorang putra yang 

diberi nama Batara Lattu. Batara Lattu kemu-

dian kawin dengan We Opu Senngeng dari 

Masyrik. Pasangan Batara Lattu-We Opu 

Senngeng, kemudian melahirkan anak kembar, 

seorang putra bernama Sawerigading dan 

seorang putri bernama We Tenriabeng. Sesu-

dah mengadakan upacara-upacara sebagaimana 

layaknya raja-raja menerima kehadiran put-

raputri yang baru lahir, maka kedua suamiistri 

Batara Guru dan We Opu Senngeng, lenyaplah 

dari bumi dan kembali ke Boting Langi' 

(puncak langit). 

Orang dalam negeri pun bersusahlah dengan 

lenyapnya raja mereka, dengan meninggalkan 

dua orang anaknya yang masih kecil. Maka 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 60 

bersepakatlah para orangtua membuat untuk 

kedua putra masing-masing sebuah mahligai, 

dan menempatkanAuto nya pada tempat yang 

berjauhan letaknya. 

Sawerigading, yang disebut juga Opunna-

ware (Pertuanan di Ware'), dipelihara oleh 30 

orang pemuda yang cakap dan tegap-tegap, dan 

We Tenriabeng diasuh oleh 30 orang putra-

putri rupawan dan cekatan. 

Pada suatu hari ketika Sawerigading telah 

menjadi pemuda remaja, dengan diiringi oleh 

para pembesar negeri Ware, ia pun melakukan 

perjalanan ke seluruh negeri bawahan Tana 

Luwu. maka sampailah ia ke sebuah negeri dan 

dilihatnya sebuah mahligai yang besar lagi 

indah, dihuni oleh seorang putri yang sangat 

cantik dan rupawan. Timbullah hasrat Saweri-

gading untuk mempersunting putri jelita itu. 

Ditanyakannya kepada pengiring-pengiringnya 

tentang nama dan asal-usul putri itu. Dijawab 

oleh para pengiring bahwa putri itu bernama 

We Tenriabeng, tidak diketahui nama kedua 

orangtuanya. Setelah Sawerigading tiba kem-

bali di Ware', dikumpulkannya semua orang 

tua-tua dalam negeri, dan disampaikannyalah 

hasratnya untuk mempersunting We Tenria-

beng, putri yang dijumpainya dalam perjalan-

an. Orang tua-tua sepakat menyampaikan, 

bahwa sesungguhnya putri itu adalah saudara 

kembar Sawerigading sendiri. Akan tetapi Sa-

werigading tetap berkeras, untuk melaksanakan 

hasratnya, karena semenjak kecil ia tidak per-

nah mengingat, bahwa ia mempunyai saudara. 

Rajeng Ma' dope, sebagai ketua dari orang 

tua-tua Tana Luwu yang berkeras hendak 

menghalangi maksud Sawerigading untuk 

mengawini saudaranya sendiri, terpaksa men-

jalani hukuman mati. Orang banyak pun 

menjadi gempar, dan akhirnya berita itu pun 

sampailah ke telinga We Tenriabeng. 

We Tenriabeng, mengutus inang pengasuh 

dan beberapa orang dayang-dayangnya berang-

kat untuk menghadap Sawerigading. Dengan 

membawa sebuah gelang, sebentuk cincin dan 

sehelai rambut sang putri seraya berkata kepada 

utusannya, "Hai inang pengasuh yang setia, 

persembahkanlah benda-benda ini kepada sau-

daraku yang bernama Sawerigading. Katakan 

kepadanya, bahwa niatnya untuk menjadikan 

saya istrinya tidak mungkin terkabul, karena 

saya adalah saudara kandungnya. Anjurkan 

kepada saudaraku Sawerigading, agar dia 

berlayar ke negeri Cina (Pammana), karena di 

tempat itu terdapat seorang sepupu kami, 

seorang putri sangat jelita, bernama We Cudai. 

We Cudai yang rupawan, mempumyai bentuk 

tubuh dan wajah yang mirip dengan saya. 

Hanya warna kulit kami yang berbeda. Warna 

kulit saya, putih kekuningkuningan, sedangkan 

We Cudai berkulit putih gemilang. Adapun 

maksud gelang, cincin dan rambut saya itu, 

agar Sawerigading dapat membawanya dalam 

pelayaran dan kelak bila bertemu dengan We 

Cudai, agar mencocokkannya dengan gelang, 

cincin serta rambut kepunyaan We Cudai. 

Semuanya akan serupa.” 

Setelah segalanya rampung, berangarlah 

utusan itu, menemui Sawerigading. Segala 

pesan We Tenriabeng disampaikan dengan 

sejelas-jelasnya. Sawerigading un menerima 

dan menyetujui amanat saudaranya. Setelah itu 

berangkatlah Sawerigading ke negeri Cina, 

memenuhi permintaan We Tenriabeng. Setelah 

mencocokkan segala bawaannya dengan ke-

punyaan We Cudai, maka kawinlah Saweri-

gading dengan putri Cina itu. Adapun We Ten-

riabeng, setelah mendengar berita perkawinan 

saudaranya dengan We Cudai, melayanglah ia 

kembali ke Boting-Langi’. 

Dari perkawinan antara Sawerigading 

dengan We Cudai, lahirlah tiga orang putra-

putri, salah seorang di antaranya seorang putra 

diberi nama La Galigo. Putra ini tidak diberikan 

warisan untuk duduk di atas singgasana ke-



Mattulada 

 61 

kuasaan pemerintahan, tetapi dewata memberi-

kan kepadanya kepandaian-kepandaian dan 

kebijaksanaan dalam lapangan ilmu sastra. Me-

nurut kepercayaan dialah yang menciptakan 

hasil kesusastraan yang besar, dan menama-

kannya Sure' Galigo. 

Dalam Sure' Galigo, tercantum syairsyair 

yang mengandung makna yang sangat dalam 

dan kebijaksanaan yang sangat tinggi. Ditulis-

nya peraturan-peraturan dan ketentuan-keten-

tuan yang menjadi pokokpokok kebijaksanaan, 

adat-istiadat yang berlaku di dalam kekuasaan 

kerajaan Sawerigading, di mana-mana. Menu-

rut kepercayaan orang Bugis-Makassar, Sure' 

Galigo itu adalah tajuk kesusastraan Sulawesi 

Selatan yang dijadikan pedoman hidup, selama 

matahari dan bulan bersinar. 

Periode kekuasaan Sawerigading, atau di-

nasti Sawerigading berakhir setelah diputus-

kannya tangga yang menghubungkan langit 

dengan bumi. Sebelum tangga itu diputuskan, 

maka semua keturunan dari langit itu pada 

kembali, maka berputuslah keturunan langit 

memerintah di atas bumi ini, sampai 7 keturun-

an lamanya. 

 

C. Syair-syair Bugis-Klasik    

Syair-syair Bugis klasik, mempunyai bentuk 

dan isi yang lain dari bentuk-bentuk isi syair 

klasik Nusantara. Sejumlah syairsyair dianggap 

gubahan Galigo, untuk memahaminya diperlu-

kan analisis yang cukup teliti dan pengetahuan 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 62 

logat yang tinggi. Kebanyakan syair-syair Bu-

gis yang masih dipergunakan oleh masya-rakat 

sekarang, baik dalam melagukannya/ menya-

jikannya untuk berbagai kepenting-an (meni-

durkan anak-anak, mendidik dan sebagai-nya), 

adalah peninggalan dari syair-syair klasik 

Bugis yang masih diingat. Sangat kecil jumlah 

kesusastraan Bugis yang dilahirkan oleh ang-

katan sekarang. Bahkan terdapat dugaan yang 

kuat bahwa syair-syair Bugis yang istimewa itu 

lenyap semuanya, berhubung karena kurang-

nya minat dan perhatian angkatan sekarang, 

baik untuk mempelajarinya maupun untuk 

mengolah ciptaan-ciptaan baru. 

Dalam upacara-upacara perkawinan di pe-

dalaman Tana Bugis, sekali-sekali syair Bugis 

itu masih dinyanyikan untuk menambah sema-

raknya upacara. Biasanya diadakan semacam 

pertandingan balas-membalas syair, antara 

orang-orang tua dari pihak pengantin laki-laki 

dengan kaum dari pengantin perempuan. 

Alangkah akan hebatnya gelak tawa, apabila 

salah satu pihak tidak mampu memberi balasan 

atas syair yang dilontarkan oleh pihak lain. 

Contoh dari syair yang dipergunakan dalam 

ucapan itu sebagai berikut: 

 

De'ga pasa' ri lipumu 

mb balanca ri kampommu 

mulinco' mabela? 

 

artinya: 

 

tak adakah pasar di negerimu, 

maka engkau mengembara jauh, 

untuk berbelanja? 

 

Pihak satunya akan menjawab, dengan 

 

Engka pasa' ri lipuku 

Balanca ri kampokku 

Nyawami kusappa’ 

artinya : 

 

ada saja pasar di negeriku, 

tempat berbelanja di kampungku, 

tetapi yang kucari adalah budi. 

 

Syair Bugis klasik itu, terdiri atas tiga baris, 

yang masing-masing terdiri atas 8, 7, dan 6 

suku kata. Contoh: 

 

rek-ku-a ma-ru-da-ni-ko (8 suku kata) 

bila engkau rindu, 

co-nga' -ko ri-ke-teng nge (7 suku kata) 

tengadalah ke bulan, 

a-si-dup-pa ma-ta (6 suku kata) 

kita bertemu pandang. 

  

Syair yang dijadikan contoh di atas, adalah 

syair yang isinya biasa saja mengkuti arti logat. 

Akan tetapi sebagian besar syair-syair Bugis 

klasik lainnya memindahkan arti kata menurut 

logat kepada suapengertian lain yang baru 

dapat dipahami bila arti seluruh kalimat disim-

pul ke dalam suatu pengertian baru. Dari 

pengertian baru itu akan memberi makna lain. 

Di bawah ini tertera beberapa syair yang tidak 

mempergunakan arti logat biasa. 

 

temmasiri' kajompi ‘e 

taniattaro jelle’ 

naia makkalu’ 

 

arti logat: 

 

Tak malu kacang panjang itu,  

bukan ia memasang tatar (jenjangan)  

tetapi dia yang melingkar. 

 

Kiasan akan tumbuhan yang melingkar, 

merambati tatar yang bukan ia sendiri mema-

sangnya, ditujukan kepada seseorang yang 

memetik hasil sesuatu yang bukan ia sendiri 



Mattulada 

 63 

mengusahakannya. 

 

duai kuala sappo 

unganna panasae 

belo kanukue 

 

arti logat: 

dua hal yang kujadikan pagar, 

bunga nangka, dan 

hiasan kuku. 

 

Dengan arti logat ini saja, maka tidak adalah 

arti penting yang disajikan oleh syair ini. Oleh 

karena itu harus diteliti baris per baris ke-

mungkinan makna yang dibawanya. 

 

1. "Dua hal yang kujadikan pagar". pagar selalu 

dianggap pembatasan, atau penentuan kepun-

yaan, atau penjaga diri. Maka kalimat ini dapat 

diberi makna sementara (Dua hal yang saya 

jadikan penjaga diri saya). 

 

2. "Bunga nangka", bahasa Bugisnya unganna 

panasaE. Tidak mungkin bunga nangka dapat 

dijadikan penjaga, atau batasan apa pun ter-

hadap diri saya. Oleh karena itu harus dicari 

lebih jauh. Bunga nangka, disebut dalam baha-

sa Bugis unga panasa, mempunyai sinonim 

dengan lempu. Lempu kalau dibunyikan pada 

suku bunyi akhir dengan glottal stop, akan 

berbunyi "Lempu' dan "Lempu"" itu berarti 

"jujur" atau "kejujuran", atau juga "keadilan". 

Maka kalimat yang menjadi baris kedua ini, 

dapat diberi arti sementara: (kejujuran). 

 

3. "Belo kanukuE", atau hiasan kuku. Sama 

seperti makna baris kedua hiasan kuku tentu 

tidak mungkin menjadi penjaga diri saya. Tentu 

ada kandungan lain, mungkin arti sinonimnya 

belo kanuku itu ada dalam bahasa Bugis. Kita 

lalu dapat menemukannya, bahwa belo kanuku 

atau alat untuk menghias kuku, atau meme-

rahkan kuku, disebut juga dalam bahasa Bugis 

pacci. Pacci itu, kalau ditulis dengan aksara 

Bugis dapat berbunyi paccing. Maka dapatlah 

diberikan arti sementara atas baris ketiga ini 

dengan; paccing, yaitu bersih, suci, tidak ber-

noda, dan kita pilih (suci atau kesucian). 

Maka dengan pengertian sementara itu, kita 

menyusun kembali terjemahannya; 

 

1. Dua hal yang saya jadikan penjaga diri, 

yaitu 

2. kejujuran, dan 

3. kesucian. 

 

Sehingga syair yang tiga baris itu, selu-

ruhnya dapat diberi arti, bahwa ada dua perkara 

yang saya pegang teguh dalam hidup ini, ialah 

berusaha mempertahankan kejujuran dan 

kesucian. 

 

ia teppaja kusappa’ 

rapanna ri alaE 

pallanngga mariang 

 

arti logatnya: 

 

Yang selalu kucari, 

serupa yang dijadikan, 

pengalas meriam. 

 

Yang menjadi teka-teki dalam syair ini, 

ialah kalimat "serupa yang dijadikan pengalas 

meriam", apakah itu? Alas meriam (pada 

zaman dahulu) adalah roda, yang menggerak-

kannya ke mana-mana. Roda dalam bahasa 

Bugis disebut padati. Padati, adalah paduan 

dari dua kata yaitu pada dan ati, pada ati, 

berarti sama-hati, atau setia kawan. Maka syair 

ini dapat diartikan sebagai berikut: Yang selalu 

kucari, adalah seorang (sahabat atau kekasih) 

yang setia. 

 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 64 

nyili 'ka buaja-bulu’ 

patompang aje tedong 

kusala ri majeng 

 

arti logatnya: 

 

Aku melihat buaya gunung, mins 

bekas-bekas tapak kaki kerbau, 

aku tersalah ingatan. 

 

Syair ini seperti yang lainnya di atas, harus 

dicari maknanya dari berbagai keterangan. Aku 

melihat "buaya gunung". Buaya gunung ialah 

biawak, yang bahasa Bugisnya pararang / 

 /yang dapat diartikan dengan pa'-

dara' yaitu ana' dara' atau gadis. Bekas-bekas 

tapak kaki kerbau, ialah tanah yang ber-

hamburan seperti "pasir". Pasir dalam bahasa 

Bugisnya kessi /  / dapat dibaca dengan 

'kessing, artinya cantik. Aku tersalah ingatan, 

tentu maksudnya, bingung, atau pingsan atau 

terpesona. Maka dapatlah syair ini diartikan 

sebagai berikut: Karena aku melihat seorang 

gadis yang cantik, maka saya pun terpesona. 

 

mapanrena ritu jemmang 

paka ati goari 

to mate nasuro 

 

arti logatnya: 

 

pandai benar orang itu, 

berhati bilik 

orang mati yang disuruh. 

 

Pandai benar orang itu, kalimat ini tentu 

berarti "orang yang pandai", memakai hati 

bilik, tentu mengandung arti tertentu. Orang 

yang membuat hati kita tenteram dalam bilik, 

atau yang menghiasi bilik (rumah). Orang yang 

menghiasi rumah, tentu seorang gadis. Orang 

mati yang disuruh, apakah pula itu? Orang yang 

disuruh berarti pembawa pesan, atau amanat. 

Tetapi pembawa amanat itu adalah barang yang 

tidak hidup, jadi tentu benda. Dan benda yang 

dapat membawa pesan, tentu surat. Maka da-

patlah diartikan syair itu sebagai berikut: 

"Orang yang bijaksana, menghubungi gadis-

nya, dengan surat”. 

 

makkepanni 'pi bojoE 

nrenrepping kua dongi 

kunappa massenge’ 

 

arti logatnya: 

 

kalau siput telah bersayap, 

terbang bagai burung pipit, 

baru aku merindukanmu. 

 

Kalau siput telah bersayap, adalah hal yang 

tidak mungkin, dan lebih tidak mungkin lagi, 

siput itu dapat terbang seperti burung pipit. 

Maka kedua baris syair itu, menyatakan sesuatu 

"Yang tidak mungkin". Baris ketiga menjelas-

kan apa yang tidak mungkin itu, ialah: "Saya 

sudah melupakanmu!” 

 

gellang ri wata majjekko 

inanrena menre‘e 

bali ulunna bale 

 

artinya : 

 

Gelang/kawat dibentuk menjadi bengkok, 

makanan orang Mandar, 

lawan dari kepala ikan. 

 

Tentu saja arti logat syair ini, sangat lucu 

kedengarannya. Akan tetapi apabila kita pikir-

kan maknanya dengan memperhitungkan ke-

mungkinan-kemungkinannya, maka akan jelas-

lah apa yang dimaksudnya. Gelang/ kawat yang 

dibentuk membengkok, terjadilah "mata kail" 



Mattulada 

 65 

yang disebut dalam bahasa Bugis "meng" / 

 / inanrena menre 'E, atau makanan orang 

Mandar. Makanan pokok orang Mandar, ialah 

pisang. Bahasa Bugisnya Loka / /. 

Lawan dari kepala ikan, ialah ekor ikan, bahasa 

Bugisnya 'ikko" atau "ri ikko" / 

/ . Marilah kita 

tulis tulisan Lontara ini, bersambung baca 

"meloka ri ko" artinya 'Saya cinta. padamu’. 

Demikian itu beberapa buah syair dalam 

gubahan orang Bugis, seringkali mengandung 

arti yang terselubung. Akan tetapi tidak berarti 

bahwa seluruh hasil cipta kesusastraanya 

bersifat demikian. Dalam ciptaan-ciptaan lain 

misalnya dalam bentuk prosa lirik, atau syair-

syair bertendens terdapat juga keterusterangan 

yang bersifat natural. Kita kemukakan contoh 

dari Lontara Wajo, sebagai berikut: 

 

1. Arengkalingamanekko 

2. Riase', riawa, urai’ 

3. Alau', maniang, manorang 

4. Sini llolo', sini lluttu’ 

5. Sini makkaja ri tasi’ 

6. Sini makkaja ri dare’ 

7. Upasawe" manettokko 

8. Puang-nene' mangkau' ku 

9. Angkanna malliwennge 

10. Rigosali padang lupa 

11. Llisuga pangali 'ku  

12. Natu 'duannge solo?  

13. Naleng llisu gau' maja 'ku  

14. Apa' iapu Arung  

15. Pperajai tana, pura  

16. Nanange-nangei maja'e  

17. Naciukennge gau' maja'e  

(Noorduyn, 1955: 58). 

 

artinya : 

 

1. Dengarkanlah, engkau semua, 

2. Di atas dan di bawah di barat, 

3. Timur, selatan dan utara, 

4. Semua yang merayap dan yang terbang, 

5. Semua yang mengembara di laut, 

6. Semua yang mengembara di darat, 

7. Saya menyeru kepada kalian, 

8. Nenek moyang pertuananku, 

9. Hingga mereka Yang telah berpulang, 

10. Ke kerajaan maut, pandang balangtara, 

11. Akan kembalikan sarung dan bajuku, 

12. Yang dibawa hanyut arus? 

13. Dan kembali pula kelakuan burukku, 

14. Karena baru patut ia menjadi raja, 

15. Mengembangkan negara makmur, 

16. Yang pernah bergumul dengan yang buruk-

buruk, 

17. Tetapi meninggalkan yang buruk dengan 

sadar. 

 

D. Pantun Orang Makassar 

Pantun orang Makassar, pada umumnya di-

dasarkan atas perbandingan-perbandingan 

dengan alam sekitarnya. Pantun atau kelong 

orang Makassar itu, banyak juga yang berupa 

kelong si sila' sila' artinya pantun sindir-

menyindir, yang mengritik peristiwa dengan 

tajamnya melalui pantunpantun. 

Dengan kelong itu orang Makassar, men-

curahkan isi hatinya, dengan kelong mereka 

bersenda-gurau antara mereka, antara muda-

mudi dalam pergaulan yang dibatasi masing-

masing oleh siri. 

Kelong Makassar itu, terdiri atas 4 baris, 

yang tiap-tiap barisnya terdiri pula atas 8, 8, 5, 

dan 8 suku kata. 

Disajikan beberapa contoh sebagai berikut: 

 

An-jo to-pe tas-sam-pe-a (8) 

te-a-ko jal-lling ma-ta-i (8) 

nia pa-tan-na (5) 

ta-na-ka-lim-bu’ -na ma-mi (8) 

 

artinya: 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 66 

Sarung yang tergantung itu, 

Jangan kau tumpahkan kerling mata, 

(karena) telah ada yang empunya, 

hanya belum diselimutinya. 

 

Maksud kelong ini, ialah memperingatkan 

kepada seorang pemuda bahwa gadis yang 

dilihatnya itu, jangan menyebabkan ia jatuh 

hati, karena sudah ada yang menyimpannya 

(bakal suami), hanya menunggu hari pernikah-

annya. Mendengar sindiran itu, maka sang 

jejaka menjawab pula dengan kelong sebagai 

berikut: 

 

Susatongi takujalling 

anjo tope tassampea 

anjo patanna 

tena tompa tantuannad 

 

artinya: 

 

Susah juga aku tak mengerlingnya, 

itu sarung yang tergatung 

Karena yang (akan) mempunyainya 

Belum juga berketentuan 

 

Kelong yang berupa jawaban ini membawa 

arti bahwa susah bagi pemuda itu untuk tidak 

berusaha mendapatkannya, karena apa yang 

disebut orang yang menyimpannya, belum juga 

ada kepastiannya. 

Apabila ada seorang gadis yang dipinang 

oleh seorang laki-laki, dan laki-laki itu dike-

tahui sudah mempunyai istri, maka gadis itu 

menyindir dengan kelong sebagai berikut: 

 

Tea' nakke narollei 

konteng niaka sampanana 

ia tollalo 

konteng makkale-kalea 

 

artinya : 

Aku tak ingin dirambati, 

Perahu yang ada sampannya, 

Moga-moga saja, 

(saya dapatkan) perahu yang sendirian. 

 

Maksud kelong ini, ialah bahwa gadis yang 

dipinang itu, tidak mau dimadu karena ia meng-

harapkan datangnya pemuda yang masih bu-

jangan. Akan tetapi untuk menjawab sindiran 

itu, pihak lelaki menyampaikan kelong balasan-

nya sebagai berikut: 

 

nia' jantu parekanna 

konteng niaka sampanna 

tatta' ranranna 

namammanyu kale-kale 

 

artinya: 

 

Ada saja caranya, 

perahu yang ada sampannya, 

putuskan talinya, 

dan hanyutlah ia sendirian. 

 

Maksudnya, ada saja caranya kalau ahu itu 

mempunyai sampan, diputuskan ja talinya, su-

paya sampan itu hanyut diri. Apabila gadis itu 

mau dikawini, mudah saja jalannya, yaitu istri 

tua dicerikan. 

Bilamana seorang gadis dilamar oleh dua 

orang jejaka, sehingga orangtua si gadis sukar 

menentukan siapa yang akan diterimanya, ma-

ka ia pun menyatakan pantunnya sebagai ber-

ikut: 

 

tanngassengama' lakkana 

liumi nawa-nawangku 

kase 're inru’ 

narua tanrang tattanjeng 

 

artinya: 

 



Mattulada 

 67 

Tak pandai lagi saya berkata, 

tersumbatlah pikiranku, 

karena sebatang saja pohon enau, 

sedang dua tangga tersandar. 

 

Pihak utusan jejaka yang mendengar ucapan 

orangtua gadis itu, memberikan pula pandang-

annya berupa pantun jawaban sebagai berikut: 

 

nia' jantu parekanna 

tanrang ruaya tattanjeng 

rabbai se’re 

nanuambi' karo-karo 

 

artinya: 

 

Ada saja jalan keluarnya, 

dua tangga yang tersandar, 

rebahkan (yang) satu, 

segerakan panjat (yang lainnya). 

 

Adapun maksudnya, apabila ada dua orang 

yang datang melamar, dan harus menolak salah 

satu di antaranya, segeralah laksanakan perka-

winan dengan jejaka satu lainnya, agar lelaki 

yang ditolak pinangannya tidak berdaya-upaya 

membawa lari gadis itu. 

Apabila seorang laki-laki pergi merantau, 

dan meninggalkan istri di kampungnya, dan 

hendak beristri di rantau. Setelah kawin di 

rantau itu, dan istrinya yang baru tidak meng-

etahui bahwa suaminya mempunyai istri di 

kampungnya, maka istri baru itu menyindir 

sebagai berikut: 

 

nia paeng batara’nu 

pasai' boko rinrinmu 

poro inakke 

nusare simpung pa’mai 

 

artinya : 

 

Rupanya engkau mempunyai jagung, 

tersimpan di balik dindingmu, 

dan bagikulah, 

engkau berikan gunda-gulana. 

 

Seorang lelaki yang mendengar sindiran 

demikian itu, dan berteguh hati untuk tetap 

pada pendirian yang telah diucapkannya, maka 

ia pun berkata: 

 

kuntui bulu' tinggina 

otere' nidaming tallu 

najarrekinna 

kananna lebbaka ssulu’ 

 

artinya : 

 

Bagaikan gunung tingginya, 

tali dipilin tiga, 

demikian itu teguhnya, 

ikrar yang telah diucapkan. 

 

Bilamana seorang jejaka yang sudah 

mempunyai pilihan hati kepada seorang gadis 

tertentu, akan tetapi pilihan hatinya itu belum 

diresmikan oleh orangtuanya. Suatu waktu 

orang-tua jejaka itu mencalonkan seseorang 

gadis lain yang cantik tanpa cacat untuk men-

jadi istrinya. Bila jejaka itu hendak menolaknya 

maka ia pun menyatakan dalam bentuk pantun 

sebagai berikut: 

 

sassa' lalangi lammone 

tope talla lango-lango 

kania tommo 

tope bakko ta' lopo' ku 

 

artinya: 

 

Penyesalan akan menjelma 

bilamana menerima sarung warna merah 

jambu, 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 68 

karena sudah ada juga, 

sarungku warna cokelat muda. 

 

Kelong (pantun) Makassar itu juga telah 

mengalami berbagai fase perkembangan, akan 

tetapi tetap mempertahankan corak kelong itu 

sebagai sindiran. Lambang-lambang yang di-

pergunakan untuk kiasan dalam sindiran, dise-

suaikan dengan benda-benda kebudayaan yang 

sedang populer pada zamannya. Umpamanya 

kelong-kelong sebelum Islam mempergunakan 

passapu (destar), untuk menunjukkan seorang 

jejaka, maka pada zaman sesudahnya, ia diganti 

oleh songko' (kopiah), umpamanya sebagai 

berikut: 

 

(zaman passapu = destar) 

 

kapassapu patonro ‘ku 

tanarunang anging sarro 

ia kanangku 

eja tompiseng nadoang 

 

artinya: 

 

Sedangkan destarku yang tinggi, 

tak roboh oleh angin kencang 

apapula pendirianku 

kalau merah barulah udang. 

 

Maksudnya sedang destar saya, yang men-

julang tinggi, tidak akan roboh oleh angin 

kencang, apa pula pendirianku tidak mungkin 

lagi saya ubah. Kalau ia kemudian ternyata 

salah, aku tidak akan menyesal menerima aki-

batnya. 

 

(zaman songko' gudang = kopiah) 

songko gudang bella sako 

Jongkoro' alle kalennu 

mantamasai  

pakeang sanggapuraya 

artinya: 

 

Hai, songkok kopiah menjauhlah, 

pantalon, tarik dirimu, 

biarkan masuk, 

pakaian sanggapura. 

 

Adapun maksudnya, agar menjauh orang-

orang yang tidak banyak kemampuannya, tidak 

menghambat di depan pintu, karena ada orang 

kaya yang hendak datang meminang. 

Untuk menyatakan keteguhan hati seorang 

gadis (perempuan), dalam menghadapi bujukan 

seorang laki-laki, yang menjanjikan kemewah-

an dan kekayaan, supaya gadis itu bersedia lari-

kawin (meninggalkan orangtuanya), gadis itu 

dapat menolaknya dengan mengucapkan ke-

long sebagai berikut: 

 

manna rusukkika' intang 

nukayao baraliang 

kuntunganngku Iloyo 

kalaeroka lasappe 

 

artinya: 

 

Walau engkau menjolok dengan intan,  

mengkapai dengan berlian,  

kalau terpaksa aku layu,  

tetapi tidak mungkin aku patah. 

 

Kalau seorang laki-laki dan seorang pe-

rempuan, sudah berteguh-teguh janji, akan 

tetapi kemudian ternyata salah seorang di antar-

anya kelihatan mungkir dari janjiaya, karena 

terpikat pada orang lain, maka yang merasa 

dikhianati janjinya itu, meyampaikan kelong-

nya sebagai berikut: 

 

Runtung keloro ‘ko sallang 

Lelasa’ pangke duriang 

punna inakke 



Mattulada 

 69 

lanuboko ri pa ‘mai 

 

artinya: 

 

Engkau kan luruh seperti daun kelor, 

roboh bagai dahan durian, 

bila terhadap saya, 

torpeengkau mengubah janji. 

 

Bilamana seorang gadis, selalu menyatakan 

dirinya suci dan bersih dari nodanoda per-

gaulan, akan tetapi kemudian ternyata bahwa 

apa yang dinyatakannya itu tidak benar, maka 

ia pun disindir dengan kelong sebagai berikut: 

 

nakana kalenna cinde  

caulu' tinang nipake 

nanikakkasang 

namajaija kekke ‘na 

 

artinya : 

 

Dikatakan dirinya sutra cina,  

kain berkembang tak pernah dipakai,  

(tetapi) ketika dihamparkan,  

kelihatanlah banyak sobeknya. 

 

Apabila seorang laki-laki meningedgalkan 

istrinya yang setia, yang sederajat dengan dia 

dan tidak mempunyai cacat, lalu mengawini 

perempuan yang tidak sepadan dengan dirinya, 

maka kepada laki-laki tersebut dapat disindir, 

agar menyadari perbuatannya dengan kelong 

sebagai berikut: 

 

bulaeng ti 'no' nusalai 

intang tumbu' nuteai 

tambaga cere’ 

tanupakkaddangang mata 

 

artinya : 

 

Emas murni engkau tinggalkan,  

intan berkilau engkau tolak, 

loyang digosok, 

membuat engkau tidak tertidur. 

 

Sebuah pantun (kelong) Makassar, yang 

menggambarkan seorang gadis yang dikabar-

kan (dari jauh) sangat eloknya, tetapi pada ken-

yataannya setelah menanggalkan segala make-

up, tidak lebih dari seorang wanita jorok. Atau 

gadis yang demikian itu, kelong menyindirnya 

sebagai berikut: 

 

kucini' bella na bombong 

kuseppe' na marawanting 

battua mange 

karoppo' toanamami 

 

artinya : 

 

Dari jauh kulihat pucuk mekar, 

kuhampiri bagai bunga sedang kuncup, 

ku tiba padanya, 

tak lebih seperti daun kering. 

 

Sebuah kelong Makassar yang populer di-

nyanyikan di mana-mana yang diciptakan pada 

zaman Revolusi, membuat kota Makassar dis-

ebut juga kota Anging Mammiri', sebagai ber-

ikut: 

 

Angin mamiri’ kupasang 

pitujui tontonganna 

namanngu’ rargi 

totenaya pa’ risina 

 

artinya: 

 

Angin bertiup kupesan, 

tujukan ke jendelanya, 

agar ia teringat, 

orang yang tak punya rasa pedih. 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 70 

Orang Makassar terkenal sebagai pelaut, 

yang selalu berurusan dengan gelombang dan 

angin. Maka sifat-sifat laut yang tidak pernah 

tenang, membuat jiwa orang Makassar selalu 

siaga, dan teguh dalam sikap-sikapnya. Sifat-

sifat demikian itu tercermin pula dalam kelong-

kelong-nya, sebagai contoh berikut: 

 

takkunjunga’ bangunturu’ 

nakugunciri’ gulingku 

Kualleanna 

tellanga natoalia 

 

artinya 

 

Tak semudah itu aku ikuti arah angin, 

tak semudah itu aku memutar kemudi 

Akan lebih kupilih, 

tenggelam daripada terbaik. 

 

E. Sinrili' 

Salah satu hasil kesusastraan klasik orang Ma-

kassar yang juga sangat disenangi sampai 

sekarang, adalah yang disebut Sinrili'. Sinrili' 

itu adalah cerita yang disusun secara puitis, 

atau prosa lirik yang diceritakan dengan jalan 

menyanyi, diiringi oleh sebuah alat musik 

gesek, yang bernama keso-keso' (semacam 

rebab). 

Pada zaman lampau, sinrili' dipergunakan 

untuk  membangkitkan semangat perlawanan, 

alat pendidikan, supaya pemuda-pemuda Ma-

kassar memiliki keluhuran budi dalam melaku-

kan perjuangannya. Kebanyakan sinrili' ber-

tema sejarah, kisah perlawanan tokoh-tokoh 

sejarah dalam kehidupan. Sinrili' yang sangat 

dikenal di kalangan orang Bugis/Makassar, 

antara lain ialah: 

 

1. Sinrili' na I Datu Museng. 

2. Sinrili' na I Maddi' Daeng ri Makka. 

3. Sinrili' na Kappala' Tallumbatua, dan 

sebagainya. 

 

Orang yang menceritakan sinrili' dengan 

mempergunakan keso'-keso' sebagai 

pengiringnya, disebut pakeso'-keso' (Dia 

bercerita dan dia pula membunyikan rebab). 

Pakeso'-keso' menyanyikan cerita sinrili' itu, 

menurut irama yang monotoon. Lambat atau 

cepatnya ucapan kata, seringkali tergantung 

pada tema cerita yang dikemukakan. Yang 

diucapkan dengan cepat adalah biasanya 

pengulangan-pengulangan untuk menarik 

perhatian pada tema-tema berikutnya. Jika 

sedang membicarakan tentang dua orang yang 

sedang bersoal-jawab, atau menceritakan 

seseorang yang sementara dalam perjalanan, 

maka lagu sinrili' dilambat-lambatkan dengan 

menjarangkan bunyi gesekan rebab. Jika 

menceritakan tentang pertempuran atau 

perkelahian, maka lagu dan gesekan rebab pun 

menjadi keras tersentak-sentak, dibarengi 

dengan semangat meluap-luap dari pakeso’-

keso'. 

 

 

Daftar Pustaka 

Blok, R.  

1817 History of the Island of Celebes, Gazette 

Press, (Dell IV).  

Brink, Ds H, van den 1943 Matthes, Amster-

dam.  

Dg. Patunru, Abdurrazak  

1964 Sejarah Wajo, Makassar, JKSST.  

1967 Sejarah Gowa, Makassar, JKSST.  

Freidericy  

1933 De standen bij De Boeginizen en Makas-

saren, BKI, deel 90.  

Noorduyn, J  

1955 Een Achttiende Eeuwsw Kroniek van 

Wadjo. 

Said, M. Natzir  

1962 Siri' dalam Hubungannya dengan Per-



Mattulada 

 71 

kawinan Masyarakat Makassar, Makassar. 

Salam Basjah, C. H.,  

1966 Semangat Paduan Rasa Suku Bugis-Ma-

kassar, Surabaya, Jajasan Tifa Sirik Ekasila. 

Walhoff, G. J.,  

1964 Sejarah Gowa, Makassar, Bingkisan 

JKSST.  

 

Elite di Sulawesi Selatan 

  

Pendahuluan 

 Dalam pengertian sehari-hari, kata elite 

(dalam bahasa Inggris), itu dipahami sebagai 

segolongan orang-orang yang menempati jen-

jang tertinggi dari suatu piramida sosial. Go-

longan orang-orang elite itu dipandang sebagai 

orang-orang terkemuka dalam masyarakat. 

Mereka adalah orang-orang yang berkuasa, 

kaya dan berkehidupan mewah, melebihi rata-

rata penduduk umum dalam masyarakat. 

Secara etimologis, kata elite berasal dari 

bahasa Latin eligere yang berarti "memilih". 

Kata itu dipergunakan dalam bahasa Perancis 

sekitar Abad ke-14, yang mengandung penger-

tian "memilih" juga. Penerapan istilah itu 

terjadi pada pemilihan atas orang-orang yang 

mula-mula dalam terminologi militer, seperti: 

hommes d'elite dan companie d'elite. 

Namun dalam Abad ke-15, Froissar telah 

menggunakannya dalam arti meilleur des meil-

leur yang berarti "yang terbaik di antara yang 

terbaik". Dalam Abad ke-18 pengertian inilah 

yang umum diwakili oleh kata "elite" itu. 

Dalam bahasa Inggris, kata ini dipergunakan 

untuk pertama kalinya dalam Byron's Don 

Juan: at once the lie and the elite crowds. 

Secara berangsur-angsur kandungan atau isi 

kata itu bergeser dari "pemilihan" kepada "ke-

unggulan" dan "keutamaan". 

Dalam sosiologi, Parento adalah salah 

seorang di antara pemakai-pemakai pertama 

kata elite itu dalam bukunya Trattato di So-

ciologia Generale. Bagi Parento, Elite dan 

Class secara praktisnya adalah sinonim. Hal itu 

dapat dilihat dalam pernyataannya, antara lain: 

Let us then take a class of people who have the 

highest indices in the branche of activity with 

which they are concerned, and give that class 

the name of elite. (Thom Kerstiens, 1963: 4-6). 

Maka orang-orang dari golongan elite yang 

dapat dirumuskan untuk keperluan tulisan ini, 

ialah orang-orang pilihan, orang-orang utama, 

bagian yang terbaik dari orang-orang dalam 

masyarakat dan kebudayaan. Orang-orang elite 

itu adalah orang-orang yang paling berpeng-

aruh, dan mungkin juga ditaati oleh anggota-

anggota masyarakat yang lebih besar jumlah-

nya. Rumusan tersebut dapat dilengkapi deng-

an keterangan Lasswell, bahwa: 

 

"the influential, are those who get the most 

of what there is to get. Those who get the most 

are the elite; the rest are mass." (1960:13). 

 

Analisis mengenai elite di Sulawesi Selatan 

adalah berkenaan dengan adanya sekian ban-

yak lapangan kegiatan kemasyarakatan, yang 

masing-masing mempunyai kelompok orang-

orangnya yang berpengaruh dalam lapangan 

itu, akan tetapi belum tentu berpengaruh dalam 

lapangan-lapangan lain. Maka rumusan Su-

zanna Keller (1963: 20), rupanya dapat diper-

gunakan pula untuk tujuan melengkapi batasan 

kita tentang elite itu. Ia mengemukakan bahwa 

harus dibedakan antara berbagai macam elite, 

karena tidak semuanya mempunyai impact 

sosial yang mencakup sebagian besar dari ang-

gota masyarakat secara terus-menerus. Pen-

dapat-pendapat, keputusan-keputusan dan tin-

dakan-tindakan kelompok elite ini, mempunyai 

akibat penting dan menentukan bagi kehidupan 

banyak warga masyarakat-masyarakat yang 

bersangkutan itu. Kelompok elite ini oleh 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 72 

Keller dinamakan sebagai "strategic elites", 

yang terdapat di semua lapangan kehidupan 

masyarakat, politik, ekonomi, militer, agama, 

kesenian, ilmu pengetahuan dan lain seba-

gainya. 

Dalam sekian banyak lapangan eliteelite itu 

belum menggambarkan tentang kemungkinan 

adanya atau super elite4 yaitu sekelompok 

orang-orang yang tidak hanya berpengaruh 

dalam satu bidang tertentu dalam kegiatan 

masyarakat, tetapi secara menyeluruh dalam 

masyarakat, pada umumnya. Super elite ini, 

berada di atas stratum elite-elite strategis. Di 

Sulawesi Selatan, super elite inilah yang mem-

peroleh perhatian utama dalam tulisan ini 

mengenai perkembangannya, pergantian-per-

gantiannya dan dalam kedudukan legalitas 

serta kenyataankenyataan aktualnya. 

Adapun elite-elite strategis, yang pada de-

wasa ini dianggap ikut menentukan perkem-

bangan masyarakat, dipilih lapangan-lapangan 

strategis yang paling menonjol, yang menurut 

urutannya adalah sebagai berikut: 

 

1.  Lapangan militer (ABRI). 

2.  Lapangan administrasi-pemerintahan sipil. 

3.  Lapangan pendidikan/cendekiawan, dan 

4.  Lapangan usaha dan niaga. 

 

Terbentuknya elite-elite tersebut, baik elite-

strategis, maupun (dan) terutama super elite, 

kebanyakannya ditentukan oleh dan dari pihak 

(pimpinan) atasan, menurut legalitas tertentu 

dan akseptabilitasnya dalam masyarakat, ter-

utama diperlancar oleh legalitas tersebut. Di 

 
4 Istilah super elite dipergunakan oleh Koen-

tjaraningrat dan M. G. Tan dalam sebuah paper Ma-

salah Kepemimpinan dalam Pembangunan Nasional, 

Januari 1970 di Jakarta, maksudnya adalah suatu elite 

di atas segala elite-elite yang ada. 
5 Pengertian charismatis di sini kami sesuaikan dengan 

yang dikemukakan oleh Sartono Kartodirdjo, yaitu 

sana-sini soal kapabilitas tokohtokoh dalam 

elite tersebut dapat menumbuhkan suasana 

kepemimpinan yang charismatis,5 seperti akan 

nyata dalam uraianuraian selanjutnya. 

 

Perkembangan Elite di Sulawesi Selatan 

Pada zaman sebelum Perang Dunia II, 

Friedericy (1933) melukiskan tentang pelapis-

an masyarakat Sulawesi Selatan, yang meng-

ambil akar-akarnya dari zaman jauh sebelum-

nya yang tersebut dalam epos orang Bugis-

Makassar, yaitu Sure' Galigo, suatu hasil kesu-

sastraan Bugis-Makassar, tentang mitologi me-

reka. Menurut Friedericy, dahulu kala ada tiga 

lapisan pokok dalam masyarakat Bugis-Makas-

sar, yaitu: (1) arung dan anakarung (raja dan 

kerabat keluarganya), (2) to-maradeka, yang 

merupakan bagian terbesar warga masyarakat 

dan (3) ata, ialah orang-orang sahaya atau 

budak, karena kalah perang, melanggar per-

aturanperaturan/norma-norma adat dan atau 

tidak membayar hutang pada orang lain. 

Dalam usaha mencari latar-belakang terjadi-

nya pelapisan masyarakat itu, Friedericy ber-

pedoman kepada peranan tokoh-tokoh mito-

logis yang disebut dalam epos Galigo. Beliau 

mengambil kesimpulan bahwa masyarakat 

orang Bugis-Makassar pada mulanya hanya 

terdiri atas dua lapisan, sedangkan lapisan ata 

itu merupakan suatu perkembangan kemudian 

yang terjadi dalam zaman Pertumbuhan Pra-

nata-pranata masyarakat yang bercorak feodal 

di Sulawesi Selatan. Pada hemat kami, ata bagi 

orang Bugis-Makassar tidak dapat disebut satu 

lapisan khusus dalam pelapisan masyarakat, 

adanya charisma murni, yaitu charisma pribadi yang 

dimiliki oleh pimpinan dalam menduduki jabatan 

tertentu. Adapun bila ia sudah digantikan oleh ketu-

runannya, maka charisma itu menjadi charisma 

routine. Lihat "Kepemimpinan dalam Sejarah Indo-

nesia", ceramah Sartono, Sinar Harapan, 24 Mei 

1974. 



Mattulada 

 73 

karena jumlahnya sangat kecil. Ata lebih 

banyak berarti suatu atribut status elite bagi 

pemiliknya. 

Dari lapisan kerabat-keluarga raja yang di-

sebut anakarung itu dengan derajatnya masing-

masing, potensial muncul sebagai warga elite 

yang mempunyai pengaruh dalam semua lapis-

an dan kegiatan kemasyarakatan. Elite ini 

dihormati, malah dipuja, karena adanya keper-

cayaan bahwa mereka adalah penitisan dewa-

dewa dari Botillangi (puncak langit). Karena 

kedewaannya itulah maka mereka dipandang 

dan diperlakukan sebagai orang-orang terbaik 

dan lebih mulia dari orang-orang kebanyakan. 

Bagi mereka diberikan kedudukan yang wajar 

untuk berkuasa dan memimpin seluruh perse-

kutuan hidup dalam masyarakat. Terhadap elite 

ini, tidak ada ukuran lain baginya kecuali ukur-

an kepercayaan bahwa mereka adalah orang-

orang istimewa yang dilahirkan untuk berkuasa 

atas manusia kebanyakan lainnya. Kaidah 

kemasyarakatan seperti itu di Sulawesi Selatan 

tergambar dalam Sure' Galigo, yaitu zaman 

Kemaharajaan Sawerigading di Tana Ware' 

(Luwu'). Zaman itu yang kami sebut periode 

Galigo, yang sampai pada zaman kita sekarang 

masih merupakan bagian gelap dari sejarah 

Sulawesi Selatan, artinya masih berada pada 

tingkatan dugaan-dugaan yang bersumber pada 

mitologi asal-usul Raja-raja BugisMakassar, 

yang tersebut dalam Sure' Galigo. Periode 

Galigo masih sangat memerlukan pengolahan 

melalui penelitian yang luas dan mendalam. 

Periode itu diperkirakan meliputi Abad ke-9 

sampai dengan ke-14 Masehi. 

Abad ke-15 bagi Sulawesi Selatan barulah 

dapat dipandang sebagai permulaan masuknya 

 
6 Latoa, adalah Lontara' (lontar), hasil kesusastraan 

orang Bugis, atau yang disebut rappang oleh orang 

Makassar, memuat berbagai amanat raja-raja dan 

orang-orang bijaksana zaman dahulu, tentang tata 

kelakuan orang Bugis dalam masyarakatnya. Selain itu 

ke zaman sejarah, seperti yang dapat diteliti 

melalui alat-alat pembuktian sejarah yang 

sudah ada. Zaman ini dapat disebut sebagai 

zaman Kerajaan-kerajaan Bugis-Makassar 

yang mulai menemukan bentuk yang lebih 

nyata dan sedikit kompleks. Catatan-catatan 

mengenai keadaan masyarakat zaman itu, dapat 

dijumpai dalam sekian banyak naskah tulisan 

tangan yang disebut lontara'. Salah satu lontara' 

yang mengandung petunjuk tentang kaidah-

kaidah sosial dan menunjukkan berbagai pola 

kehidupan dan tingkah-laku dalam masyarakat 

dan kebudayaan yang diwarisi sampai zaman 

mutakhir, ialah yang disebut sure' bicara-na 

latoa, yang biasanya disebut latoa6 saja. 

Zaman sejarah Sulawesi Selatan ini, kami 

sebut sebagai periode Lontara. Untuk mem-

peroleh sekedar gambaran tentang keadaan dan 

struktur sosial Bugis-Makassar dalam periode 

itu, yang agaknya berguna untuk mengidenti-

fikasi pertumbuhan elite Sulawesi Selatan, di 

bawah ini kami mencoba menguraikannya 

dengan ringkas. 

Permulaan masa sejarah Sulawesi Selatan 

(±Abad ke-14) dibuka dengan konsepsi-kon-

sepsi tentang keadaan To-manurung (Orang 

yang turun) sebagai cikal bakal keturunan raja-

raja orang Bugis-Makassar. Konsepsi To-

manurung tidak dikenal dalam kehidupan 

kepemimpinan orang Bugis-Wajo. 

Untuk sekedar perbandingan, dikemukakan 

tiga macam tipe perkembangan pembentukan 

pelapisan masyarakat Sulawesi Selatan (perio-

de Lontara), yang membawa berbagai variasi 

dalam perwujudan elite Sulawesi Selatan di 

kemudian hari. Tiga macam perkembangan itu, 

dinyatakan kejadiannya sesudah tokoh-tokoh 

ditunjukkan juga hak-hak dan kewajiban raja terhadap 

rakyat, dan hak-hak serta kewajiban rakyat terhadap 

rajanya dalam kehidupan politik ketatanegaraan Tana 

Bugis. 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 74 

manusia luar biasa (keturunan dewa-dewa dari 

Botillangi’) dalam periode Galigo, kembali ke 

langit atau turun (kembali) ke dunia di bawah 

bumi yang mereka namakan Urilliu' atau Pare-

tiwi. Ketiga tokoh-tokoh dewa itu meninggal-

kan bumi, maka dunia kehilangan tokoh pe-

mersatu. Dengan begitu maka manusia kembali 

kepada persekutuan anang (kaumnya) masing-

masing. Antara anang yang satu dengan anang 

yang lain timbul permusuhan-permusuhan atau 

saling serang-menyerang. Beberapa anang 

dapat membangun persekutuan antara beberapa 

anang, dan mengangkat seorang ketua per-

sekutuan di antara kepala atau ketua anang-

anang itu. Pada hakikatnya keadaan para To-

manurung memerlukan adanya suatu model 

kepemimpinan yang dapat menyatukan kem-

bali anang-anang yang cerai-berai. Akhirnya 

lahirlah konsepsi To-manurung dengan perwu-

judan dalam tipe-tipe sebagai berikut: 

 

Tipe pertama: Gowa (Makassar). Pada 

orang Gowa, sesudah berakhir periode Galigo, 

terdapat 9 kelompok anang yang masing-

masing mempunyai bori' (negeri wilayah) sen-

diri-sendiri. Tiap-tiap anang dipimpin oleh se-

orang ketua kaum yang disebut karaeng atau 

anrongguru. Tiap-tiap bori' mempunyai ben-

dera atau panji yang disebut bate, sebagai 

lambang kebesaran dan kemerdekaan. Untuk 

memelihara perdamaian antara 9 bate itu, 

mereka bersama-sama memilih di antara mere-

ka seorang ketua yang disebut pacalla (yang 

mencela). Pacalla hanya berperanan sebagai 

wasit apabila timbul sengketa di antara mereka. 

Pacalla bukanlah opper ketua dari semua kaum. 

Rupa-rupanya mereka tidak puas dengan ben-

tuk kepemimpinan yang demikian, sehingga 

pada akhirnya mempergunakan konsep To-

manurung untuk menemukan kepemimpinan 

baru yang lebih menjamin persatuan To-Gowa 

(orang Gowa). To-manurung mereka temukan 

secara istimewa, lalu mereka jadikan To-

manurung itu raja mereka dengan gelar Som-

baya ri Gowa (Yang dipuja di Gowa). Maka 

terjadilah Butta Gowa (Kerajaan /Negara 

Gowa) yang mula-mula hanya terdiri atas 9 

bori atau bate itu. Keturunan To-manurung 

itulah kemudian disebut ana' karaeng to Gowa 

(bangsawan orang Gowa). Mereka menempati 

jabatan-jabatan penting di pusat kerajaan. Ke-

rabat keluarga ana' karaeng to-Gowa ini me-

rupakan lapisan teratas dari pelapisan masya-

rakat orang Makassar (Gowa). Mereka adalah 

lapisan yang paling potensial menduduki elite 

politik dalam struktur kekuasaan kerajaan Go-

wa, akan tetapi hanya pada jabatan-jabatan 

pusat kerajaan. Adapun ketua-ketua kaum dari 

sembilan bori/bate (negeri-negeri asal) tetap 

menempati jabatan mereka masing-masing se-

cara turun-temurun, dan dalam perkembangan 

selanjutnya mereka menduduki lembaga kera-

jaan yang disebut Bate-Salapanga ri Gowa 

(Dewan 9 panji di Gowa). Lembaga itu 

mendampingi Sombaya ri Gowa menjalankan 

kekuasaan pemerintahan Kerajaan Gowa. Ke-

rabat keluarga Bate Salapanga ri Gowa dalam 

pelapisan masyarakat Gowa disebut lapisan 

Ana' karaEng maraEnganaya. Dari kalangan 

mereka secara potensial timbul orang-orang 

yang selalu bergerak ke atas menduduki jabat-

an-jabatan yang langsung berpengaruh di ka-

langan rakyat. Merekalah dapat disebut me-

nempati elite-strategis dalam berbagai lapang-

an kehidupan masyarakat. 

 

Tipe kedua: Bone (Bugis). Pada orang Bugis 

Bone, sesudah berakhir periode Galigo, ter-

dapat tujuh kelompok kaum yang masing-

masing menempati manuwa (negeri atau wila-

yah) tertentu. Berbeda dengan yang terjadi di 

Gowa, anang-anang (kaum) ini saling ber-

musuhan dan serang-menyerang antara satu 

sama lainnya. Kekacaubalauan inilah yang 



Mattulada 

 75 

mendorong mereka untuk menerima atau 

melaksanakan konsepsi To-manurung dan 

men-jadikan To-manurung itu raja yang mereka 

taati bersama. Ketujuh orang pemimpin kaum 

mendampingi raja dalam melakukan pemerin-

tahan persekutuan yang disebut kawerrang 

(ikatan). Lambatlaun melalui intensifikasi per-

kawinan-perkawinan antara pejabat-pejabat ke-

rajaan yang kelihatannya seperti perkawinan 

politik, maka corak kepemimpinan anang 

(kaum) kehilangan jejak. Semua jabatan dalam 

kerajaan dari pusat sampai ke daerah-daerah 

terbawah pada akhirnya diduduki oleh ke-

turunan (kerabat-keluarga) raja yang bermula 

dari To-manurung. Kekuasaan dibangun dan 

diperkokoh melalui pertalian darah dengan raja 

sentral. Dalam pelapisan masyarakat orang 

Bugis Bone, lapisan anakarung-lah yang 

ditempatkan sebagai lapisan teratas. Lapisan ini 

pulalah yang paling potensial mempunyai ke-

sempatan menduduki elite-politik, baik dalam 

arti super maupun strategis elite dalam kehi-

dupam masyarakat dan kebudayaan. 

 

Tipe ketiga: Orang Bugis-Wajo, seperti telah 

disebut di atas, sesungguhnya tidak mengenal 

konsepsi To-manurung dalam kehidupan kepe-

mimpinan masyarakatnya. Pada mulanya di 

Wajo terdapat tiga kelompok kaum (anang) 

dengan wilayahnya masing-masing. Ketiga 

kaum itu hidup rukun antara satu sama lainnya. 

Wanua asal Wajo yang tiga itu ialah Talo'ten-

reng; Bettengpola, dan Tua'. Masing-masing 

dipimpin oleh seorang Arung. Dari tiga wanua 

anang itu, dikembangkan persatuan yang me-

wujudkan Tana Wajo, sebagai sebuah republik 

aristokrasi, yang dipimpin oleh seorang Ketua 

yang disebut Arung Matoa Wajo. Masing-

masing dipimpin oleh seorang Arung. Masing-

masing wanua asal yang tiga itu tetap diper-

tahankan adanya sebagai sumber pengambilan 

orang-orang pejabat untuk kekuasaan pusat. 

Pemimpin dari masing-masing wanua, yaitu 

raja dalam mendampingi Arung Matoa Wajo 

melakukan pemerintahan, disebut paddanreng 

atau panreng (kembaran). Di samping paddan-

reng terdapat pabbate lompo dari masing-

masing tiga wanua asal. Keenam pembesar itu 

bersama-sama (yaitu tiga orang paddanreng 

dan tiga orang bate atau pabbate lompo, ma-

sing-masing dari wanua asal Betteng-pola; 

Talo'tenreng dan Tua') merupakan Dewan Pe-

merintahan yang disebut Arung Ennengge atau 

Petta Ennennge (Dewan Pertuanan yang 

enam). Bilamana Arung Matoa Wajo ikut hadir 

dalam dewan itu, maka ketujuh orang itu 

disebut sebagai Petta Wajo' (Pertuanan Tana 

Wajo). Di samping Petta Wajo' terdapat sebuah 

lembaga yang disebut Arung Mabbicara (Per-

tuanan yang menetapkan Hukum), beranggota 

30 orang, masing-masing 10 orang berasal dari 

3 wanua asal. Lembaga Arung Mabbicara 

dapat dianggap sebagai parlemen Tana Wajo. 

Selain itu terdapat pula 3 orang pejabat 

(masing-masing berasal dari 3 negeri wanua 

asal yang disebut Suro ri Bateng (Duta-duta 

Negara). Seluruh lembaga Pemerintahan Tana 

Wajo, yang anggota-anggotanya terdiri atas: 

 

1. Arung Matoa-Wajo, 1 orang 

2. Arung Ennennge, 6 orang 

3. Arung Mabbicara,  30 orang 

4. Suro ri Bateng,  3 orang 

Jumlah: 40 orang 

 

adalah pemangku kedaulatan rakyat Tana Wajo, 

yang disebut Arung PatappuloE (Pertuanan 

yang empat puluh atau lazimnya disebut Puang 

ri Wajo' (Penguasa Tana Wajo'). Empat puluh 

orang ini dalam ungkapan orang Wajo' disebut 

Paoppang Palengenngi Tana Wajo', artinya, 

"yang dapat menelungkupkan dan meneng-

adahkan Tana Wajo". 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 76 

Dari ke-40 orang tersebut, 39 orang anggota 

Puang ri Wajo ini pulalah yang melakukan 

pemilihan seorang Arung Matoa, yang men-

cakup Puang ri Wajo' menjadi Arung Patap-

puloE. Mereka itulah yang menjadi super elite 

masyarakat Bugis Wajo' zaman dahulu kala. 

Bagi lapisan to-maradeka selalu terbuka ke-

sempatan untuk berkembang menempati po-

sisi-posisi strategis dalam kehidupan masyara-

kat dan kebudayaan, misalnya menjadi pe-

dagang yang ulung dan kaya, cendekiawan 

yang dihormati, atau pemimpinpemimpin 

agama yang ditaati. Mereka itulah yang poten-

sial menempati elite-strategis dalam kehidupan 

masyarakat dan kebudayaan orang Bugis-Wajo. 

Pelapisan masyarakat dalam periode Lon-

tara seperti tersebut di atas memberi petunjuk 

tentang adanya sekelompok manusia pemim-

pin, yang banyak menentukan gerak dan arah 

kehidupan masyarakat dan kebudayaan orang 

Bugis-Makassar di Sulawesi Selatan, diperkira-

kan strukturnya sebagai berikut: 

 

1.  Arung dengan lingkup anakarung, yaitu raja 

dengan lingkungan kerabatkeluarga bangsa-

wan, menduduki jabatanjabatan kepemim-

pinan politik pemerintah, baik di pusat kera-

jaan maupun di daerahdaerah bawahannya, 

kecuali di Gowa yang membedakan antara 

golongan bangsawan To-manurung yang 

terbatas pada kerajaan, dan bangsawan ketu-

runan Bate-Salapang yang tetap bertahan 

sebagai pemimpin-pemimpin rakyat di ne-

geri asal. Arung dan lingkup anakarung ini, 

untuk kepentingan identifikasi sementara, 

saya namakan golongan elite feodal tra-

disional. 

2.  Golongan fungsional (kerajaan), yang da-

lam masyarakat terdiri atas:  

 a. (khusus di Gowa), Ana'karaEng Mara-

Engannaya, Pemimpin-pemimpin rakyat 

keturunan Bate-Salapang. 

b.  To-panrita, yaitu kaum ulama para pemim-

pin agama (Islam). 

c.  To-acca atau To-sulesana, yaitu orang-orang 

cerdik pandai. 

d.  To-sugi, yaitu orang-orang hartawan. 

e.  To-warani, yaitu orang-orang pemberani, 

pahlawan (ksatria). 

 

Golongan ini menurut lontara' disedera-

jatkan dengan anakarung (bangsawan), walau-

pun mereka tidak berasal dari keturunan To-

manurung (Gowa atau Bone). Untuk kepen-

tingan identifikasi, sementara mereka kami 

namakan sebagai kelompok elite aristokrat-

fungsional. Dari golongan atau kelompok ini, 

potensial muncul orang-orang terbaik yang 

dapat disebut elite, dalam pengertian bahwa 

pendapat-pendapat, keputusan-keputusan dan 

tindakan-tindakan mereka, membawa akibat 

penting dan menentukan kehidupan warga 

terbanyak dari masyakarat bersangkutan. 

Terjadinya kelompok elite dari golongan 

pertama (elite feodal tradisional) di atas, yang 

dapat disebut super elite, banyak ditentukan 

oleh pewarisan ketemurunan darah atau kemu-

rnian darah, yang dapat dipertahankan atau 

dicapai seseorang melalui perkawinan pada 

derajat darah kebangsawanan yang sama. Sese-

orang dapat terpilih menjadi Mangkau (Raja di 

Bone); somba (Raja di Gowa) apabila orang itu 

menurut silsilahnya lahir dari ayah dan ibu 

yang berdarah murni. Darah murni itu disebut 

Maddara-Takku' (berdarah putih), keturunan 

murni dari To-manurung, Raja pertama. Tidak-

lah mengherankan apabila masalah perkawinan 

dalam golongan ini menjadi masalah yang 

sangat penting, karena hal itu akan ikut me-

nentukan struktur sosial pada umumnya dan 

menopang struktur kekuasaan dalam kerajaan. 

Golongan super elite di Wajo ditentukan me-

lalui garis lurus keturunan pemangku-pemang-

ku kekuasaan dari 3 wanua asal. 



Mattulada 

 77 

Terjadinya kelompok elite dari golongan 

kedua (elite aristokrat fungsional) tersebut di 

atas yang menempati peranan strategic elite, 

dapat berasal dari kelompok anakarung yang 

tidak terpilih ke dalam jabatan-jabatan ke-

kuasaan pemerintahan (baik di pusat maupun di 

daerah-daerah bawahan), atau karena mengala-

mi degenerasi kemurnian darah. Dari kalangan 

to-maradeka pun dapat tampil sebagai warga 

elite ini, bilamana mereka sungguh-sungguh 

mempunyai kemampuan pribadi untuk menjadi 

ulama, orang pandai, orang kaya dan orang 

pemberani, yang memperoleh pengakuan atau 

legalitas dari super elite. Bilamana mereka 

sudah berada dalam kalangan elite i.i. maka 

untuk memperoleh pengukuhan atas statusnya, 

mereka pun berusaha mengambil istri dari 

kalangan bangsawan. Dengan demikian, ter-

jadilah asimilasi yang mendekatkan mereka 

atau keturunan mereka kepada golongan bang-

sawan (anakarung) yang sebenarnya. 

Setelah mendapat status dalam elite pertama 

(feodal-tradisional) atau kedua (aristokrat-

fungsional), maka mereka pun mendapat pe-

ranan-peranan yang memberikan kepada mere-

ka legalitas kepemimpinan dalam masyarakat, 

yang pertama karena keturunan dan tradisi, 

yang lainnya karena kemampuan-kemampuan 

prestasi pribadi. Masyarakat pun memuliakan 

mereka. Untuk kalangan mereka pun ditentu-

kan berbagai atribut, simbol-simbol atau ting-

kah-laku yang menunjukkan tentang status 

mereka dalam masyarakat. Usaha memperta-

hankan status itu menjadi pedoman utama 

dalam kegiatan-kegiatan dan tingkah-laku 

mereka dalam masyarakat, apabila mereka 

menghendaki untuk ditaati orang banyak. 

Sebelum Perang Dunia II, mulai tahun 1906, 

yaitu pada zaman kekuasaan Pemerintah Hin-

dia Belanda, sesuai dengan susunan adminis-

trasi kekuasaan Hindia Belanda, Sulawesi 

Selatan dibagi atas: 

1. Daerah-daerah Zelfbesturende Land-

schappen, atau daerah-daerah Swapraja (dimu-

lai tahun 1923), yaitu daerah-daerah bekas 

pusat Kerajaan Gowa, Bone, Wajo', Soppeng 

dan sebagainya. Pada daerah-daerah Swapraja 

itu, masih tetap dipertahankan adanya raja dan 

aparatur bawahan yang berkuasa di bawah tilik-

an pegawai-pegawai administrasi kekuasaan 

Hindia Belanda, seperti Assistent Resident, 

Controleur dan sebagainya. 

2. Daerah-daerah gubernemen (Gouverne-

ments gebieden), yaitu daerah-daerah yang di-

urus langsung oleh pegawai-pegawai adminis-

trasi kekuasaan Hindia Belanda. Daerah-daerah 

ini walaupun tadinya adalah daerah-daerah atau 

negeri-negeri yang berada di bawah kekuasaan 

atau pengaruh kekuasaan Kerajaan Bugis atau 

Makassar tertentu, tetapi setelah tahun 1923, 

tidak lagi mempunyai hubungan kekuasaan 

secara hierarkis organisatoris, dengan bekas-

bekas kerajaan Bugis atau Makassar tertentu 

itu. Daerah-daerah seperti itu dijadikan satuan 

daerah administratif Hindia Belanda, yang 

disebut Afdeling di bawah pimpinan seorang 

Assistent Resident (Belanda) dan onder-afdel-

ing di bawah pimpinan seorang Controleur 

(Belanda). Adapun daerah-daerah administratif 

di bawah onderafdeling yang disebut district 

atau wanua, dipimpin oleh pegawai adminis-

trasi yang pernah memperoleh pendidikan 

Sekolah Pangreh Praja, dengan pangkat Be-

stuur Assistent (BA) atau Hulpbestuur Assistent 

(HBA). Di beberapa tempat (district/wanua), 

adakalanya juga masih dipertahankan adanya 

kepala-kepala district/wanua yang berasal dari 

keturunan raja-raja bawahan zaman Kerajaan 

BugisMakassar zaman dulu. 

Baik pada daerah-daerah Swapraja, maupun 

pada daerah-daerah Gubernemen, dikembang-

kan suatu aparat administrasi kekuasaan Hindia 

Belanda, yang membentuk golongan baru, 

yang kemudian dikenal dengan nama kaum 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 78 

Ambtenaar atau Pegawai Pemerintah, dengan 

berbagai macam pembagian tugas dan ting-

katan-tingkatan kepangkatannya. Golong-an 

Pegawai Administrasi Pemerintahan, ter-utama 

mereka yang disebut BB. Ambtenaren (Pang-

reh-Praja), yang memperoleh pendidikan pe-

merintahan seperti OSVIA, SIBA dan sebagai-

nya, kebanyakan dari mereka terpilih dari 

keturunan atau keluarga yang berasal dari 

kalangan yang menempati elite zaman lalu, 

baik dari stock feodal-tradisional, maupun dari 

stock aristokrat-fungsional. Golongan pegawai 

ini pada umumnya mendapatkan nilai tersendiri 

dalam kehidupan masyakat, sebagai potensi 

untuk terjadinya suatu elite baru. 

Golongan pegawai tersebut, walaupun telah 

memperoleh pendidikan modern, masih tetap 

mempertahankan suatu identitas zaman lampau 

yang berorientasi kepada status, selalu ber-

usaha mencapai status yang lebih tinggi, serta 

mencontoh pola kehidupan dan tingkah-laku 

yang terdapat pada status yang lebih tinggi. 

Pola-pola tingkah-laku lahiriah kepemimpinan 

zaman lampau masih tetap mewarnai sepak 

terjang mereka dalam masyarakat, dan masya-

rakat yang sudah terbiasa dengan pola itu pun 

menerimanya sebagai keadaan wajar, sebagai 

kelanjutan zaman lampau. 

Kaum elite dalam watak yang sama dari 

warisan zaman lalu menempati komposisi yang 

baru dalam elite baru, yang dapat nyataan-

kenyataan sosial, terutama dalam disimpulkan 

sebagai berikut: 

 

a.  Kaum bangsawan yang setia kepada 

Belanda dan Pegawai-pegawai Pangnoms 

reh Praja (BB. Ambtenaren), selanjutnya 

kami sebut sebagai elite HB. aluin (Hindia 

Belanda), golongan utama. 

b. Kaum pegawai gubernemen lainnya, selan-

jutnya kami sebut sebagai elite HB. golong-

an menengah, yang terdiri atas: 

1. Kalangan cendekiawan yang menda-pat 

pendidikan formal HB. 

2. Kalangan ulama agama/adat dan pe-

mimpin-pemimpin pergerakan sosial. 

c. Kaum hartawan, pedagang dan pengusaha 

lainnya, yang selanjutnya kami sebut elite 

HB. golongan dasar. 

 

Komposisi elite inilah yang berlangsung 

terus, sampai terjadinya Perang Dunia II pen-

dudukan Jepang, dan terjadinya komposisi baru 

setelah revolusi kemerdekaan Indonesia ber-

langsung. 

Hasil-hasil pergeseran anggota-anggota 

elite dari zaman Kerajaan-kerajaan Bugis-

Makassar kepada elite Hindia Belanda dan se-

lanjutnya ke elite sesudah Revolusi Kemerde-

kaan 17 Agustus 1945 menunjukkan bahwa 

super elite Kerajaan Gowa mengalami kemun-

duran, dibandingkan dengan golongan elite 

yang berasal dari Kerajaankerajaan Bone dan 

Wajo pada zaman lampau. 

 

Elite Sesudah Perang dan Zaman 

Kemerdekaan 

Zaman pendudukan Jepang membawa ban-

yak perubahan pandangan terhadap kenyataan-

kenyataan sosial terutama dalam perwujudan 

elite. Di sekitar tempat-tempat kamp tawanan 

perang yang terdiri atas orang-orang Belanda 

atau orang bangsa kulit putih lainnya serta 

orang-orang bumiputera yang sangat setia 

kepada Belanda dan berkuasa pada zaman lalu, 

penduduk menjumpai mereka sebagai orang-

orang yang tidak mempunyai apa-apa. Mereka 

miskin, kurus-kurus, dan tidak mempunyai se-

mangat. Pada mulanya mereka adalah orang-

orang yang berkuasa, kaya dan dimuliakan, 

tetapi sekarang menjadi tawanan orang Jepang. 

Kenyataan-kenyataan seperti itu membawa ke-

sadaran baru bagi penduduk, bahwa sese-orang 

tanpa kemerdekaan, tanpa kekuasaan akan 



Mattulada 

 79 

mengalami penghinaan, tanpa kekuasaan 

segalanya akan berakhir. Sedikit banyak, 

kenyataan-kenyataan seperti ini mendorong 

penduduk untuk tidak sudi menerima kemba-

linya kekuasaan Belanda, ketika perang 

berakhir dengan kemenangan sekutu. Itu pula-

lah yang menjadi salah satu sebab, mengapa 

ketaatan penduduk kepada elite yang terbentuk 

pada zaman Hindia Belanda menjadi sangat 

luntur, disusul dengan hilangnya kepercayaan 

di hati penduduk terhadap mereka. 

Revolusi Kemerdekaan (1945-1950), meng-

oyak dan merombak sendi-sendi bangunan elite 

sosial zaman lampau, tampak pada hal-hal 

sebagai berikut: 

 

 a. Banyak keturunan anggota golongan elite 

zaman lampau (elite feodal tradisional dan 

aristokrat-fungsional), terutama yang tersi-

sih dalam pembentukan elite Hindia Be-

landa dari golongan utama, terjun ke medan 

perjuangan kemerdekaan dan menjadi pra-

jurit Tentara Nasional Indonesia. 

b. Banyak keturunan anggota elite HB, dari 

golongan menengah, terjun ke medan per-

juangan kemerdekaan. Sebagian menjadi 

prajurit Tentara Nasional Indonesia, seba-

gian lainnya menjadi pemimpin-pemimpin 

partai politik. Banyak pula yang terjun ke 

dalam lapangan pendidikan dan menjadi 

orang-orang cendekiawan. 

c. Banyak pula keturunan dari kalangan elite 

HB, dari golongan dasar setelah selesai re-

volusi kemerdekaan, melanjutkan karier di 

lapangan usaha perdaabgangan dan pernia-

gaan, di samping a lapangan-lapangan lain 

seperti tersebut di atas. 

  

Tokoh-tokoh puncak dari golongangolong-

an tersebut di atas setelah Revolusi Fisik 

(1950), berpindah tempat dan memusatkan diri 

di kota-kota, terutama kota Makassar (Ujung-

pandang) dan mengendalikan kehidupan ma-

syarakat Sulawesi Selatan pada umumnya 

(Chabot, 1970). Dalam kota Makassarlah dapat 

dili-hat dengan nyata terbentuknya elite baru 

dewasa ini, seperti yang telah disebutkan di 

atas, yaitu sekelompok orang-orang dalam 

masyarakat yang pendapat-pendapat, keputus-

an-keputusan dan tindakan-tindakannya mem-

punyai akibat penting dan menentukan bagi 

kehidupan bagian terbesar warga masyarakat. 

Untuk lebih membatasi diri dalam meng-

identifikasi apa yang kami maksud dengan 

elite, baik yang super maupun yang strategik di 

Sulawesi Selatan, yang bersumber semata-mata 

dari stock Sulawesi Selatan sendiri, kami per-

gunakan batasan yang dipergunakan oleh H. 

Lasswell, seperti telah disebut pada bagian 

depan. 

 

"The influential, are those who get the most 

of what there is to get.... Those who get the most 

are the elite, the rest are mass." (1960: 13). 

 

Lapangan-lapangan strategis, yang utama 

menentukan perkembangan masyarakat Sula-

wesi Selatan, sekarang dapat dibagi atas: 

 

a.  Lapangan Militer, TNI Angkatan Darat pada 

khususnya dan Angkatan Bersenjata RI pada 

umumnya. Khusus di kalangan TNI Ang-

katan Darat orang-orang Sulawesi Selatan 

dapat dikatakan lebih banyak menduduki 

posisi-posisi komando (pimpinan) bawahan 

dibandingkan dengan apa yang tersebut 

pada angkatan-angkatan lain, baik dalam 

arti kuantitas maupun kualitas. 

 

b. Lapangan Pemerintahan Sipil. Pucuk pim-

pinan Pemerintahan Sipil tingkat Propinsi 

(Sulawesi Selatan), terdiri atas seorang Gu-

bernur /Kepala Daerah, seorang Sekre-taris 

Daerah, beberapa orang residen, 5 orang 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 80 

anggota BPH. Kurang lebih 10 orang inilah 

yang menduduki posisi puncak dalam 

mengendalikan kekuasaan pemerintahan 

sipil tingkat Propinsi, adalah golongan elite 

sesuai dengan batasan yang dipergunakan. 

Propinsi Sulawesi Selatan dibagi 21 daerah 

Kabupaten dan 2 Kotamadya, masing-

masing dipimpin oleh seorang Bupa-

ti/Kepala Daerah. 10+ 23 = 33 orang tokoh 

dalam pimpinan daerah, merupakan elite 

strategis (pejabat-pejabat teras) dalam 

lapangan pemerintahan sipil, yang dapat 

diperinci sebagai berikut: 

27,4% dari stock elite HB, dari golongan 

utama 

36,6% dari stock elite HB, dari golongan 

menengah  

35,7% dari stock elite HB, dari golongan 

dasar 

0,3% dari luar Sulawesi Selatan. 

 

 Lebih dari 50% (tepatnya 17 orang) di 

antara 33 orang pejabat teras itu terdiri atas 

anggota tentara/ABRI yang dikaryakan 

dalam rangka dwifungsi. 35% (tepatnya 11 

orang) di antara 33 orang pejabat teras itu 

merupakan lulusan universitas yang ber-

gelar sarjana. 

 

c. Lapangan Pendidikan Tinggi. Di Sulawesi 

Selatan terdapat tiga buah perguruan tinggi 

kepunyaan Pemerintah, yaitu Universitas 

Hasanuddin, Institut Keguruan Ilmu Pendi-

dikan (IKIP) dan Institut Agama Negeri 

Islam Negeri (IAIN) dan beberapa buah 

perguruan tinggi swasta. Semua berdomisili 

di kota Makassar. Beberapa lembaga pen-

didikan lainnya bertingkat akademiakademi 

kejuruan, baik kepunyaan pemerintah mau-

pun swasta, juga berkedudukan di kota 

Makassar. Dari kurang lebih 35.000 orang 

mahasiswa menuntut pelajaran pada per-

guruan tinggi-perguruan tinggi itu, 80% di 

antaranya berasal dari daerah-daerah pe-

losok Sulawesi Selatan. Di antara pengasuh 

perguruan tinggi, kurang dari 60% berasal 

dari Sulawesi Selatan. Di antara mereka 

terdapat kurang dari 5 orang berpangkat 

Gurubesar, beberapa puluh orangorang 

berpangkat. Lektor dan Lektor Kepala. 

Hanya 3 orang yang bergelar purnasarjana 

Doktor. Mereka yang dianggap menempati 

posisi-posisi berpengaruh pada sektor ini, 

berasal dari latar-belakang stock HB sebagai 

berikut: 

 

kurang lebih 28% dari stock elite HB, dari 

golongan utama 

kurang lebih 45% dari stock elite HB, dari 

golongan menengah 

En kurang lebih 37% dari stock elite HB, 

dari golongan dasar 

 

Pemimpin puncak di Sulawesi Selatan, yang 

dapat digolongkan lebih ke dalam super elite 

disebut Muspida (Musyawarah Pimpinan Dae-

rah) Tingkat Propinsi Sulawesi Selatan. Ang-

gota-anggotanya terdiri dari: 

 

1.  Gubernur/Kepala Daerah Propinsi Sulawesi 

Selatan. 

2.  Panglima-panglima ketiga angkatan dan 

Polisi. 

3.  Kepala Kejaksaan Tinggi. 

4.  Kepala Pengadilan Tinggi. 

 

Kalau Muspida ini dapat dianggap sebagai 

super elite maka Sulawesi Selatan dewasa ini 

terdiri atas 7 orang. Seorang berasal dari 

Sulawesi Selatan sendiri dan 6 orang lainnya 

berasal dari luar Sulawesi Selatan. Seorang 

yang berasal dari Sulawesi Selatan itu berlatar-

belakang stock elite HB, golongan dasar, yakni 

anggota TNI/AD yang ikut dalam perang 



Mattulada 

 81 

kemerdekaan tahun 1945-1950. 

Sesaat sebelum Pemilihan Umum tahun 

1971, salah satu strategic-elite yang terbentuk 

oleh partai-partai politik memberikan peranan-

nya dalam Dewan Perwakilan Rakyat Daerah 

(sementara), baik di tingkat Propinsi maupun di 

daerah-daerah Kabupaten. Kebanyakan mereka 

berasal dari stock elite HB, golongan meneng-

ah, khususnya dari kalangan agama untuk 

partaipartai politik berdasarkan agama Islam. 

Pemilihan Umum tahun 1971 membuka lem-

baran baru pula bagi terbentuknya elite (stra-

tegis) baru, yang berporos pada supermasi 

golongan militer (ABRI) yang berdwifungsi, 

memasuki dan menguasai hampir semua la-

pangan nonmiliter dalam kehidupan masyara-

kat. Pada waktu ini, selain posisi-posisi kunci 

dalam lapangan pemerintahan sipil, juga dunia 

usaha dan niaga dimasuki dan dikendalikan 

oleh orang-orang militer atau veteran dari pe-

rang kemerdekaan. Peranan militer dalam 

istilah dwifungsi itu merambat sampai ke desa-

desa, baik sebagai pejabat-pejabat resmi 

kecamatan dan desa-desa maupun dalam ben-

tuk usaha pemilikan tanah berupa usaha pem-

binaan desadesa Sapta Marga bagi anggota-

anggota tentara yang akan dipensiunkan. Hal 

ini menunjukkan suatu watak perkembangan 

baru dalam rangka terwujudnya suatu struk-

tursosial baru di Sulawesi Selatan, sebagai 

suatu transformasi sosial-budaya/sangat mena-

rik. Ketaatan rakyat terhadap elite-elite baru 

ini, dalam transformasi sosial-budaya dengan 

struktur-sosial baru, masih memerlukan pene-

litian yang lebih cermat, untuk menemukan 

bentuk-bentuknya yang pasti dan yang 

menguntungkan perkembangan.7 

 

 

 
7 Keterangan-keterangan tersebut di atas berdasar 

tahun 70-an. Perubahan selama sepuluh tahun terakhir, 

Penutup dan Kesimpulan-kesimpulan 

Sejak jatuhnya regim Soekarno tahun 1968 

dan tampilnya regim Orde Baru di bawah 

pimpinan Presiden Jenderal Soeharto di Pusat 

Pemerintahan Republik Indonesia di Jakarta, 

maka elite Sulawesi Selatan pun mencoba 

menemukan bentuk yang serupa dengan yang 

terdapat di pusat (Jakarta). Menurut gambaran 

umum, maka super elite di pusat kekuasaan RI 

di Jakarta terdiri atas kaum militer yang 

menjadikan/mengangkat golongan cendekia-

wan (nonmiliter), yang berakar dari dunia per-

guruan tinggi/universitas, sebagai mitra dalam 

mengendalikan gerak kehidupan kekuasaan di 

segala sektor kehidupan pada umumnya. 

Di Sulawesi Selatan, usaha-usaha ke arah 

penggalangan partisipasi dunia perguruan ting-

gi dalam perkembangan masyarakat pada 

umumnya ada juga diusahakan atas prakarsa 

pemimpin-pemimpin militer, seperti oleh 

Panglima Kowilhan IV Sulawesi, antara tahun-

tahun 1968-1970. Selama tahun-tahun itu, 

hampir semua usaha penggalangan partisipasi 

dengan dunia pendidikan tinggi tidak bersifat 

konsepsional yang matang, sehingga konsepsi 

partnership militer-cendekiawan pada kenyata-

annya sekarang berada dalam keadaan yang 

rapuh dan bersifat insidental, perseorangan 

melalui pendekatan-pendekatan perseorangan 

tidak secara institusional. 

Golongan pedagang dan penguasa yang 

stabil di Sulawesi Selatan, pada umumnya ter-

diri atas orang-orang Cina, baik Warga Negara 

maupun Asing. Sejak akhir Perang Dunia II 

mereka menempati posisi ekonomi yang kuat. 

Dari dahulu mereka berhasil melakukan pen-

dekatan kepada kalangan elite pribumi yang 

paling kuat dalam kedudukan, pengaruh dan 

kekuasaan. Mereka adalah usahawan-usaha-

tidak terjadi secara fundamental. 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 82 

wan yang ulet dan cekatan. Pada waktu 

sekarang pun mereka berhasil melakukan pen-

dekatan kepada elite bumiputera yang paling 

kuat dalam kedudukan, pengaruh dan kekuasa-

an, yang pada masa kini kebetulan adalah 

golongan militer, baik yang bertugas dalam 

lapangan militer maupun dalam lapangan non-

militer. Para pengusaha dan pedagang-peda-

gang bumiputera (atau yang sekarang lazim 

disebut sebagai pribumi) yang kelihatan ber-

hasil, niscaya mempunyai sandaran atau 

sekurang-kurangnya relasi pada golongan elite 

itu dalam berbagai bentuk variasinya. Relasi 

usaha dengan pedagang/pengusaha nonpribumi 

(Cina) berarti tersedianya kesempatan bagi 

pengusaha nonpribumi itu agar dengan aman 

berlindung dibalik nama usahawan-usahawan 

pribumi yang kuat sandarannya, seperti dise-

butkan di atas. 

Baik strategic-elite, maupun super-elite 

Sulawesi Selatan sekarang terdiri atas golongan 

ABRI/TNI-AD. Mereka umumnya berlatar-

belakang dari stock elite HB, golongan me-

nengah. Mereka terutama adalah pejabat-

pejabat daerah bawahan yang ratarata kurang 

memahami arti dan hakikat misi dwifungsi 

ABRI atau samasekali tidak mau mengambil 

peduli akan idealisme sejarah perjuangan 

nasional bangsa Indonesia dalam hubungan 

kehidupan nasional dan internasional di bidang 

politik, ekonomi dan kebudayaan, serta keha-

rusan sejarah yang dihadapi oleh bangsa 

Indonesia zaman mutakhir. Mereka mempun-

yai kecenderungan umum bersikap dan ber-

tingkah-laku menempatkan golongannya lebih 

atau di atas golongan-golongan lainnya dalam 

masyarakat. Mereka selalu berusaha memper-

 
8 Dengan "berbagai usaha", yang dimaksud adalah 

berbagai perbuatan yang mengimitasikan diri dengan 

kaum raja (bangsawan) dalam struktur masyarakat 

zaman dahulu, dalam upacara-upacara perkawinan, 

keinginan dihormati, memelihara pengikut pribadi 

oleh pengakuan status dan supermasi golongan 

mereka di atas golongan-golongan lainnya 

dalam masyarakat Sulawesi Selatan yang 

merupakan traditional oriented society. Mere-

ka yang demikian itu pun berbuat, melalui 

berbagai usaha,8 mengaitkan diri kepada pe-

milikan atribut-atribut elite zaman lampau, 

yaitu elite feodal-tradisional. Kebanyakan 

mereka (sadar atau tidak sadar, dan inilah 

seginya yang menarik) telah berhasil mensta-

bilisasi pola-pola struktur sosial-budaya dari 

zaman lalu, dan mendinamisasi terbentuknya 

semacam lapisan neofeodalisme yang berorien-

tasi pada status. Ruparupanya mereka berhasil 

dengan baik meniru perilaku itu, akan tetapi 

kurang berhasil mentransfer kewibawaan kepe-

mim-pinan seperti yang dipunyai oleh super 

elite zaman lalu di hati rakyatnya. Mereka larut 

dan kembali kepada pengukuhan sikap tradi-

tional oriented society yang dibangun dengan 

semacam shame culture, yaitu suatu sikap 

peradaban yang didasarkan kepada rasa malu 

yang negatif. Dalam hubungan itu, seseorang 

yang sudah larut pada orientasi semacam itu 

akan berusaha mempertahankan statusnya 

dengan segala cara, meskipun sesungguhnya 

yang bersangkutan tidak berfungsi baik (me-

nurut ukuran rasional) dalam status itu. Satu 

kritik atasnya, atau satu usaha pihak lain yang 

memperlihatkan kesalahannya akan dianggap 

menghina status, maka ia pun marah dan mera-

sa dihina. Terhadap atasannya ia menyembun-

yikan kelemahan-kelemahannya dengan jalan 

services yang terkenal di Indonesia dengan 

istilah ABS (Asal Bapak Senang). Begitu pula 

ia harapkan bawahannya berlaku atas dirinya. 

Sikap demikian sudah pasti salah, karena tidak 

yang setia (joa') dan segala atribut lahiriah, men-

demontrasikan kemewahan/kekayaan materiil yang 

dapat secara langsung memperhatikan perbedaan-

perbedaan mereka dari golongan masyarakat lainnya. 



Mattulada 

 83 

sesuai dengan aspirasi pertumbuhan dan ke-

hidupan ABRI sendiri sebagai stabilisator dan 

dinamisator kehidupan masyarakat yang dicita-

citakan.  

Kehidupan dunia pendidikan formal pada 

umumnya, perguruan ttinggi-perguruan tinggi 

pada khususnya di Sulawesi Selatan, selalu 

diharapkan untuk menjadi pembina strategic-

elite, yang dapat memberikan pengaruh yang 

baik bagi perkembangan masyarakat, dalam 

arti berkembangnya satu sikap masyarakat 

yang berorientasi ke hari depan yang lebih 

terbuka. Akan tetapi misi ini kelihatannya 

masih kurang berhasil, untuk dapat dikatakan 

telah menghasilkan strategic-elite dalam mak-

na seperti disebut di atas. Banyak orang telah 

berhasil mencapai gelar kesarjanaan. Sebagian 

mereka yang telah berhasil itu segera merasa 

puas dengan titel itu, yang baginya merupakan 

semacam lisensi untuk status kehormatan da-

lam masyarakatnya yang tradisonal. Mereka 

yang berhasil itu pun, kebanyakan berlatar-

belakang dari stock elite HB, golongan utama 

dan menengah dasar. Selanjutnya secara sadar 

atau tidak sadar, mereka ikut menopang lahir-

nya lapisan neofeodalisme dengan memperkuat 

sikap traditional oriented society. Kebanyakan 

mereka memilih lapangan pekerjaan kepega-

waian (baik militer maupun sipil). Sangat 

kurang dari mereka yang dengan penuh rasa 

kesadaran panggilan ilmiah, memilih lapangan 

pengabdian dalam dunia ilmu pengetahuan 

yang menuntut sikap bebas (independent), 

berorientasi kepada technologically advanced 

society dan bersifat achievement oriented. 

Kalangan cendekiawan yang bergerak da-

lam lapangan pendidikan tinggi kurang mem-

punyai kemampuan atau kurang mempunyai 

keberanian mengembangkan sikap independent 

lebih jauh ke luar dari lingkaran tembok-tem-

bok kampus. Selain itu juga tidak mempunyai 

atau serba kekurangan alat untuk meng-

embangkan potensi dari misinya, malahan 

adakalanya harus mengorbankan sikap obyektif 

ilmiahnya dalam menanggapi kenyataan-

kenyataan sosial di luar dan di dalam kam-

pusnya. Pembinaan mahasiswa ke arah ter-

bentuknya kader-kader bangsa yang diharap-

kan mampu bersikap obyektif menghadapi 

pembangunan masyarakatnya di masa depan, 

lambat-laut mengalami kelesuan dan kehilang-

an idealisme. Hal ini tentu sangat tidak meng-

untungkan perkembangan yang diharapkan di 

masa depan. 

Bilamana kita mencoba merumuskan kom-

posisi elite-baru di Sulawesi Selatan, dengan 

membandingkannya dengan elite zaman-

zaman lampau, maka kita akan temukan per-



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 84 

bandingan-perbandingan sebagai berikut : 

Pada dewasa ini seolah-olah telah menjadi 

aksioma, bahwa untuk menggantikan sese-

orang pejabat berdwifungsi dalam jabatan-

jabatan nonmiliter, calon pengganti itu niscaya 

dari kalangan militer, demikian yang pertama-

tama diduga oleh masyarakat. Berpikir di luar 

jalan pikiran itu, seakan-akan adalah suatu 

yang mustahil, yang pada zaman dahulu, 

seperti mustahilnya memikirkan calon-calon 

untuk menjadi Raja Bone, Raja Gowa dan lain-

lain bukan dari lingkup anakarung maddara-

takku' (berdarah putih). 

Berdasarkan atas kenyataan-kenyataan itu, 

dapatlah ditarik kesimpulan-kesimpulan se-

mentara bahwa elite Sulawesi Selatan sekarang 

tetap berada pada pola struktur sosial zaman 

lalu. Perubahan-perubahan yang telah terjadi 

ialah pada cara untuk sampai kepada keang-

gotaan elite itu. Pada zaman dahulu adalah 

melalui pewarisan biologis melalui seleksi 

mempertahankan kemurnian darah (keturun-

an). Pada zaman Hindia Belanda adalah me-

lalui seleksi-seleksi keturunan elite zaman 

baru, dan kesetiaan kepada Pemerintah Hindia 

Belanda, serta achievement atau keunggulan 

pribadi. Pada masa ini adalah melalui anggapan 

kharismatisme yang diduga lahir dari anggapan 

masyarakat tentang heroic leader yang dika-

gumi serta kesetiaan kepada disiplin corps, 

dengan otoritarisme yang tertutup. Keadaan itu, 

secara struktural mungkin masih cocok bagi 

masyarakat desa-desa pertanian Sulawesi Se-

latan yang tradisional, yang masih memiliki 

perasaan kagum terhadap adanya heroic leader, 

akan tetapi niscaya tidak dapat mendorong 

lahirnya suatu masyarakat Sulawesi Selatan 

yang penuh dengan gairah dan juga potensial 

untuk berkembang menjadi masyarakat modern 

untuk masa depan yang dekat. 

Suatu elite modern masih perlu ditunggu 

perkembangannya di Sulawesi Selatan. Elite 

modern itu, seperti dikatakan oleh Sartono 

(1947), adalah elite baru, sebagai pemimpin 

yang dapat diidentifikasikan sebagai organ-

ization man; elite modern yang bersikap 

idealistis dan yang sangat menyadari peranan-

nya, simbolis sebagai pendukung ideologi-

ideologi modern seperti antifeodalisme, anti-

kolonialisme, demokratis, humanitarianisme, 

populisme, sosialisme dan sebagainya. Pendek 

kata, elite modern itu harus dapat berfungsi 

sebagai akumulator ide-ide pembaruan, se-

dangkan tentang dari golongan mana akan 

munculnya dari segenap golongan bangsa 

Indonesia, tidaklah menjadi soal yang penting 

untuk diperdebatkan. 

 

Daftar Pustaka 

Bachtiar, Harsja W. 1970 "Masalah Pemimpin 

di Indonesia", Jakarta, Sebuah paper dalam 

Seminar Masalah Sikap Mental dalam 

Pembangunan. 

Chabot, H. Th. 1970 "Een Elite in Zuid 

Sulawesi", Liber Amicorum E. A. A. J. A. 

Allard, Leiden. 

Freiderichy, H. J. 1930 De standen bij de 

Boeginezen en Makassaren, jl. 90, IV BKI. 

Kartodirdjo, Sartono, 1974 "Kepemimpinan 

dalam Sejarah Indonesia", Sinar Harapan, 

24 Mei. 

Keller, Suzanna 1963 Beyond the Rulling 

Class, New York, Random House. 

Kerstiens, Thom 1963 "Elite in Developing 

Countries", New Elite in Asia and Africa.  

Koentjaraningrat dan Mely G. Tan 1970 "Masa-

lah Kepemimpinan dalam Pembangunan 

Nasional", Jakarta, Sebuah paper dalam 

Seminar Masalah Sikap Mental dalam 

Pembangunan. 

Lasswell, H. 1963 "Who gets What, When, 

How?", Politics, New York, Random House. 

 

 



Mattulada 

 85 

Sirik dan Pembinaan Kebudayaan 9 

 

 Pendahuluan 

Sirik dapat dipandang sebagai satu konsep 

kultural yang memberikan impact aplikatif 

terhadap segenap tingkah-laku nyata. Tingkah-

laku itu dapat diamati sebagai pernyataan atau 

perwujudan kebudayaan. Perwujudan kebuda-

yaan, bukan lain dari kenyataan-kenyataan 

yang lahir dari kemanusiaan alam, untuk 

manfaat sebesar-besarnya bagi umat manusia. 

Satu konsep kultural, memantapkan diri 

dalam suatu sistem budaya. Sistem budaya itu 

sendiri adalah rangkaian sejumlah konsep ab-

strak yang bersemayam dalam alam pikiran 

warga terbanyak sesuatu persekutuan hidup. 

Konsep abstrak itu meliputi hal-hal secara ideal 

dipandang teramat penting dalam menentukan 

eksistensi persekutuan hidup itu. 

Dalam hal sirik apabila mengamati per-

nyataan-pernyataannya atau lebih konkret 

mengamati kejadiannya berupa tindakantin-

dakan, perbuatan-perbuatan atau tingkahlaku 

yang katanya dimotivasi oleh sirik, maka akan 

timbul kesan bagi pengamat, bahwa sirik itu 

pada bagian terbesar unsurnya dibangun oleh 

perasaan, oleh sentimentality (perasaan halus), 

oleh emosi dan sejenisnya. Dari penafsiran 

yang berpijak pada melihat kejadian-kejadi-

annya itulah, timbul penafsiran atas sirik itu 

dengan misalnya: (1) malu-malu, (2) malu, (3) 

hina atau aib, (4) dengki atau iri hati, (5) harga 

diri atau kehormatan, dan (6) kesulitan (lihat 

LASIDE Referensi hlm. 1-5). Cara melihat se-

perti ini tentu saja tidak salah, hanya saja 

kurang lengkap, terutama apabila hendak 

mengamatinya dari sudut konfigurasi kebu-

dayaan. 

 
9 Makalah kerja yang disampaikan dalam Seminar 

Mengolah Masalah Sirik di Sulsel Guna Peningkatan 

Ketahanan Nasional dalam Menunjang Pembangunan 

Konfigurasi kebudayaan, akan melihatnya 

dari totalitas atau keutuhan budidaya manusia 

yang terwujud dalam tindakantindakan ber-

pola. Jadi tidak melihatnya dari sudut kejadian 

yang terpisah-pisah. Sesuatu hendaknya dilihat 

dalam rangkaian satu sistem yang berhubung-

hubungan dengan sekalian subsistem yang 

mendukungnya. Demikianlah pula hendaknya 

sirik itu dilihat dalam satu sistem budaya orang 

Bugis-Makassar, agar dapat memahaminya 

secara lebih kompak. 

Karena judul tulisan ini memberikan tekan-

an kepada Sirik dan Pembinaan Kebudayaan, 

maka satu kejelasan perlu disepakati lebih 

dahulu, tentang pembinaan kebudayaan itu sen-

diri. 

Pembinaan kebudayaan yang dimaksud di 

sini, adalah kemantapan arah pertumbuhan ke-

budayaan yang mempunyai dimensi lebih luas 

mendukung harkat kemanusiaan dan lebih 

bersifat universal, atau sekurang-kurangnya 

mendukung ketahanan nasional bangsa Indo-

nesia dalam membangun dirinya sebagai bang-

sa yang kuat dan besar dalam pergaulan 

antarbangsa. 

Pembinaan kebudayaan dengan demikian 

bukanlah sekedar membangun tembok-tembok 

yang mempersempit ruang gerak berpikir dan 

berinovasi tentang eksistensi bangsa Indonesia 

agar dapat menjadi bangsa yang besar lagi ter-

hormat dalam pergaulan antarbangsa, melain-

kan terbangunnya satu kebudayaan bangsa 

Indonesia yang di dalamnya terbangun dan ter-

pelihara harkat dan martabat manusia, orang-

orang sebagai makhluk Allah yang antara sesa-

manya makhluk manusia mempunyai kedu-

dukan yang sederajat. 

Dari sudut inilah relevansi konsep sirik 

orang Bugis-Makassar dibicarakan, karena 

Nasional, pada tanggal 4-6 Juli 1977 di 

Ujungpandang. 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 86 

diperkirakan dapat dijadikan daya dorong yang 

kuat dan berguna bagi perkembangan kebuda-

yaan di Indonesia, setidak-tidaknya bagi orang 

Indonesia yang hidup dalam masyarakat dan 

kebudayaan Bugis-Makassar. 

 

Sirik dalam Konteks Kebudayaan Pannga-

derreng 

Tata hidup orang seorang yang menciptakan 

tingkah-laku individual berpola dan tata hidup 

bergaul dalam masyarakat yang membangun 

sistem sosial pada orang Bugis, itulah yang kita 

namakan panngaderreng (Bg) atau pannga-

dakkang (Mk). Kalau itu kita jabarkan menurut 

isinya, maka itulah sesungguhnya makna 

kebudayaan pada orang Bugis-Makassar. Isi 

panngaderreng atau hakikat kebudayaan orang 

Bugis-Makassar sepanjang pengetahuan kita 

yang diwariskan oleh sejarah sampai dengan 

permulaan Abad XX terdiri atas lima anasir 

yang antara satu sama lainnya sebagai satu 

sistem merupakan paduan yang utuh. Unsur-

unsur itu ialah: (1) Ade', (2) Bicara, (3) Warik, 

(4) Rappang dan (5) Sarak. 

Kelima anasir panngaderreng itulah yang 

menjadi sumber sekalian tingkah-laku dalam 

membangun segenap aspek kebudayaan roha-

niah dan kebudayaan fisik. Di dalam aplikasi 

kelima anasir itu untuk menjalinnya ke dalam 

satu sistem yang utuh, agar antara sistem 

kepribadian, sistem kemasyarakatan dan sistem 

budaya (panngaderreng) terjalin keserasian 

dan keseimbangan dalam memberikan dinami-

ka dalam kehidupan, maka terdapatlah sesuatu 

yang merupakan inti, atau merupakan etos, atau 

merupakan alat integrasi, atau apa saja nama-

nya yang menjadikan kebudayaan itu hidup dan 

dikembangkan dengan gairah oleh para pendu-

kungnya, yaitu orang-orang yang terikat pola 

kehidupannya oleh kebudayaan itu. Tiap-tiap 

kebudayaan dalam kehidupannya mempunyai 

semacam inti yang menjadi pusat motivasi bagi 

perkembangannya. 

Kebudayaan Eropa modern umpamanya 

menjadikan kebebasan sebagai inti perkem-

bangan dari kehidupan kebudayaannya. Etik 

Kristen, menurut Max Weber, sosiolog yang 

kenamaan itu, dalam wujud shame-culture 

menjadi inti dorongan lahirnya kemajuan pera-

daban dunia Barat. Maka apabila mengamati 

dengan seksama setiap dambaan hati nurani 

orang Bugis-Makassar yang memahami sirik 

sebagai motif yang sangat dalam dari segenap 

gerak hidupnya berpikir, merasa dan ber-

prakarsa, maka pada hemat kita sirik itu, tidak 

lain daripada inti/etos atau alat integrasi dari 

panngaderreng mereka. Sirik itulah inti kebu-

dayaan orang Bugis-Makassar. Sebagai inti 

kebudayaan, niscaya dari sirik itulah berkem-

bang segenap isi kebudayaan berupa lima 

anasir yang disebut di atas. 

Sebagai isi kebudayaan, sirik dengan sen-

dirinya tidak semata-mata mengandung perasa-

an. Di dalamnya juga terkandung dua potensi 

rohaniah lainnya yang menjadi potensi tiap-tiap 

kebudayaan, yaitu pikiran dan kemauan, di 

samping perasaan itu tadi. 

Kalau secara teoretis kita dapat menerima 

bahwa sesuatu keutuhan dan dalam suatu sis-

tem akan berkelanjutan dengan baik, bilamana 

segenap subsistem yang mendukungnya ber-

jalan dengan seimbang, maka kita pun niscaya 

dapat menerima bahwa proses degenerasi 

sesuatu sistem akan terjadi, bilamana salah satu 

unsur dalam sistem itu mengalami kepunahan. 

Apabila salah satu unsur dalam satu sistem itu 

punah, maka potensi atau daya hidup sistem itu 

akan memusatkan diri pada unsur yang masih 

bertahan. 

Teori ini, kita coba gunakan pada proses 

degenerasi panngaderreng orang Bugis-Ma-

kassar yang dialaminya dalam sejarah selama 

kurang lebih seabad berselang. Sirik sebagai 

inti panngaderreng itu menyatakan diri dengan 



Mattulada 

 87 

sangat keras pada salah satu isi panngaderreng 

yang masih mampu bertahan. Sejarah kebuda-

yaan orang Bugis-Makassar dalam arti sejarah 

keutuhan panngaderreng, sesudah berakhir 

sejak negeri ini mengalami keruntuhan dalam 

kehilangan kemerdekaannya. Secara sederhana 

dapat dikatakan unsur Ade', Bicara, dan Sarak 

dalam arti sesungguhnya sudah berakhir atau 

kehilangan peranannya yang sangat menen-

tukan. 

Unsur satu-satunya yang masih dapat hidup 

atau berkelanjutan dalam kepincangan adalah 

Warik, yaitu unsur panngaderreng yang 

mengatur jenjang kehidupan dalam pembinaan 

keluarga, di antaranya soal kawin-mawin. 

Karena inilah satu-satunya unsur pannga-

derreng yang masih dipunyai dan masih dapat 

dikuasai, maka ke dalam unsur itu tercurah 

segenap kepekaan kehidupan orang Bugis-

Makassar. Unsur itu dijaga sebagai batas ter-

akhir dari milik peradaban yang ada, karena 

unsur lainnya belum lagi membawa nilai ganti 

yang setara dengan yang hilang. 

Demikianlah, maka dalam keadaan perja-

lanan unsur Warik yang sudah sangat pincang 

itu, isi panngaderreng yang disebut sirik 

menyatakan diri dengan sangat intensif. Dalam 

hal kawin-mawinlah selama kurang lebih 

seabad berselang, sirik itu menyatakan diri. 

Sirik diberi batasan semata-mata kepada 

perbuatan-perbuatan yang bersangkutpaut 

dengan urusan perkawinan, kawin lari, teo-

masirik dan pembunuhan yang membawa 

dendam berkelanjutan. Sirik diberi arti sebagai 

peluapan perasaan yang tidak terkendali yang 

dapat membawa akibat-akibat perbuatan yang 

merendahkan martabat kemanusiaan. 

 

Sirik sebagai Sumber Motivasi 

Apa yang mendorong seseorang warga 

masyarakat Bugis-Makassar untuk pada suatu 

ketika dalam hidupnya berbuat sesuatu yang 

sangat nekad, memilih menyerahkan milik 

hidupnya yang terakhir yaitu "nyawa", acapkali 

dikembalikan kepada konsep yang mereka 

namakan sirik. Ia dapat atau rela mengor-

bankan apa saja untuk tegaknya sirik. Kata-

kanlah itu satu kesadaran tentang nilai 

"martabat" yang didukung oleh tiap-tiap orang 

dalam tradisi kehidupan masyarakat Bugis-

Makassar. Katakanlah itu satu kesadaran ko-

lektif yang sangat peka, dibebankan kepada 

tiap-tiap orang anggota persekutuan hidup 

untuk membangunnya untuk mempertahankan 

dan menegakkannya. 

Ada berbagai ungkapan dalam kepustakaan 

lontara Bugis-Makassar, yang menunjukkan 

bahwa sirik bukanlah suatu sikap yang semata-

mata berpangkal dari peluapan emosi. Dalam 

suatu persekutuan hidup, desa, wanua, ataupun 

tana, niscaya terdapat pemimpin dari perseku-

tuan itu. Tiap-tiap pemimpin menurut jen-

jangnya masing-masing, menjadi orang per-

tama tempat sirik itu harus dipelihara, dikem-

bangkan dan dibela. Tiap-tiap orang anggota 

persekutuan yang dipimpinnya, merasa diri 

bersatu dengan pemimpinnya karena sirik yang 

dimilikinya bersama. Antara pemimpin dengan 

yang dipimpin terikat oleh satu kesadaran mar-

tabat diri yang menimbulkan sikap pesse (Bg) 

= pacce (Mk) yang dapat disebut solidaritas 

yang kuat. 

Masing-masing orang ditentukan dan 

mengetahui hak-hak dan kewajiban-kewajiban 

masing-masing yang mendapat sandaran dari 

sirik dan pacce. Itulah yang melarutkan tiap-

tiap orang pribadi pendukung sirik melebur diri 

untuk kepentingan bersama. Pacce atau pesse 

itulah yang mendorong dalam kenyataan ada-

nya perbuatan tolong-menolong, adanya tin-

dakan saling membantu, adanya pembalasan 

dendam, adanya tuntut bela dan segala kenya-

taan lain yang mirip pada solidaritas yang men-

dapatkan hidupnya dari konsep sirik. Pemimpin 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 88 

kaum terhina, berarti sirik atau martabat negeri 

terhina, tiap-tiap orang terhina sirik-nya. Maka 

pesse atau pacce pun muncul menjadi pen-

dorong untuk menuntut bela. 

Anak negeri terhina, berarti sirik (martabat) 

negeri ternoda. Pemimpin tertimpa kehinaan, 

maka pesse atau pacce mendorong sang pe-

mimpin untuk bertindak. Apabila antara pe-

mimpin dengan yang dipimpin sudah tidak 

terdapat sirik bersama yang masing-masing 

mengetahui hak dan kewajiban untuk memi-

kulnya, maka passe dan pacce itu pun tidaklah 

akan menjadi motif untuk perbuatan dan 

tindakan masing-masing. 

gay Dalam pesse atau pacce itulah melarut 

tiap-tiap pribadi di dalam kesatuan antara 

pemimpin dengan yang dipimpin. Sirik menjadi 

sumber dari panggilan pesse atau pacce itu. 

Karena sirik-lah yang menimbulkan kewajiban 

masing-masing untuk saling memelihara batas, 

sehingga tidak saling cegat-mencegat atau 

daulat-mendaulat. Di sini terletak aspek kesa-

daran atau pikiran yang memberi batas-batas 

rasional dari sirik itu. Bahwa masing-masing 

orang sepadan dengan sirik-nya, milik pribadi 

dan kepunyaannya, dibatasi oleh kesadaran 

adanya pesse atau pacce, menimbulkan kewa-

jiban untuk bekerja sama, bantu-membantu, 

bersetia-kawan dalam lapangan-lapangan pe-

kerjaan yang menyangkut sirik yang bersama-

sama mereka memiliki, dan penghinaan atas 

seseorang, berarti penghinaan atas semua. 

Lapangan-lapangan kehidupan yang me-

nempati posisi demikian, di situlah perbuatan 

atau tindakan solidaritas berlangsung dengan 

intensifnya. Solidaritas seseorang terhadap 

kaumnya, merupakan totalitas yang padu oleh 

dorongan sirik. Konfigurasi kebudayaan yang 

demikian, sesuai dengan tabiatnya menonjol-

kan ke depan nilai-nilai kekuasaan, solidaritas, 

seni dan religi, sebagai nilai yang sangat tinggi. 

Nilai-nilai dari lapangan itu memotori sekalian 

sikap yang tidak cepat berkembang. Dalam 

gambaran kemasyarakatannya, di sana terdapat 

persekutuan yang komunalistik. 

Persekutuan berada di atas kepentingan 

individu. Penonjolan prestasi pribadi dipan-

dang perbuatan yang tercela. Orang memper-

gunakan juga pikirannya, tetapi pikiran itu 

haruslah sesuai dengan kepentingan persekutu-

an, kepentingan komunal. Penajaman pernyata-

an-pernyataan sirik berupa tindakan-tindakan 

yang dianggap melanggar ketertiban atau per-

buatan-perbuatan asosial yang orang tafsirkan 

sebagai perbuatan atas nama sirik sangat erat 

pertaliannya dengan proses degenerasi panng-

aderreng di satu pihak dengan proses per-

ubahan sosial yang menyerap nilai-nilai baru. 

Dalam kegoncangan nilai-nilai dan rontok-

nya hampir segenap aspek kebudayaan panng-

aderreng, terjadilah berbagai ragam isolasi 

sosial yang mencoba hendak menyelamatkan 

sisa peradaban yang masih dipunyai. Sesuatu 

kaum mengurung diri terhadap kaum yang lain. 

Stereotip sesuatu kaum atau golongan kerabat 

tertentu, terhadap kaum atau golongan lain 

dipertajam dengan batas-batas yang sekeras 

mungkin. Sirik menjadi simbol kaum yang 

semakin menyempit dan semakin sempurnalah 

kelunturan makna sirik yang pernah menjadi 

daya dorong bagi pola tingkah-laku yang 

bermakna positif bagi kehidupan kebudayaan 

panngaderreng orang Bugis-Makassar. 

Kejadian-kejadian berupa kasus-kasus nyata 

yang memberi makna betapa negatifnya sirik 

itu, memanifestasikan diri. Hal demikian itu 

pun tidak salah, karena seseorang akan mem-

berikan makna kepada sesuatu konsep, menurut 

kenyataan yang ia jumpai dan kenyataan itu 

orang menyebutnya sebagai konsep itu sendiri. 

Orang pada umumnya hanya melihat apa ada-

nya. Orang tidak mudah dipaksa untuk memi-

kirkan bagaimana mestinya. 

Sirik sebagai inti kebudayaan panngader-



Mattulada 

 89 

reng, telah mencair maknanya, bersama dengan 

tidak berperanannya secara utuh anasir panng-

aderreng itu sendiri. Satu struktur sosial yang 

dihidupi oleh fungsi panngaderreng sudah lama 

redup. Dengan demikian, inti hidupnya pun 

yang masih terasa oleh sebagian orang masih 

hidup, dicoba dengan berbagai dalih dan per-

buatan untuk memberinya makna dan pem-

benaran. Makna yang diberikannya itu 

adakalanya baik dan positif tetapi seringkali 

juga buruk dan sangat negatif. 

Memang, sesuatu yang disebut inti, atau 

sesuatu etos, apalagi kalau etos itu, etos 

kebudayaan, akan bertahan lama hidupnya, 

walaupun ia tidak fungsional lagi, karena tidak 

ada struktur yang mendukungnya. Akan tetapi 

karena etos itu dapat bertransformasi ke dalam 

suatu struktur baru yang menjelma dalam per-

ubahan-perubahan, maka adalah tidak mustahil 

kalau etos itu dapat berfungsi kembali, karena 

dapat mengambil tempatnya yang tepat dalam 

struktur baru itu. Demikian pula adanya dengan 

sirik sebagai etos kebudayaan panngaderreng. 

Walaupun struktur panngaderreng yang men-

dukungnya tidak utuh lagi mendukung fungsi-

fungsi sosial, namun satu struktur baru yang 

lahir dari perubahan-perubahan, belum lagi 

dapat memantapkan sesuatu etos baru yang 

dapat menggantikan etos sirik yang masih ber-

gentayangan dalam kehidupan orang Bugis-

Makassar, sampai zaman mutahir ini pun. Kare-

na itu, sirik masih dipersoalkan sebagai sesuatu 

yang dipandang masih potensial untuk kebu-

dayaan yang sedang dalam pembinaannya, se-

perti Kebudayaan Nasional Bangsa Indonesia. 

Suatu kebijaksanaan pembinaan kebudaya-

an, mencoba mengaitkan masa silam dengan 

jalan mentransformasikan nilai-nilai zaman 

lalu itu ke masa kini, agar memperoleh akar 

pertumbuhan yang membumi, artinya berpijak 

pada realitasnya sendiri, menuju masa depan 

dengan kepribadian yang kuat. Barangkali etos 

sirik dapat menemukan tempatnya dalam ber-

transformasi ke struktur masa kini, kita coba 

melihatnya pada bagian berikut. 

 

Sirik sebagai Etos Kebudayaan 

Etos kebudayaan berperan sebagai dinami-

sator dalam hidup sesuatu kebudayaan. Apa 

pun nama kebudayaan itu, niscaya ada intinya 

yang memberi arti yang pasti bagi kebudayaan 

itu. Ia menyentuh esensi keberadaan sistem 

yang menyertai kehidupan itu sendiri. Ia mem-

pengaruhi temperamen seseorang, ia memberi-

kan warna kepada tata kehidupan dalam 

persekutuan hidup kemasyarakatan. 

Sirik dalam arti demikian, adalah meng-

andung nilai-nilai universal. Ia dipunyai oleh 

semua umat manusia yang telah membina 

kebudayaannya sepanjang sejarah kemanusia-

an. Semua kebudayaan yang dimiliki oleh umat 

manusia di muka bumi ini mempunyai sirik 

dengan sebutannya masing-masing, dan aksen-

tuasi pernyataan-pernyataannya yang berbeda-

beda pada setiap kebudayaan, ruang dan waktu. 

Semua kebudayaan mendapatkan daya hidup-

nya dari tripotensi rohaniah yang sama bagi 

semua umat manusia. Hanyalah cara meng-

gunakan potensi ini berbeda-beda antara setiap 

golongan manusia, berbeda menurut waktu dan 

ruang. Tetapi potensi itu berkesinambungan, 

yang acapkali dalam kesinambungannya itu 

mengalami reinovasi, reinterpretasi malah re-

konstruksi. Ia memberikan gairah dalam kehi-

dupan untuk membantingbalang, bekerja keras, 

menciptakan semangat hidup, yang mendorong 

kepada kemajuan. Gairah hidup itu baru mung-

kin berkembang, bila tersedia sarana yang 

cocok bagi pertumbuhannya. Bilamana tidak, 

maka ia akan menjelma sebagai kekuatan liar 

yang tidak semena-mena. 

Selama kurang-lebih satu abad berselang, 

sirik telah menjelma sebagai kekuatan liar yang 

tidak semena-mena, karena ketiadaan sarana 



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili 

 90 

yang cocok bagi pertumbuhannya. Ia membe-

rontak terhadap segala ikatan yang merong-

rongnya. Ia bersikap agresif terhadap barang 

sesuatu yang asing baginya. Ia tidak mengalami 

proses transmisi dan transformasi sebagaimana 

layaknya sesuatu nilai diwariskan dari generasi 

ke generasi. Karena itu ia hanya mengalami 

degenerasi. Proses pewarisan nilai adalah ba-

gian dari kehidupan budaya yang terselenggara 

dengan cermat melalui proses edukasi, kesi-

nambungan pendidikan. Dan inilah yang man-

dek selama berpuluh tahun dalam zaman 

kekacaubalauan nilai. 

Perlu pula diperhatikan bahwa sirik dalam 

proses penilaian bukan hanya menyangkut 

proses kebudayaan. Nilai bukan hanya inti dari 

benda-benda kebudayan, melainkan proses 

penilaian dan nilai-nilai adalah potensi inte-

grasi baik pribadi maupun masyarakat. Proses 

penilaian dan nilai yang menjadi penentu 

adalah juga dengan sendirinya potensi yang 

menentukan konfigurasi proses penilaian dan 

nilai pribadi serta masyarakat yang berpola 

sebagai sistem kepribadian dan sistem ke-

masyarakatan. Proses penilaian dan nilai-nilai 

yang lain, sedikit atau banyak tunduk kepada 

tujuan, logika dan kenyataan dari proses peni-

laian dan nilai-nilai yang menentukan itu, 

menjadi norma yang tertinggi atau etik dari 

seluruh konfigurasi, baik dalam sistem kepri-

badian maupun dalam sistem kemasyarakatan.  

Demikianlah kalau kita telah mencoba 

menempatkan sirik sebagai nilai terdalam dari 

kebudayaan panngaderreng sebagai sistem 

kebudayaan, dan yang menurunkan sistem 

kemasyarakatan serta sistem kepribadian, maka 

dapatlah diungkapkan penjenisannya, bahwa 

yang dimaksud dengan sistem kepribadian 

adalah suatu sistem proses penilaian atau nilai 

pada seseorang individu diintegrasikan, dior-

ganisasikan oleh tujuan, logika dan kenyataan 

dari proses penilaian atau nilai yang menjadi 

etik pribadi. Oleh etik pribadi itu yang terjelma 

dalam kata-hati atau hati nurani tiap-tiap orang. 

Kelakuan tiap-tiap pribadi itu mendapat tujuan 

norma dan organisasi untuk pertumbuhannya 

yang berbeda dari tingkah-laku individu yang 

lain. Etik pribadi yang berpusat pada kata-hati 

itu disebut etik otonom, dan oleh orang Bugis-

Makassar disebut sirik. 

Badar Manusia dengan kebudayaan sebagai 

kesatuan menilai dan menjelmakan nilainilai. 

Karena itu maka dalam masyarakat, individu 

itu mempunyai sifat dwiganda. (1) Sebagai 

pribadi yang beretik otonomi, berkecende-

rungan kepada kebebasan, tidak ingin digang-

gu. Ia menjadi alat dinamisator dan inovator 

pembaruan kebudayaan. (2) Sebagai anggota 

masyarakat ia beretik heteronom, ia tidak mam-

pu hidup menyendiri, ia menyatukan diri 

dengan persekutuan dan berpartisipasi ke 

dalamnya. Ia berkecenderungan untuk mem-

pertahankan stabilitas sosial. Etik sosial itu 

yang bersifat heteronom terjelma dalam adat-

istiadat, kebiasaan maupun undang-undang. 

Adat-istiadat, kebiasaan dan undang-undang 

inilah yang merupakan norma-norma yang 

menentukan kelakuan individu sebagai anggota 

sesuatu masyarakat. 

Etik sosial yang terlahir dari sistem kebuda-

yaan panngaderreng telah mengalami keron-

tokan, dan etik sosial baru muncul dengan adat-

istiadat baru, kebiasaan baru dan juga undang-

undang baru yang hendak menentukan kela-

kuan individu Bugis-Makassar, yang masing-

masing dilekati oleh etik otonom sirik yang 

niscaya diperlakukan dengan intensif oleh sese-

orang yang merasa diri orang Bugis-Makassar, 

maka terjadilah ketidakseimbangan. 

Norma-norma baru, berupa perundang-

undangan yang mengatur individu tidak mam-

pu meresapi etik otonom sirik yang kini 

didukung oleh individu saja. Jelaslah bahwa 

ada sesuatu yang harus diperbaharui. Salah satu 



Mattulada 

 91 

di antaranya apakah etik individu yang otonom 

harus diubah, atau etik sosial yang heteronom 

yang harus berpijak kepada nilainilai yang 

berpangkalan kepada inti kebudayaan yang 

menjadi etos kebudayaan bangsa. 

 

Penutup 

Kita sudah menjelajahi sekedarnya proses 

kehidupan dan kehadiran sesuatu konsep yang 

disebut sirik. Sirik sebagai inti dan etos 

kebudayaan panngaderreng, telah memindah-

kan poros penekanannya kepada etik individu 

yang otonom. Pada seginya yang positif, asal 

saja ia diberikan struktur yang sesuai dengan 

daya hidupnya, ia dapat menjadi potensi 

dorong yang kuat untuk mendinamisasi sesuatu 

pertumbuhan kebudayaan. 

Suatu struktur yang sesuai dengan tabiat etik 

otonom individu sirik adalah yang mempunyai 

akar yang membumi pada peradaban yang tidak 

asing baginya. Satu orientasi nilai yang ber-

pijak pada kebudayaan sendiri perlu dikem-

bangkan dengan teratur melalui usaha pen-

didikan dan penelitian yang tidak boleh diker-

jakan secara acak-acakan. 

Pada hemat kami, sirik pada orang Bugis-

Makassar, kalau itu benar masih potensial 

untuk dapat menemukan reorientasi dan trans-

formasi ke dalam interpretasi yang dapat 

menekapi etos kebudayaan nasional Pancasila, 

yang segenap unsur-unsurnya merupakan 

darah-daging pribadi sirik, maka sirik itu 

niscaya dapat menjadi daya dorong yang kuat 

bagi pembinaan kebudayaan Indonesia. 

Apabila orang Bugis-Makassar, dapat mere-

sapi dan menghayati Pancasila sebagai sirik 

dalam jelmaan etik sosial yang heteronom 

maka etik individu otonom yang disebut sirik 

itu akan menemukan tanah subur bagi 

pertumbuhannya. 

Ujungpandang, 15 Mei 1977 

 

Daftar Pustaka 

Alisjahbana, Takdir 1975 Perkembangan Seja-

rah Kebudayaan Indonesia, Dilihat dari 

Jurusan Nilai-nilai, Jakarta, Yayasan Idayu.  

Bachtiar, Harsja W. 1965 "Hukum di 

Masyarakat Indonesia", Berita Antropologi 

Thn. VIII No. 27, Agustus.  

1976 (Ed.) Percakapan dengan Sidney Hook, 

Jakarta Jembatan.  

Kluckhohn, F. R. dkk. 1976 Variation in Value 

Orientation, Evanston III, Row, Peterson & 

Co.  

Koentjaraningrat 1961 Rintangan-rintangan 

Mental dalam Pembangunan Ekonomi di 

Indonesia, Jakarta LIPI, Jakarta, Seri No. 

1/2. 

Linton, R. 1936 The Study of Man, Appleton-

Century Crofts, New York. 

1945  Cultural Background of Personality, Ap-

pleton Century Crofts, New York.  

Mattulada 1977 Sistem Nilai Budaya, sebagai 

Regulator dalam Integrasi Sosial, Unhas 

Ujungpandang.  

 

 

 


