Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

di Sulawesi
Mattulada

Abstract

In this article, the author describes the etnography of the Bugis-Makassar, the largest group of
inhabitants in South Sulawesi. His description includes: the historical background, their social
stratification, kinship system, traditional political structure, and folklore. How the Bugis-Makassar
elite groups are developed and how their social structure is influenced by such development is also
discussed by the author. Based on Are the historical evidences it is revealed that identification of the
elite groups which is underlined by nobility, emerged in the 15th century. In the period of Dutch
colonization, composition of the elite groups changed into: pangreh-praja (government administration
official) which subsequently emerged as a new elite group. In the era of independence, the position of
elites were mostly occupied by the ruling class and welleducated persons. In the last section, the author
explains the sirik an institution which refers to human dignity and self-respect-in relation to the

conditioning of Indonesian national culture.

Lokasi, Lingkungan Alam dan Data-data
Demografis

Orang Bugis Makassar adalah sukubangsa
Indonesia yang menjadi penduduk terbesar di
jazirah Selatan pulau Sulawesi. Dalam pem-
bagian wilayah Republik Indonesia, Sulawesi
Selatan adalah sebuah Propinsi yang dipimpin
oleh seorang Gubernur/Kepala Daerah. Daerah
Propinsi Sulawesi Selatan dibagi lagi atas 23
buah Kabupaten, di antaranya 2 buah kotamad-
ya, yang dipimpin masing-masing oleh Bu-
pati/Walikota/KDH.

Kabupaten-kabupaten dibagi lagi atas Keca-
matan-kecamatan, dan Kecamatan-kecamatan
dibagi lagi atas desa-desa, sehingga situasi
pembagian daerah itu dapat dilukiskan pada
tabel berikut.

Luas daerah Propinsi Sulawesi Selatan, +

100.457 km?. Kenaikan jumlah penduduk rata-
rata, diperhitungkan selama 10 tahun terakhir
kira-kira hanya sekitar 1%. Kepadatan pen-
duduk rata-rata dalam tahun 1971 diperkirakan
63 orang per km?. Rendahnya angka-angka
pertambahan jumlah penduduk disebabkan
oleh berbagai sebab, antara lain oleh besarnya
jumlah penduduk yang berpindah ke daerah
lain baik pada masa-masa kekacauan (1950-
1965) maupun oleh tabiat penduduk yang
memiliki sifat suka merantau, dan lain-lain.
Daerah-daerah kabupaten yang agak padat
penduduknya adalah kabupaten-kabupaten se-
belah selatan dengan kepadatan 100 sampai
300 jiwa per km?. Makin ke utara penduduk
makin jarang. Kabupaten Luwu dan Mamuju
misalnya, mempunyai kepadatan penduduk
kurang dari 15 jiwa per km?. Sulawesi Selatan



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

Kabupaten/ Kotamadya

1. Km. Ujungpandang 8
2. Km. Pare-pare 3
3. Kabupaten Gowa 8
4. Kabupaten Maros -+
5. Kabupaten Pangkajene 9
6. Kabupaten Jeneponto 5
7. Kabupaten Takalar 6
8. Kabupaten Banta Eng 3
9. Kabupaten Selayar 5
10. Kabupaten Bulukumba 7
11. Kabupaten Sinjai 5
12. Kabupaten Wajo 10
13. Kabupaten Soppeng 5
14. Kabupaten Bone 2
15. Kabupaten Barru o]
16. Kab. Sidenreng/Rappang 7
17. Kabupaten Pinrang 7
18. Kabupaten Enrekang 5
19. Kabupaten Luwu' 1
20. Kabupaten Tana Toraja 9
21. Kabupaten Mamuju 5
22. Kab. Majene (Mandar) 4
23. Kab. Polewali Memasa 8
Jumlah 165

(S

Jumlah Kecamatan

Jumlah Desa Jumlah Penduduk'
442 700.000
12 85.000
56 349.629
46 181.366
83 195.280
28 271.893
35 155.441
12 84.178
20 102.257
43 247.979
38 145.178
51 416.850
26 235.060
206 786.254
125 171.119
32 196.387
37 250.589
30 180.797
143 352.705
65 327.142
23 70.722
20 81.040
83 311.537
1.158 5.643.067°

! Perincian jumlah penduduk kabupaten-kabupaten ini, berdasar laporan Bagian Statistik dan Sensus Kantor

Gubernur Sulawesi Selatan. (Desember, 1969).

2 Dalam Kotamadya Ujungpandang dan Pare-pare desa-desa disebut lingkungan. Dengan perluasan Kotamadya
Ujungpandang ke selatan meliputi beberapa buah Kecamatan Gowa, ke utara meliputi beberapa Kecamatan Maros
dan Pulau-pulau Spermonde yang tadinya menjadi daerah Pangkajen.

® Menurut sensus tahun 1971 jumlah penduduk 5.189.227 jiwa.

secara keseluruhan, terutama dalam hubungan
pembangunan proyekproyek besar di bidang
industri, pertambangan dan pertanian selalu
merasakan kekurangan tenaga kerja.

Iklim dan Lingkungan Alam

Iklim daerah Sulawesi Selatan adalah iklim
tropis. Daerah ini pada umumnya hanya meng-
enal 2 musim, yaitu musim Hujan dan musim
Kemarau. Temperatur dan tekanan udaranya
tidak memperlihatkan adanya flutuasi yang

besar. Karena penduduk Sulawesi Selatan
mempunyai pencarian hidup utama dari per-
tanian dan pelayaran laut, maka soal hujan dan
angin mendapat perhatian besar bagi penduduk.
Adapun curah hujan di daerah Sulawesi
Selatan dapat dibagi atas 4 wilayah curahan.

a. Curahan hujan yang meliputi daereco rah-
daerah Mamuju, Palopo dan sekitarnya.
Curah hujan pada umumnya tinggi dan
hampir merata sepanjang tahun. Batas antara



musim hujan dan musim kemarau tidak
dapat dinyatakan dengan tegas.

b. Curahan hujan yang meliputi daerah-daerah
Polewali, Soppeng, Wajo, Pare-pare, Pin-
rang dan Banta Eng. Curah hujan pada
umumnya tinggi, akan tetapi adanya musim
kemarau dan musim hujan, dapat dinyatakan
lebih tegas. Fluktuasi hujan tidak besar.

c. Curahan hujan yang meliputi daerah-daerah
Ujungpandang, Maros, Takalar, Pangkajene
dan Barru. Musim kemarau dan musim hu-
jannya sangat jelas. Musim hujan jatuh pada
permulaan dan akhir tahun. Musim kemarau
jatuh pada pertengaham tahun. Menurut
legenda di daerah-daerah ini, bahwa bulan
yang mengandung bunyi R terdapat hujam
(ere, artinya air). Maka mereamenamakan
bulan-bulan yang ber-R itu: Janireru, Pabi-
reru, Marua Amparili, adalah musim hujan
permulaan tahun. Mei, Juni, Juli, Higranata,
tidak ada R (air), itulah musim kemarau.
Dan Katember, Katobere, Nopembere dan
Desembere, semuanya ber-R inilah musim
hujan akhir tahun.

d. Curahan hujan meliputi daerah-daerah Sin-
jai, Bone dan Bulukumba. Musim kemarau
dan musim hujannya sangat jelas. Musim
kemarau es terjadi pada permulaan dan akhir
tahun dan musim hujan, terjadi pada per-
tengahan tahun.

Musim hujan dan curah hujan menjadi pe-
doman kaum tani untuk melakukan pekerjaan
di sawah-sawah untuk penanaman padi.

Adapun tentang angin yang bertiup di
daerah Sulawesi Selatan dapat pula digo-
longkan kepada dua macam, sebagai berikut:

a. Angin musim Barat: Bara' (Mk) dan Bare'
(Bg). Angin musim Barat ini, membawa
hujan yang tidak terlalu berkesan. Anginnya
lembab, kecuali yang bertiup dari Barat-

Mattulada

Daya seperti di Takalar, angin musim ini
bertiup tanpa halangan gunung. Angin ber-
tiup bergantian dari Barat-Daya, Barat dan
Barat-Laut, ada kalanya kencang juga. Di
Pare-pare bertiup angin Barat-Daya, sering
sampai ke Rappang dan Singkang delm
(Wajo).

b. Angin musim Timur: Timoro' (Mk) dan
Timo' (Bg). Angin musim ini, bertiup meli-
puti daerahdaerah yang lebih luas di pantai
Selatan, sekitar Jeneponto sampai Takalar.
Pada bulan-bulan Juni Juli dan Agustus
bertiup angin Timur yang berkepanjangan
dan seringmakali sangat kencangnya, se-
hingga menumbangkan pohon-pohon besar.
Di sebelah Utara Takalar, kecepatan langin
menurun dan mengarah dari selatan.
Ujungpandang terletak kurang Judoci lebih
pada batas daerah angin Tismosh mur yang
bertiup pada daratan pantai dan angin Ba-
rubu (yaitu tiupan dangin panas dan kering)
yang datang melalui gunung. Angin Barubu
ini bertiup tidak menetap arahnya dan ban-
yak tertimpa di daerah Magros, kira-kira
dalam bulan Juli, sebagai angin Timur-Laut
yang panas dan kering. Bertiupnya pada
tengah hari dan baru berhenti menjelang
gamo terbenamnya matahari.

Rata-rata temperatur sepanjang tahun di Su-
lawesi Selatan, adalah 26°C 27°C maksimum
32°C dan minimum 18°C. Temperatur di
daerah-daerah pegunungan tergantung pada
letak ketinggiannya. Tiap-tiap ketinggian 100
meter di atas permukaan laut, temperaturnya
turun dengan 0,6°C. Misalnya suatu tempat di
Malakaji dengan ketinggian 750 M di atas
permukaan laut, bertemperatur (tahunan) rata-
rata 27°C (750 x 0,6°C) = + 23°C. Selisih
antara temperatur tertinggi dan terendah
sepanjang hari ratarata 5 -8°C.

Sulawesi Selatan dikenal sebagai salah satu



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

daerah lumbung padi Indonesia. Luas panenan
tahun 1971, 464.000 ha dengan produksi
1.683.000 ton padi kering. Luas sawah
seluruhnya 515.000 ha di antaranya 115.600 ha
dengan pengairan teknis, 59.500 ha dengan
pengairan setengah teknis dan selebihnya
300.000 ha sawah tadah hujan. Produksi
pangan lainnya ialah, jagung, ubi kayu, ubi
jalar dan kacang-kacangan.

Produksi pertanian lainnya, adalah hasil-
hasil perkebunan antara lain, kelapa dan kopi.
Keduanya merupakan hasil-hasil ekspor. Juga
produksi perikanan darat dan perikanan laut,
cukup potensial. Sulawesi Selatan juga baik
untuk peternakan, terutama untuk sapi dan
kerbau. Pada waktu ini, sedang dimulai proyek-
proyek peternakan di Wajo dan Soppeng.

Di bidang perindustrian, tingkat produksi
pada umumnya masih jauh di bawah kapasitas
potensial. Industri tekstil 20%, industri ringan
dan kerajinan 50% dan industri assembling
bekerja dengan kapasitas 35%. Industri kimia
bekerja dengan 50% kapasitas potensial. Hal-
hal itu terjadi karena tidak dikuasainya bahan
baku, kesulitan modal, terbatasnya tenaga
kerja, saingan dengan barang-barang impor
(dalam dan luar negeri) dan ongkos angkutan
yang amat tinggi.

Di bidang pertambangan, nikel adalah satu-
satunya bahan tambang yang telah digali, yaitu
di Malili. Sumber-sumber mineral di Sulawesi
Selatan hampir seluruhnya masih merupakan
sumber-sumber mineral potensial yang baru
berada pada tahap eksplorasi. Bahan-bahan
pertambangan yang terpenting di antaranya,
besi, nikel, minyak bumi, tembaga, gips, dan
timah-hitam.

Sulawesi Selatan mempunyai 4 buah danau,
yaitu:

1. Danau Tempe, dengan luas + 15.000 bha
yang dari hari ke hari mengalami pen-

dangkalan. Banyak menghasilkan ikan ta-
was (puntius yavanicus), udang, sepat siam,
tambakan gabus dan betek.

2. Danau Sidenreng, dengan luas + 12.500 ha.
Keadaan dan hasil ikannya sama dengan
Danau Tempe.

3. Danau Towuti, dengan luas £ 60.000 ha.
Danau ini airnya jernih, tidak mengandung
lumpur lagi dalam. Akan tetapi tidak
mengandung ikan.

4. Danau Matana, dengan luas + 15.000 ha.
Keadaannya sama dengan Danau Towuti,
juga tidak menghasilkan ikan.

Potensi pengembangan sungai-sungai yang
penting guna pengairan dan tenaga listrik,
adalah Sungai Walanae, Sumpang Karama'
(Soppeng), Sungai Larona (Luwu'), Sungai
Jene'berang (Gowa) dan Sungai Sa'dang (Tana
Toraja). Masalah utama yang dihadapi
Sulawesi Selatan, adalah masalah tara-air. Hal
ini disebabkan oleh semakin kecilnya areal
hutan yang ada. Areal hutan yang ada, hanyalah
kira-kira 22% dari seluruh luas daerah, sedang
areal yang diperlukan untuk fungsi hydro-
orologis, ialah + 30%. Daerah-daerah yang
dengan keras terancam oleh kekurangan air,
adalah daerahdaerah bagian selatan yang padat
penduduknya. Tanah-tanah gundul pun mulai
kelihatan di mana-mana. Bukit-bukit subur,
yang pada zaman lalu ditumbuhi hutan-hutan
lebat, kini menjadi bukit-bukit gundul dengan
tanah-tanah gersang. Yang demikian itu dapat
dijumpai di Kabupaten-kabupaten Mandar,
Polewali Mamasa, Tana Toraja, Enrekang, Je-
neponto, Takalar, Bone, Sinjai dan Bulukumba,
yang meliputi areal seluas + 840.000 ha. Fungsi
hydro-orologis boleh dikatakan tidak ada,
teristimewa untuk 4 daerah aliran sungai
Saddang.



Suku-suku-Bangsa (Ethnic-Groups)

Penduduk Propinsi Sulawesi Selatan yang
berjumlah hampir 6 juta jiwa itu terdiri atas 4
suku-bangsa, yaitu:

1. Bugis, berjumlah kira-kira 3,5 juta orang,
mendiami Kabupaten-kabupaten Bulukum-
ba, Sinjai, Bone, Soppeng, Wajo, Sid. Rap.,
Pinrang, Polewali, Mamasa, Enrekang,
Luwu', Pare-pare, Barru, Pangkajene dan
Maros. Kedua kabupaten yang disebut terak-
hir, merupakan daerah-daerah peralihan
yang penduduknya, pada umumnya mem-
pergunakan baik bahasa Bugis maupun
bahasa Makasdesar. Kabupaten Enrekang,
merupakan daerah peralihan Bugis-Toraja,
yang penduduknya sering disebut orang
2000 Duri atau Massenrengpulu, mempun-
yai dialek khusus, ialah bahasa Duri dan
Enrekang. Dapat dimengerti baik oleh orang
Toraja maupun orang Bugis.

2. Makassar, berjumlah kira-kira 1,5 juta orang,
mendiami kabupaten-kabupaten Gowa, Tak-
alar, Jeneponto, Banta Eng, Maros dan
Pangkajene (yang di atas merupakan daerah
peralihan antara daerah Bugis dan Makas-
sar). Penduduk pulau Selayar dan pulau-
pulau sekitarnya, walaupun mengucapkan
suatu dialek khusus, biasanya dianggap
orang Makassar juga. Sedang penduduk
Ujung-pandang (dulu disebut kota Makas-
sar), kebanyakannya terdiri dari orang Bugis
dan Makassar.

3. Toraja, ialah penduduk di bagian Tengah
pulau Sulawesi. Karena pembagian pulau
Sulawesi atas beberapa Propinsi (Selatan,
Tenggara, Tengah dan Utara), maka orang
Toraja berdiam baik di Sulawesi Selatan,
maupun Sulawesi Tengah. Orang Toraja di
Sulawesi Selatan mendiami Kabupaten Tana
Toraja dan Mamasa. Mereka itu biasanya
disebut Toraja Sa'dan atau sering juga To-

Mattulada

raja Tae', berjumlah kira-kira 1,5 juta orang.

4. Mandar, yang berjumlah kira-kira 0,5 juta
orang, mendiami Kabupaten Majene dan
Mamuju. Orang Mamuju biasanya tidak
mau disebut orang Mandar. Keduanya
mempunyai dialek sendiri. Walaupun suku-
bangsa ini mempunyai bahasa sendiri ialah
bahasa Mandar dan Mamuju, namun kebu-
dayaan mereka pada dasarnya tidaklah amat
berbeda dengan kebudayaan orang Bugis-
Makassar. Sebenarnya juga kebudayaan
Toraja Sa'dan, walaupun menunjukkan be-
berapa unsur yang khusus, tetapi pada dasar-
nya sama dengan kebudayaan Bugis-Makas-
sar. Perbedaanperbedaan variasi kebudaya-
an Toraja Sa'dan dengan yang lain, disebab-
kan karena letak Tana Toraja yang terpencil
sejak beberapa abad lamanya. Di kalangan
kaum bangsawan Bugis-Makassar, terdapat
kepercayaan bahwa mereka mempunyai hu-
bungan darah dengan orang Sangalla
(Toraja).

Sejarah Sulawesi Selatan

Sejarah Sulawesi Selatan belum banyak
diketahui orang sebagaimana mestinya. Buku-
buku sejarah tentang Sulawesi Selatan yang
ditulis oleh kalangan ilmuwan, terutama yang
menyangkut abad-abad sebelum Abad XIII,
tidak memberikan gambaran yang memadai. R.
Block menerbitkan bukunya yang berjudul
History of the Island of Celebes dalam tahun
1817 menceritakan tentang timbulnya Kera-
jaan-kerajaan Bugis-Makassar sekitar Abad
XIV. Tentang sejarah purbakala Sulawesi
Selatan pun belum banyak diketahui. Dr. Van
Hekeren, seorang arkeolog berkebangsaan
Belanda, berulang kali telah melakukan survei
di daerah itu, dan telah menemukan fosil-fosil
manusia purba dan gajah di salah sebuah gua di
pegunungan Soppeng. Penemuan-penemuan
beliau itu menunjukkan adanya peradaban di



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

tempat itu £5000 tahun lalu. Hekeren mena-
makan peradaban kuno di Soppeng itu dengan
Kebudayaan Cabbennge (tempat ditemukannya
fosil-fosil seperti disebut di atas).

Dalam Negara Kertagama, Prapanca ada
juga menyebut-nyebut tentang beberapa buah
negeri di daratan Sulawesi Selatan. Negeri-
negeri yang disebut itu, ialah Bantayan dan
Mengkasar sebagai negeri-negeri yang dikun-
jungi oleh armada Majapahit dalam Abad XIV.
Dalam jurnal pelajaran Tome Pires, Suma
Oriental, yang ditulisnya pada awal Abad XVI,
ada juga disebut-sebutnya tentang orang Bugis-
Makassar yang mempunyai perahu-perahu
layar dan meramaikan pelabuhan-pelabuhan
jauh di daerah-daerah barat Nusantara dalam
Abad XV. Dikatakan bahwa orang-orang Bu-
gis-Makassar, adalah pelayar-pelayar cekatan
dan pedagang-pedagang ulung. Juga terdapat
pembajak-pembajak  laut orang Bugis-
Makassar yang sangat disegani.

Dalam cerita rakyat (legenda) Tana Toraja,
yang dianggap sebagai penduduk tertua daratan
Sulawesi Selatan, bahwa Puang Matoa (Dewa
Tertinggi) di langit pertamatama mengutus
Tamboro-Langi untuk mengatur kehidupan
manusia di atas dunia ini. Tamboro-Langi' -lah
yang dipercaya oleh orang Toraja meletakkan

! Karena disebut bahwa Wajo memiliki karakteristik
tersendiri dalam kehidupan ketatanegaraannya, maka
secara ringkas dapat dilukiskan garis-garis besamya
yang karakteristik itu sebagai berikut.

Pemimpin Pemerintahan pada pusat Kerajaan
(Republik), disebut Arung Matowa, seperti telah
disebut di bagian atas. Arung Matowa, sebagai Kepala
Negara dan Kepala Pemerintahan tertinggi di Wajo,
adalah semacam presiden yang dipilih oleh Petta
Ennennge, yaitu 6 kepala-kepala dan pembesar Negeri
(daerah) yang masing-masing bernama : 1. Ranreng
Betteng Pola, 2. Ranreng Tua, 3. Ranreng Talo'
tenreng, 4. Pattola, 5. Pilla' dan 6. Cakkuridi.

Arung Matowa Wajo boleh pula dipilih dari
orangorang luar Wajo. Dimaksudkan agar Arung

"Aluk Tudolo" (aturan-aturan dahulu yang
dianggap sebagai agama). Tamboro' Langi, tiba
di puncak Gunung Latimojong. Diceritakan
bahwa pada masa itu bagian terbesar daratan
Sulawesi Selatan masih digenangi air. Yang
tampak seperti yang terjadi pada kerajaan-
kerajaan Bugis-Makassar lainnya yang keda-
tangan Tomanurung. Menurut berbagai catatan
Lontara yang mempunyai sekurang-kurangnya
3 buah versi tentang pembentukan kerajaan
Wajo itu, semuanya dimulai dengan keda-
tangan seorang putri Kerajaan Luwu yang
meninggalkan negerinya, putri itu ialah We
Tadampali. We Tadampali yang meninggalkan
negerinya itu dengan mempergunakan sebuah
rakit, terdampar di pantai yang ditumbubhi seba-
tang pohon besar yang bernama pohon Wajo.
Dari nama inilah kemudian negeri itu disebut.
Setelah sembuh dari penyakitnya, berkat muk-
jizat air liur seekor kerbau balar (putih-hitam),
maka We Tadampali dikawini oleh La Mallu
Toangingraja, (Raja) kepala kaum di Bet-
tempola.

Dari situlah mulai perkembangannya Ke-
rajaan Wajo, yang memiliki bentuk pemerin-
tahan yang mendekati bentuk Republik dengan
tata kekuasaan yang demokratis.! Dalam per-
kembangan selanjutnya, Kerajaan Wajo selalu

Matowa itu, dalam pertimbangan-pertimbangannya
untuk kepentingan daerah-daerah bawahannya tidak
bersikap berat sebelah. Ditetapkan juga dalam syarat-
syarat pemilihan Arung Matowa Wajo bahwa orang
yang akan menjadi Arung Matowa harus orang jujur,
bijaksana, budiman, dan mempunyai sifat-sifat yang
baik. Arung Matowa itu harus dipilih, dengan tidak
menentukan lama masa jabatannya. Putra-putra Arung
Matowa tidak mempunyai hak pusaka atas Kekuasaan
Kerajaan sehingga di Wajo tidaklah dikenal adanya
putra/putri Mahkota, seperti yang terdapat pada ke-
rajaan-kerajaan Bugis-Makassar lainnya. Oleh sebab
itu ketika Puang ri Maggalatung, Arung Matowa Wajo
ke4 (Abad XVII), hendak mengakhiri masa kekuasa-
annya, maka beliau berpesan agar anaknya yang



berusaha bersekutu bukan saja dengan Bone,
melainkan juga dengan Gowa, sehingga dalam
persengketaan antara Bone dengan Gowa
seringkali terjepit antara dua kekuatan yang
membawa akibat buruk bagi Wajo. Ketika
perang Gowa dalam Abad XVI menghadapi
Kompeni Belanda, Wajo memihak Gowa dan
Bone (Aruppalaka) memihak Kompeni.

Enam buah Kerajaan Bugis-Makassar inilah
antara lain yang telah menghiasi kehidupan
sejarah di Sulawesi Selatan sampai lahirnya
Republik Indonesia pjada pertengahan Abad
XX (1945).

Luwu, Bone dan Gowa merupakan kerajaan
tertua di daerah Sulawesi Selatan yang dapat
dianggap sebagai peletak dasar adat-istiadat
orang Bugis-Makassar. Raja Luwu digelar
Datu Mappajungnge ri Luwu. (Datu yang ber-
payung [melindungi] di Luwu). Raja Bone,
digelar Arung Mangkau' ri Bone (Raja yang
berdaulat di Bone) Raja Gowa, digelar Kara-
Eng Sombaya ri Gowa (Raja yang disembah di
Gowa).

Bone-Soppeng dan Wajo, dalam perkem-
bangannya biasa juga disebut TellumpoccoE
(tiga puncak) adalah persekutuan tiga buah
Kerajaan Bugis yang diletakkan dalam satu
perjanjian persekutuan "LamumpatuE ri Timu-
rung" (Perjanjian 3 buah kerajaan yang diko-
kohkan dengan menanam sebuah tonggak batu
di Timurung) dilakukan dalam tahun 1582.
Perjanjian itu dilakukan untuk melawan

bemama Tenripakado Tonampe' menggantikannya
sebagai Arung Matowa Wajo. Mendengar permintaan
Puang ri Maggalatung itu, maka bersusah hatilah
orang Wajo. Bila permintaan itu dipenuhi berarti
menyalahi Ade’ tana Wajo. Kalau ditolak, terasa berat
juga, mengingat jasajasa Puang ri Maggalatung
sebagai Kepala Negara yang adil, jujur dan sangat
dicintai oleh rakyat. Oleh karena itu wakil-wakil
rakyat Wajo itu pun menjawab, "Kami setuju dengan
maksud Tuanku, untuk menyerahkan Wajo kepada

Mattulada

ekspansi Kerajaan Gowa, yang selalu berusaha
menanamkan kekuasaannya ke daerah-daerah
orang Bugis.

Tiap-tiap kerajaan Bugis-Makassar menga-
lami pertumbuhan dalam sejarahnya sendiri-
sendiri. Akan tetapi pada garis besarnya semua
kerajaan itu mempunyai kecenderungan dan
niat untuk setiap kesempatan memperbesar
pengaruh dan daerah-daerah kekuasaannya
dengan jalan penaklukan atau bujuk-bujukan.
Usaha untuk memperebutkan hegemoni keku-
asaan di Sulawesi Selatan sejak Abad XV
dilakukan oleh kerajaan-kerajaan terkemuka
Gowa dan Bone, dan melibatkan kerajaan-
kerajaan sekutunya masing-masing. Oleh kare-
na itu ada baiknya apabila kita membicarakan
serba sedikit tentang keadaan itu, yang keja-
diannya sekitar Abad XVI, karena pada masa
itulah hubungan kita di kepulauan Indonesia
dengan orang-orang dari Eropa sudah mulai
memasuki babakan baru dalam sejarah
nasional.

Pada permulaan Abad XVI (1525-1550)
Kerajaan Gowa telah berkembang dengan
pesatnya. Kerajaan diperintah oleh Tuma-
pa'risi-kallonna. la sangat terpuji karena kela-
kuan dan kecerdasannya. Di pedalaman Sula-
wesi Selatan pun Kerajaan Bone mengem-
bangkan diri dengan menaklukkan negeri-
negeri sekitarnya yang penduduknya berbahasa
Bugis. Kerajaan Bone ketika itu diperintah oleh
rajanya yang bernama La Tenrirawe-Bong-

anak Tuanku. Yang kami maksud dengan Anak
Tuanku, ialah yang berpegang teguh pada keadilan dan
yang menjalankan teladan-teladan baik yang Tuanku
telah tunjukkan kepada rakyat Wajo. Anak Tuanku
yang tidak memiliki keadaan dan kemampuan yang
demikian, bukanlah anak Tuanku, ia hanyalah
keturunan Tuanku."

Mendengar jawaban itu, Arung Matowa Puang ri
Maggalatung pun berdiam diri dan membenarkan kata
orang Wajo itu.



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

kangnge.

Baik Gowa (di pihak orang Makassar),
maupun Bone (di pihak orang Bugis) berusaha
keras untuk saling atas-mengatasi dalam
memperebutkan keunggulan di seluruh daratan
dan lautan Sulawesi Selatan. Untuk meng-
hadapi ekspansi Kerajaan Gowa, maka Kera-
jaan-kerajaan Bugis, yaitu Bone, Soppeng dan
Wajo, dalam tahun 1582 menggalang perse-
kutuan tiga kerajaan dengan nama Tellum-
poccoE dengan perjanjian LamumpatuE ri
Timurung, seperti telah disebutkan di atas. Pada
saat berlangsungnya peristiwa LamumpatukE ri
Timurung itu, yang menjadi raja di Gowa ialah
Raja Gowa XII yang bernama [ Tajibarani
Daeng Manrompa karaEng ri Data. Baginda
adalah putra Raja Gowa XI yang digelar
Tunibatta. Tunibatta menjadi Raja XI meng-
gantikan saudaranya yaitu Tunipalangga,
Manggorai Daeng Mammeta karaEng Bonto-
langkasa, (Raja Gowa X). Dalam masa
kekuasaan Raja Gowa XI Tunibatta, terjadi
penyerbuan oleh orang Gowa ke Bone. Penye-
rangan itu dilakukannya melalui Soppeng.
Dibakarnya negeri Bukaka di Bone. Akan
tetapi serangan orang Gowa itu dapat dipa-
tahkan, dan Raja Gowa Tunibatta dipenggal
kepalanya. la memangku kerajaan hanya selma
40 hari. Setelah itu Tunmijallo naik takhta
kerajaan Gowa, menjadi Raja Gowa XII. Sebe-
lumnya itu baginda berdiam di Bone, sehingga
baginda mempunyai hubungan erat dengan
Raja Bone. Bagindalah yang merintis kembali
perdamaian antara Bone dengan Gowa. Satu
perjanjian perdamaian antara Bone dengan
Gowa diadakan dalam tahun 1565. Perjanjian
perdamaian itu disebut CappaE ri Caleppa.
Berkat perjanjian ini perdamaian antara Bone
dengan Gowa berlangsung selama sepuluh
tahun.

Dalam tahun 1585 terjadi lagi perang antara
Bone dengan Gowa, selama beberapa tahun,

yang memperpanjang dan mengobarkan
dendam kesumat antara kedua kerajaan dengan
kelanjutan perang-perang yang tidak berkepu-
tusan, sampai datangnya Islam ke wilayah ini.

Kerajaan yang mula-mula menerima Islam
dengan resmi di Sulawesi Selatan ialah
kerajaan kembar Gowa-Tallo. Tanggal resmi
penerimaan Islam itu menurut Lontara ialah
malam Jumat, 22 September 1605, bertepatan
dengan (9 Jumadil awal 1014 H). Raja yang
menerima Islam sebagai agamanya pada hari
itu ialah Raja Tallo yang bernama I Malling-
kaang daeng Mannyonri. Baginda Raja Tallo
ini juga merangkap jabatan sebagai Tumab-
bicara Butta (Mangkubumi) Kerajaan Gowa.

Baginda diberi nama Islam yaitu Sultan
Abdullah Awalul Islam. Setelah itu menyusul
pula Raja Gowa XIV memeluk agama Islam.
Baginda bernama I Mangngarengi daeng Man-
rabbia, sultan Alauddin. Dua tahun kemu-dian
seluruh rakyat Gowa dan Tallo selesai di-
islamkan, dengan diadakannya sembahyang
jemaat Jumat yang pertama di Tallo, pada
tanggal 9 November 1607, atau 19 Rajab 1016
H. Orang yang telah berjasa mengislamkan
kedua orang raja dan rakyatnya itu ialah
Abdulkadir Khatib Tunggal. Di Makassar ula-
ma ini dikenal dengan nama Dato' ri Bandang.
Dia berasal dari Minangkabau, Kota-Tengah,
Sumatera Barat. Kemungkinan besar beliau
belajar di Jawa Timur sebagai murid salah
seorang wali Jawa yang tersohor, yakni Sunan
Giri. Orang inilah yang telah memain-kan
peranan penting dalam penyebaran Islam di
Sulawesi Selatan khususnya dalam lapangan
pengajaran tentang hukum syariat dan ilmu
kalam. Beliau bermakam di Tallo, di pinggiran
utara kota Ujungpandang sekarang.

Sesudah Kerajaan Gowa dan Tallo mene-
rima Islam sebagai agama resmi kerajaan,
maka kedua kerajaan kembar Makassar itu,
menjadi pusat penyiaran Islam ke seluruh



Sulawesi Selatan. Politik pengislaman dijalan-
kan Raja Gowa dan Tallo dengan kuatnya. Hal
itu didasarkan atas perjanjian yang sudah
pernah disepakati sebelumnya oleh Gowa dan
Kerajaan-kerajaan Bugis-Makassar lainnya
yang berisi ketentuan: "... Barang siapa yang
menemukan jalan yang lebih baik, maka ia
berjanji akan memberitahukan (tentang jalan
yang baik itu) kepada raja-raja yang menjadi
sekutunya". Seruan pengislaman itu oleh
beberapa kerajaan kecil diterima dengan baik,
dan berlangsunglah peng-Islaman itu dengan
damai. Akan tetapi kerajaankerajaan Bugis
yang kuat, seperti Bone, Soppeng, Wajo,
Sidenreng dan lain-lain menolak ajakan Gowa
tersebut dengan keras, sehingga Gowa
memaklumkan perang kepada mereka. Empat
kali Gowa mengirimkan pasukannya ke Tana
Ugi' (kerajaan-kerajaan Bugis). Pertama
kalinya dalam tahun 1608, tentara Gowa yang
dikirim itu dikalahkan oleh tentara Tana Ugi'
yang bersatu. Akan tetapi tahuntahun berikut-
nya, Kerajaan-kerajaan Bugis itu ditaklukkan
satu demi satu. Maka tersebarlah agama Islam
di negeri-negeri Bugis. Sidenreng dan Soppeng
dalam tahun 1609, Wajo dalam tahun 1610, dan
terakhir Tana Bone, dalam tahun 1611 (Noor-
duyn, 1964: 89).

Setiap perang meninggalkan bekas dan
dendam berlarut-larut, menunggu tibanya
kesempatan untuk berkobar menuntut pemba-
lasan. Pada waktu Tana Bone diperintah oleh
Raja Bone XIII yang bernama La Maddarem-
meng, pecahlah pula perang antara Bone
dengan Wajo, dalam tahun 1643. Sebagian
wilayah Wajo, yaitu Peneki yang diduduki
Bone, menjadi sebab ledakan perang itu.
Sesungguhnya telah terjadi sengketa-sengketa
politik sebelumnya, berhubung eratnya pertali-
an persahabatan antara Wajo dengan Gowa.
Sedangkan dendam kesumat antara Bone
dengan Gowa, belumlah berakhir, malahan

Mattulada

semakin meluap jugalah adanya. Arung
Matowa Wajo yang bernama La Isigajang,
memerintahkan serangan terhadap kekuatan-
kekuatan Bone yang menduduki wilayah Pe-
neki. Orang Bone meninggalkan Peneki setelah
membumihanguskan negeri itu. Arung Matowa
Wajo La Isigajang memimpin sendiri penye-
rangan itu. Ia terpukul mundur dan ditewaskan,
ditetak kepalanya. Karena itu ia digelar
Matinrowe ri Pattila (A. R. Patunru, 1964).

Arung Matowa Wajo yang menggantikan-
nya, ialah La Makkaraka To Patemmui. la
bersama-sama Raja Gowa XV [ Mannuntungi
daeng Mattola, menyerang Tana Bone, dalam
tahun 1643. Dalam perang ini, Tana Bone
mengalami kekalahan yang sangat parah. Raja
Bone XIII La Maddaremmeng ditawan oleh
orang Gowa dan dibawa ke Gowa dalam tahun
1644.

Tumabbicara Butta (Mangkubumi) Gowa
yang bernama KaraEng Tumenanga ri Bonto-
biraEng, memerintahkan kepada Arung-Pitu
(Tujuh raja bawahan Tana Bone) untuk men-
cari pengganti Raja Bone, dari keturunan Raja
Bone yang tertawan. Setelah merundingkan
masalah penggantian Raja mereka selama 5
hari, kembalilah Arung-Pitu Tana Bone meng-
hadap Tumabbicara Butta Gowa, menyampai-
kan hasil kata sepakat mereka. Mereka berkata:
"Kami telah mencari keturunan Raja Bone,
yang kami anggap sanggup menghidupkan
kembali Tana Bone, akan tetapi tidak dapat
kami menemukannya. Kami usulkan menjadi-
kan Raja (Gowa) sebagai Raja kami (Bone)."
Akan tetapi Raja Gowa menolak permintaan
Ade' Pitu Tana Bone tersebut. Tumabbicara
Butta Gowa, Tumenanga ri BontobiraEng ber-
kata: "Menurut Ade' Tana (hukum negara) kita,
apabila kita orang Gowa memilih Raja kita,
maka orang Bone tidak boleh mencampu-
rinya.”

Karena tidak ditemukan jalan keluar, maka



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

Raja Gowa memerintahkan KaraEng ri Suman-
na' (seorang bangsawan Gowa) menja-lankan
pemerintahan Tana Bone. Untuk mendampingi
beliau ditunjuklah Jennang Bone I To Bala di
samping jabatannya sebagai Khadi Bone. Ber-
katalah selanjutnya Tumabbicara Butta Gowa,
kepada Ade' Pitu Tana Bone "Apabila kalian
mengangkat raja, dan hal itu tidak kalian berita-
hukan sebelumnya kepada kami, maka kami
pun tidak dapat menghindari bahaya lagi, dan
kami akan memerangi kalian!" Setelah itu
selesailah permusyawaratan.

Tiga tahun kemudian, orang Bone mengang-
kat Rajanya kembali, tanpa pemberitahuan
lebih dahulu kepada Raja Gowa. Raja yang
diangkat itu, ialah saudara Raja Bone yang
ditawan dalam perang yang lalu, La Tamoaji
namanya, Orang Gowa menamakannya / La 4ji
Tosarimang. Orang Bone mengetahui, bahwa
keadaan itu akan berakibat perang. Pergilah
orang Bone ke Passempe' untuk mempersiap-
kan peperangan. Apa yang mereka duga ter-
nyata benar. Raja Gowa bersama Tumabbicara
Gowa memimpin sendiri penyerangan ke kubu-
kubu pertahanan orang Bone yang dipersiapkan
di Passempe'. Serbuan orang Gowa terhadap
benteng-benteng pertahanan orang Bone di
Passempe' memusnahkan seluruh kekuatan
bertahan orang Bone. Pada kekalahan perang
ini, orang Gowa merampasi orang Bone, akan
tetapi barang-barang rampasan itu kemudian
dikembalikan juga kepada orang Bone. Setelah
kekalahan perang ini, Raja Gowa sendirilah
yang langsung menjadi Raja di Tana Bone.
KaraEng Sumanna yang menjalankan peme-
rintahan sehari-harinya atas Tana Bone. (G. J.
Wolhoff, Bingkisan, hlm. 58). Pemerintahan
orang Gowa atas Tana Bone, berlangsung 17
tahun lamanya, sampai takhta Kerajaan Bone
direbut kembali dengan kekerasan oleh La Ten-
ritatta, Aruppalakka Petta MalampeE Gemme-
'na, Datu Tungke' na Tana Ugi dalam tahun

10

1667. Dalam perang inilah terlibat Sultan Hasa-
nuddin Raja Gowa dan Kompeni Belanda yang
membantu La Tenritatta menduduki takhta
Tana Bone dan memerangi Kerajaan Gowa.

Setelah La Tenritatta Aruppalakka, berhasil
merebut kembali Tana Bone dan menjadi Raja
Bone XIV, Baginda berusaha mempersatukan
kembali Tana Ugi, dengan mengingatkan per-
janjian Lamumpatue ri Timurung. Raja ini pada
akhirnya dapat mempersatukan Tana Ugi di
bawah kekuasaan, sehingga ia digelar Datu
Tungke'na Tana Ugi. (Raja Tunggal Kerajaan
Bugis). Akan tetapi dengan itu pulalah terbuka
babakan baru dari sejarah Sulawesi Selatan,
dengan masuknya lambat-laun kekuasaan
Belanda.

Sekelumit peristiwa Perang Bone-Gowa
yang terakhir ini, tercatat dalam sekian banyak
catatan, baik dalam tulisan-tulisan orang Be-
landa, maupun dalam lontara-lontara Gowa,
Bone dan Wajo, dapat diringkaskan sebagai
berikut:

Dalam tahun 1667, Raja Bone XIV La Ten-
ritatta (Aruppalakka), bersama negerinegeri
Ugi' sekutunya, dengan dibantu oleh kekuasaan
VOC di bawah pimpinan Admiral Speelman,
melakukan penyerangan terhadap Kerajaan
Gowa yang masa itu di bawah pimpinan Sultan
Hasanuddin. Gowa mendapat bantuan dari
Arung Matowa Wajo, Tosengngeng dengan
laskar Wajo sejumlah 10.000 orang. Perang ini
dimenangi di satu pihak oleh Raja Bone La
Tenritatta, dengan kukuh ia dapat menduduki
kembali takhta Bone, serta berkesempatan
menguatkan persekutuan Tana Ugi', dan di lain
pihak oleh Kompeni Belanda, dengan dimulai-
nya penanaman kekuasaan dan penguasaan atas
jalan perniagaan dan penguasaan atas jalan
perniagaan di bagian timur Indonesia dengan
jatuhnya Makassar, sebagai pusat lalu-lintas
perniagaan di bagian timur Nusantara. Pepe-
rangan ini ditutup dengan perjanjian per-



damaian di Bungaya (Cappaya ri Bungaya)
pada tanggal 18 November 1667.

Arung Matowa Wajo, Tosengngeng, tidak
mau menerima perjanjian perdamaian itu, dan
tidak ikut serta menandatanganinya. Ketika
Sultan Hasanuddin meminta beliau agar kem-
bali saja ke Wajo, maka beliau pun menjawab:
"Apabila laskar saya 10.000 ini, sudah tewas
semuanya, barulah saya akan menyerah." Raja
Gowa mendesak juga dan akhirnya kembalilah
Arung Matowa Wajo ke negerinya, bersama
10.000 orang laskarnya itu.

Setelah perjanjian perdamaian Bungaya di-
tandatangani, berkatalah Raja Bone La Ten-
ritatta kepada Raja Gowa Sultan Hasanuddin
"Perang kita sudah berakhir, KaraEng. Akan
tetapi perang saya dengan keluarga kita orang
Wajo, belum selesai!”

Dalam tahun 1670, Wajo diserang oleh
Angkatan Perang Bone, di bawah pimpinan La
Tenritatta. Perang itu berakhir dengan ditan-
datanganinya perjanjian perdamaian, pada
tanggal 23 Desember 1670, di dalam Benteng
Ujungpandang yang telah diubah namanya
menjadi Fort Rotterdam, antara Wajo dengan
VOC. Pada hakikatnya yang mengalahkan
Tana Wajo, adalah Raja Bone La Tenritatta.
Maka semenjak itu beliaulah secara de facto
menjadi penguasa di Wajo. Maksud La
Tenritatta membangun kekuatan Tana Ugi
yang bersatu, makin tampak juga dalam tin-
dakan-tindakan politiknya. Akan tetapi,
rencananya untuk membangun Tana Ugi yang
bersatu dan merdeka, berdaulat di bawah
pimpinan Bone, belum sempat terjelma, ketika
ia berpulang ke Rahmatullah. Setelah beliau
mangkat, berpecah-belah pulalah kembali Tana
Ugi, yang dengan susah payah telah dirintis
pembangunannya oleh La Tenritatta. Pihak
Belanda menyebut La Tenritatta, Koning der
Boeginezen, dan menghormati negaranya seba-
gai sebuah negara merdeka yang bersahabat

Mattulada

dengan negeri Belanda.

Raja Bone setelah La Tenritatta, yang
banyak memberikan konsesi kepada Belanda
dalam menanamkan dan melebarkan kekuasaan
di Sulawesi Selatan, ialah Raja Bone XXIII,
yang bernama Arupalakka Toapattunru, Petta
Matinrowe ri Lalebbata (1812 1823). la me-
nyebabkan makin berantakannya kekuatan-
kekuatan perlawanan terhadap maksud Belanda
menguasai seluruh wilayah Sulawesi Selatan.
Di samping raja-raja yang memihak kepada
Belanda, tiada sedikit pula raja dan rakyat, baik
di Bone maupun di Gowa yang mengobarkan
perlawanan terhadap kekuatan-kekuatan kolo-
nial Belanda, sehingga barulah pada permulaan
Abad XX daerah Sulawesi Selatan sepenuhnya
dikuasai oleh pemerintah jajahan Hindia
Belanda.

Dalam tahun 1906, setelah ekspedisi terak-
hir tentara Belanda ke Sulawesi Selatan, untuk
memadamkan perlawanan baik di Bone mau-
pun di Gowa terhadap kekuasaan Belanda,
maka pada dua Kerajaan Bone dan Gowa
(sebagai 2 buah Kerajaan BugisMakassar yang
utama) ketiadaan raja lagi. KaraEng Lembang
Parang, Raja Gowa, dalam perlawanannya
erhadap Belanda gugur dalam pertempuran.
Dan La Pawawoi, Raja Bone, tertawan dan
diasingkan ke Pulau Jawa. (J. H. Friedericy,
1933). Baru kemudian dalam tahun 1931, Bone
dan Gowa dalam status Swapraja (Zelf-
besturende Landschappen) mendapat raja
kembali dalam rangka kekuasaan Pemerintahan
Hindia Belanda.

Pelapisan Masyarakat

Pelapisan masyarakat atau stratifikasi sosial,
biasanya dianggap pula sangat penting untuk
dipergunakan dalam mencari latarbelakang
pandangan hidup, watak, atau sifatsifat men-
dasar dari suatu masyarakat. Malahan lebih
jauh daripada itu, akan dapat diungkapkan

11



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

dalam warna hubungan-hubungannya.

Tentang pelapisan masyarakat orang Bugis-
Makassar, Friedericy telah menulis disertasi,
yang berusaha menggambarkan keadaan pela-
pisan masyarakat di Sulawesi Selatan sebelum
daerah itu dikuasai langsung oleh Pemerintah
Hindia Belanda dengan mempergunakan ban-
yak bahanbahan mitologis. Mallinckrodt mem-
bicarakan dan menggambarkan pelapisan ma-
syarakat Mandar dan Van Rhijn tentang
pelapisan masyarakat Wajo. Semuanya itu ter-
dapat dalam karya Friedericy (Friedericy,
1933).

Sebelum kita membicarakan bagaimana
pendapat Friedericy dan lain-lain mengenai hal
itu, baiklah apabila kita memperhatikan gam-
baran umum tentang pelapisan masyarakat
Gowa, Bone, Wajo dan Mandar pada masa da-
hulu, ketika Kerajaan-kerajaan Bugis-Makas-
sar itu masih dalam keadaan jaya, (Abad XIV
sampai dengan permulaan Abad XX).

Beberapa keterangan tentang lapisan ma-
syarakat Gowa, seperti yang digambarkan di
bawah, dikemukakan sebagai berikut:

GOWA (Representasi Pelapisan Masyarakat

Makassar)

AL

ANA' Karaeng Ri (=Anak Raja-raja
Gowa)

GOWA

a. Ana' Ti' no (=Anak [bangsawan]
penuh)

1. Ana' Pattola (=Anak/putra
mahkota)

2. Ana' Manrapi’ ( = Anak/putra raja
lainnya yang sedera-
jat)
(A.La.A®9A.1.a)Untuk A. . a. 1. dan 2.
(Pattola dan Manrapi)
hanyalah Ana' Ti'no

laki-laki, karena yang

12

boleh jadi raja lakilaki
saja.

b. Ana' Sipuwe

(A. 1. a. =-9B.) juga
(A.La A2 9A.Lb)
(A.l.a®—9A.Ic)
(A. L 2.29A.1d)

Ada kalanya.........
(A.Lb. =9B.)
(A.L a2 9A IL) (dari Ana' KaraEng
pemerintah)

(A. L b.2—9A.1L) idem

c. Ana' Cera' (= Anak bangsawan
berdarah campuran)

(Ala2®-9b.C)

(ALb.2—9C))

d. Ana' KaraEng Sala (= Anak bangsawan
salah/keliru)

(ALb &_9B))

(Alc. ®-9C)

II. ANA' KARAENG MARAENGANNAYA
(= Bangsawan atau anak raja-raja yang tidak
termasuk dalam golongan a. I. Asal Tuma-
nurung)

B. MARADEKA (= Orang merdeka)

. Tu-baji’ (= Orang baik-baik)
1. Tu-samara’ (= Orang kebanyakan)
C. ATA (=Sahaya)

(=Sahaya warisan)
(=Sahaya baru)

1. Ata sossorang
II. Ata nibuwang

1. Seorang laki-laki dari lapisan tertentu boleh
mengawini seorang perempuan dari lapisan
yang sama, atau dari lapisan yang lebih ren-



dah, tapi terlarang ia kawin dengan seorang
perempuan dari lapisan yang lebih tinggi.

. Hanya golongan dari lapisan A. 1. a. 1.2.
(Ana' Ti'no) yang boleh menjadi Somba
(Raja) di Gowa. Itu pun hanya yang laki-laki
saja. A. I. dianggap masih berdarah Toman-
urung.

. Putri-putri A. 1. a. (4Ana' Ti'no) dari luar
Gowa, yang dapat dijadikan permaisuri
sederajat dengan A. I. a. (4dna' KaraEng ri
Gowa), hanyalah putri-putri raja-raja dan
permaisuri yang memerintah di Bone,
Luwu', Soppeng, Wajo' dan Sidenreng.

4. Ana' Manrapi' (A. 1. a. 2.) yang tidak men-

jadi Raja Gowa, menjadilah golongan/
lapisan bangsawan tinggi, yang menduduki
tempat-tempat tertinggi dalam hierarki biro-
krasi kerajaan, seperti Tumbabbicara-Butta,
Tu-mailalang, Tu-makkajannangang, dan
lain-lain.

. A. 2. (4na’' KaraEng Maraengannaya), ada-
lah raja-raja bawahan dalam daerah Keraja-
an Gowa, yang tetap dipertahankan tidak
diduduki oleh bangsawan dari lapisan A. I.
Sebelum To-manurung menjadi Raja Gowa,
maka Gowa adalah suatu federasi dari 9
negeri yang bergabung, di bawah pimpinan
seorang ketua yang disebut "Paccallaya".
Setelah Gowa menjadi kerajaan dipimpin
oleh To-manurung (Somba ri Gowa), maka
lembaga Paccallaya ditiadakan. Sembilan
kepala-kepala negeri dijadikan lembaga
Dewan Kerajaan yang disebut "Bate
Salapang", (= Sembilan panjipanji). Bila-
mana terdapat raja bawahan yang berasal
dari lapisan A. I. ia tidak termasuk dalam
"Bate Salapang", untuk mereka disebut
"Bate Ana' KaraEng". Jadi dapat dikatakan
bahwa lapisan A. II. adalah lapisan
bangsawan rakyat. Raja-raja lain di luar
kerajaan-kerajaan utama seperti Bone,
Luwu, Soppeng, Wajo dan Sidenreng dise-

Mattulada

derajatkan dengan lapisan A. II. seperti
misalnya Raja-raja Mandar, Binamu, Banta-
Eng, Gantarang, Lamatti dan sebagainya.

6. Golongan bangsawan dari lapisan A. 1. b, c,
d. mereka itulah menjadi abdi-abdi dalam
istana, menjadi golongan bangsawan yang
mengelilingi raja.

7. Ketika sebutan "Andi" mulai dipergunakan
sebagai tanda kebangsawanan kirakira seki-
tar tahun 1930-an, biasanya di Gowa hanya
bangsawan pada lapisan A. 1. a. dan b yang
menggunakannya. Golongan bangsawan
dari lapisan A. I. c dan A. II. biasanya hanya
menggunakan nama ke-2 yaitu Daeng. Mi-
salnya Abd. Razak Daeng patunru. Daengta
Kaliya (Kadhi Gowa), Daengta Gallarang
Mangngasa (Raja bawahan di Managasa)
dan lain-lainnya. Sedangkan untuk lapisan
A. 1. dapat dipergunakan nama yang panjang
seperti: Andi Laodan riu Daeng Marola,
KaraEng ta ri Bura'ne, Tumailalanga ri
Gowa.

Beberapa keterangan tentang lapisan
masyarakat Bone, seperti yang digambarkan di
bawah, dikemukakan sebagai berikut:

1. Seorang laki-laki dari lapisan tertentu, boleh
mengawini seorang perempuan dari lapisan
yang sama, atau lapisan yang lebih rendah
dari lapisannya, tapi terlarang ia kawin
dengan perempuan lapisan atasnya.

2. Hanya golongan dari lapisan (Anakarung
Matase') laki-laki atau perempuan yang
boleh menjadi mangkau' (Raja) di Bone.
Mereka ini dianggap masih berdarah To-
manurung. Orang Bugis menyebutnya 7o-
maddara takku’.

3. Putri-putri dari luar Tana Bone, yang dapat
dijadikan permaisuri, sederajat dengan A.I.
(Anakarung Matase'), hanyalah putri-putri
mahkota dari Luwu, Gowa, Soppeng, Wajo

13



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

dan Sidenreng.

BONE (Representasi Pelapisan Masyarakat
Bugis)

A. ANAKARUNG TO BONE
I. Anakarung matase' (= Anak Raja ber-
(Ana' Arung) takhta)

a. Ana' Arung Mattola (= Putra/Putri Mahko-
ta)

b. Anakarung Matase’ (Putra/Putri Raja)

(A.L29A. 1)

II. Anakarung ( = Bangsawan)

1. Anakarung ri bolang (Bangsawan  dalam
istana)

(A. 1L.2—9AILL)
(A. 1. &9AIL2)

2. Anakarung si-puwe (= Bangsawan separu)
(A.1L.2_9B.)

(A. 1. 1.2—9B))

(A.11. 2. =_9B))

3. Ana’ Cera’ (=Bangawan berdarah

campuran)
(A. .29 C)
(A. 1L 1.2-5C.)
(A. 1. 2. 29 C)
(A.IL 3.9 C)

B. TO-MARADEKA( = Orang merdeka)

1. To Doceng (=Kepala-kepala
kaum /Anang

II. To-Sama’ (Rakyat jelata/ jem-
ma’)

C. ATA (= Sahaya)

I. Ata-Mana’ (Sahaya warisan)

II. Ata-Mabuang (= Sahaya baru)

14

4. Anakarung Matase' (A. 1. b.) lainnya, diper-
siapkan menjadi raja-raja bawahan, yang
merangkap Ade’ pitu (Dewan Kerajaan yang
terdiri atas 7 orang raja-raja bawahan yang
menjadi daerah inti Kerajaan Bone). Dari
lapisan ini pulalah yang menduduki tempat-
tempat penting dalam birokrasi kerajaan,
seperti PakkadattanaE Tomarilaleng, Pong-
gawa (Panglima Tentara), dan lain sebagai-
nya.

5. Sebelum Bone menjadi kerajaan yang
diperintah oleh To-manurung, maka Bone
pun merupakan federasi dari persekutuan
kaum, yang disebut "Anang" dan dipimpin
oleh Ketua Anang masing-masing (Mato-
wa). Dalam pertumbuhan Kerajaan Bone
selanjutnya, kepala-kepala Kaum (Matowa-
matowa Anang) yang disebut dalam skema
lapisan B. lambat-laun digantikan oleh
orang-orang dari lapisan A. I/II. Persekutu-
an-persekutuan Anang, dijadikan Wanua
yang diperintah oleh raja-raja bawahan yang
berasal dari lapisan A. 1. Tujuh buah Wanua
inti kerajaan, raja-rajanya duduk dalam
Dewan Kerajaan yang disebut "Ade' pitu"
Tana Bone. Dengan demikian, melalui
proses yang panjang, seluruh jaringan-
jaringan kekuasaan dalam kerajaan, mulai
pada tingkat atas sampai ke desa-desa yang
tersebar luas dalam daerah kerajaan dikuasai
oleh anasir lapisan A. yang setia kepada
figur sentral yang disebut mangkau' (Yang
berdaulat) di Bone.

6. Ketika sebutan andi mulai dipergunakan
sebagai tanda kebangsawanan setelah diada-
kannya Raja Bone kembali (bulan April
1931), maka semua anggota lapisan A. L
dan II menggunakan sebutan itu di depan
namanya. Sebelum itu, orang Bone mem-
pergunakan istilah "Puatta" atau "Petta"
untuk menunjukkan bahwa seseorang itu
dari lapisan bangsawan berkuasa. Misalnya



Petta Mangku'E ri Bone, Petta PonggawakF,
La Tenritatta Petta MalampeE Gemme'na.
Dengan dipergunakannya istilah andi, maka
seorang bangsawan Bone, dapat saja menye-
but atau menulis namanya sebagai berikut:
Andi Mungkace Petta Lawa dan sebagainya.

WAJO (Satu model tersendiri)

A. ANA’MATTOLA (=Anak penyusul.
Yang  dipersiapkan
untuk dapat menjadi
Arung  (Raja) di
negerinya, juga dapat

menjadi Arung
Matowa Wajo)

1. Ana' Mattola

a.(Ala.®—9Ala) = Anamattola,

b. (A. L2959 AIL) = Ana'mattola

II. Ana' Sangaji
(A. LS5 A.IIL) ( = Anak raja)
IIl. Ana' Rajeng (Anak raja)
a. Ana' Rajeng lebbi'
(A.1.4 =-9A.IV.a)
b. Ana' Rajeng (biasa)
(A. 1. 429 AIV.a)
IV. 4na' Cera’ (=Berdarah
cempuran)
a. Ana' Cera Sawi

(A.1.2-9D.)

b. Ana' Cera' Puwa'

(AL2_9EL).

c. Ana' Cera Ampulajeng
(AL2_9E. 1)

d. Ana' Cera' Iyatang Dapurang

(AL&_9E. 9

Mattulada

B. ANAKARUNG
(A.ILIIL IV. &-9D.)

(= Anak bangsawan)

C. TAU DECENG
I. Tau deceng

(Orang baik-baik)

(BX—9D.)

Il. Tau deceng Karaja

(C.1.&-9D))

TAU MARADEKA ( = Orang merdeka)

I. Tau maradeka ( = Orang merdeka

mannennungeng tetap)

II. Tau maradeka (Orang merdeka yang

Sampengi berasal dari sahaya
yang dimerdekakan)

ATA ( = Sahaya)

I. Ata mana’
II. Ata Mabuwang

(Sahaya warisan)
( = Sahaya baharu)

Beberapa keterangan tentang lapisan
masyarakat Wajo, seperti yang digambarkan di
atas, dikemukakan sebagai berikut:

1. Karena Wajo tidak mengenal Tomanurung,
maka pelapisan masyarakatnya, tersusun
dari keadaan enam buah negeri yang ber-
gabung membentuk satu kesatuan bersama
yang disebut Wajo. Wajo dipimpin oleh
seorang Arung Mato (Raja yang dituakan),
dipilih antara mereka berenam, baik di
antara mereka, maupun dari luar kalangan
mereka.

2. Pada tiap-tiap negeri yang mendukung
kesatuan Wajo itu, dari awalnya telah
terdapat lapisan-lapisan masyarakat, seperti
Ana' Mattola yang digambarkan sebagai
lapisan A. sesuai dengan peranannya dalam
kekuasaan negeri.

3. Untuk jabatan Arung Mattowa sendiri, tidak
ditentukan lebih dahulu, adanya putra

15



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

mahkota atau semacamnya, yang secara
langsung dan dengan sendirinya diambil
dari putra Arung Mattowa dan permai-
surinya.

4. Distribusi kekuasaan-kekuasaan jabatan ke-
rajaan di pusat dan di daerahdaerah bawahan
ditentukan dari bawah, menurut jenjang
kekuasaan. Jabatan-jabatan tinggi kerajaan
ditempati melalui saluran-saluran dari ba-
wah, untuk sampai ke pusat-pusat kekuasa-
an. Tentu saja yang mendapat peluang-
peluang tersebut adalah dari lapisan A akan
tetapi selalu saja terdapat kemungkinan
untuk persaingan dari lapisan-lapisan B, C,
dan D sesuai dengan kemampuannya. Hal
demikian dapat dengan mudah terjadi kare-
na mobilitas sosial yang bersifat vertikal
dimungkinkan secara luas, baik melalui per-
kawinan maupun melalui jasa dan peng-
abdian kepada negeri.

5. Penggunaan gelar andi dan petta menun-
jukkan keadaan yang amat luas sehingga
dapat merambat sampai ke lapisan C. Rupa-
nya atribut-atribut kebangsawanan dapat
lebih merata, lebih luas baik pada lapisan-
lapisan maupun bagian-bagian kerajaan dan
negeri-negeri yang meliputinya. Satu hal
yang menunjukkan wataknya yang lebih
demokratis. Sesuai dengan semboyan orang
Wajo sebagai berikut: Maradeka To Wajo'
E, Ade' nami napopuang. (= Orang Wajo
adalah orang-orang merdeka. Adat/ hukum-
lah pertuanan mereka).

Beberapa keterangan tentang pelapisan masya-
rakat Mandar, seperti digambarkan di bawah,
dikemukakan sebagai berikut:

1. Hubungan kekuasaan Mandar dengan Gowa
pada masa lalu, erat sekali. Hubungan
kekuasaan itu, bukan bersifat yang satu
dikuasai oleh yang lain, melainkan yang

16

satu menganggap dirinya berkesetiaan ke-
pada yang lain. Demikian itulah hubungan
Mandar sebagai kerajaan yang selalu setia
kepada Kerajaan Gowa. Menganggap Gowa
sebagai kerajaan besar yang memberi per-
lindungan kepada Kerajaan Mandar.

2. Susunan pelapisan masyarakat orang Man-
dar, dapat disamakan dengan yang terdapat
pada skema pelapisan masyarakat di Gowa,
yang sejajar dengan lapisan A.2. (4na’
Kara-Eng Maraengannaya).

MANDAR (Satu model dari pengaruh Gowa)

TODIANG LAYANA

I. Arajang (=Orang yang meme-

rintah)

II. Ana' mattola pajung (Putra/putri yang da-
pat menjadi  Ara-
djang)

(A.1; AIL29B.1a)

III. Mara' dia Tallu
parapa’
(A.1; AILL2=—9B.La)

(= Bangsawan 3/4)

IV. Puwa Sasigi
(A. I1.2—9B.Lb)

(= Bangsawan %)

V. Puwa siparapa’ (= Bangsawan ')

(A. I.2—9C))
TAU MARADEKA (=Orang merdeka)
I. Tau Pea (=kepala kaum)

a. Tau Pea Nae (=kepala kaum yang
besar raykatnya)
(= Kepala kaum yang

kecil rakyatnya)

b. Tau pe

Il. Tau samara (= rakyat jelata)

BATUWA
. Batuwa Sasorang

(Sahaya)
(= Sahaya warisan)



Il. Batuwa niali (= Sahaya yang baru/dibeli)

3. Orang Mandar memanggil Rajanya dengan
sebutan kehormatan "Daeng". Demikianlah
gambaran secara garis besar tentang pelap-
isan masyarakat orang Bugis-Makassar di
Sulawesi Selatan. Beberapa peneliti dan pe-
nulis menyebut tentang masih adanya satu
lapisan lagi yang dapat dijabarkan dengan
lapisan Afa. Lapisan yang dimaksud itu, di
Gowa disebut Tu-mangnginrang atau Tu-
mangngempoang, di Bone disebut To-ripa-
sanra, di Wajo disebut Sanra; di Mandar
disebut Batuwa inranan. Lapisan ini oleh
orang Belanda biasa disebut "Pandeling"
atau orang berutang yang menyerahkan
dirinya untuk bekerja pada seseorang atau
sesuatu keluarga, sampai tertebus utangnya.
Dan setelah itu, ia pun merdeka dan kembali
kepada golongan/lapisannya. Oleh karena
itu menurut hemat saya, ia tidak membentuk
sesuatu lapisan tersendiri yang mempunyai
arti baik politis, maupun derajat sosial.

Bilamana kita memperhatikan gambaran-
gambaran pelapisan masyarakat seperti yang
disajikan di atas, maka dapatlah diletakkan satu
gambaran umum (generalisasi) pelapisan itu ke
dalam tiga lapisan, dengan melepaskan variasi
bentuk-bentuk antara tiap-tiap lapisan. Ketiga
lapisan itu ialah:

1. Anakarung (= Lapisan Raja dan kerabat-
keluarganya), = (Bangsawan)

2. Maradeka (Lapisan rakyat jelata atau
orang kebanyakan)

2 Friedericy, menerjemahkan Ata itu deng-an de
Slaven. Kalau kita menerjemahkannya ke dalam baha-
sa Indonesia, ialah budak. Saya tidak mempergunakan
istilah budak, karena konotasi istilah itu terlalu dekat
kepada suatu sistem eksploitasi tenaga manusia untuk
kepen-tingan ekonomi dan politik. Saya pergunakan

Mattulada

3. Ata (= Sahaya)?

Menurut Friedericy, lapisan-lapisan masya-
rakat di Sulawesi Selatan itu pada hakikatnya
ada dua lapisan saja, yaitu lapisan Anakarung
dan Maradeka. Adapun Ata hanya merupakan
lapisan sekunder, yang terjadi mengikuti per-
tumbuhan kehidupan kerajaan-kerajaan itu
(Friedericy, 1933).

Di dalam mencari latar-belakang terjadinya
pelapisan masyarakat ini, Friedericy mengana-
lisis asal-usul dan hubunganhubungan kekera-
batan dalam tokoh-tokoh yang memegang
peranan dalam mitologi Galigo. Berdasar ana-
lisis itu, beliau menarik kesimpulan bahwa
orang Bugis-Makassar hidup dalam masyarakat
yang mempunyai bangunan struktural sebagai
berikut:

a. Masyarakat orang Bugis-Makassar, terdiri
atas dua golongan yang bersifat eksogam.

b. Pertalian kekerabatan di dalam dua golong-
an itu, dihitung menurut prinsip keturunan
matrilineal, namun perkawinan bersifat pat-
rilokal.

c. Hubungan antara kedua golongan berdasar-
kan anggapan, bahwa golongan satu adalah
lebih tinggi daripada golongan yang lain,
karena golongan pertama berasal dari langit
dan golongan kedua dari dunia bawabh.

d. Semua gejala alam, tumbuh-tumbuhan bina-
tang dan sebagainya diklasifikasi ke dalam
pengertian baik dan buruk, yang masing-
masing merupakan aspek langit dan aspek
duabonnia bawah. Kepercayaan orang Bu-
gis-Makassar tentang kedua golongan terse-

istilah sahaya untuk pengertian Ata yaitu sejumlah
orang yang mengabdikan dirinya kepada sesuatu
lembaga atau orang, karena ia dengan sadar telah
melakukan pelanggaran-pelanggaran dan yang harus
ditebusnya dengan pengabdian atau melepaskan ke-
merdekaanya.

17



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

but menyebabkan pelapisan masyarakat, ter-
susun dalam dua lapisan utama.

Terjadinya lapisan Ata menurut pandangan
beliau, pada hakikatnya sama dengan apa yang
disebut dalam Latoa, antara lain dalam Lontara
Latoa. Lontara itu menyebut tentang terjadinya
Ata, karena:

(a) peperangan;
(b) perampasan;
(c) peradilan.

Lontara Latoa menyatakan bahwa seseorang
dapat disebut ata, kalau :

(a) Seseorang yang kalau perang dijual oleh
yang menang (perang) kepada orang lain,
sebagai hasil kemenangan perang.

(b) Menjual diri.

6) Sebuah Lontara mengenai berbagai hal
mengenai pemerintahan dan kehidupan
sosial.

(c) Tawanan perang, dan

(d) Berbuat salah kepada Panngaderreng
(Adat tata tertib dalam persekutuan hidup).

Pelapisan masyarakat, seperti digambarkan
Friedericy, walaupun pada dewasa ini, tidak
banyak artinya lagi, namun masih perlu
mendapat sorotan, untuk menemukan jawaban-
jawaban atas beberapa perkembangan pada
zaman sekarang ini.

Apabila Friedericy mengambil mite Galigo
sebagai latar-belakang untuk menerangi ter-
jadinya pelapisan masyarakat orang Bugis-
Makassar itu, maka dapat dikemukakan bebe-
rapa hal yang kurang mendukung pemilihan
latar-belakang itu sebagai berikut:

1. Periode Galigo, sebagai periode dewa-dewa
sudah terlampau jauh meninggalkan kenya-

18

taan. Tokoh-tokoh yang disebut dalam Ga-
ligo, berputus pada suatu masa tertentu,
sehingga datangnya periode lain yang sang-
at berbeda. Periode To-manurung yang di-
mulai pada permulaan Abad XIV telah
membawa revolusi berpikir, melahirkan
periode yang saya ingin namakan periode
Lontara.

2. Mite Galigo, memiliki ciri khas dan sukar
dipahami oleh rakyat kebanyakan. Tem-
patnya digantikan oleh lontara-lontara yang
sudah dipahami oleh rakyat karena sifat
yang lebih realistik. Mine Galligo yang
sukar untuk dipahami, hanya menjadi ajimat
suci di istana-istana maja-raja dan golongan
anakarung, tidak meresap di kalangan rak-
yat kebanyakan, terutama dalam hubungan
alasan untuk menciptakan atau terciptanya
lapisan-lapisan masyarakat

Pada hemat saya, yang mungkin dapat
dijadikan latar-belakang untuk menerangkan
tentang pelapisan masyarakat yang tersusun ke
dalam tiga lapisan utama yaitu:

a. Anakarung;
b. Maradeka dan
c. Ata

ialah legenda kedatangan To-manurung dan
pertumbuhan kerajaan-kerajaan Bugis-Makas-
sar, sekitar Abad XIII. Dalam legendalegenda
To-manurung ini sangat jelas ditampakkan ada-
nya peranan manusia, atau telah ikut sertanya
manusia dalam menentukan nasibnya. Orang
banyak sudah ikut berbicara dalam urusan
nasib mereka. Sudah jelas di dalam legenda-
legenda yang disebut dalam lontara-lontara itu
rakyat (orang banyak) sudah ikut berperanan
dalam menentukan siapa yang menjadi pemim-
pinnya walaupun pemimpin atau raja itu, masih
(harus) disembunyikan asal kedatangannya,



dengan menyebutnya To-manurung (orang
yang menurun dari kayangan ?). Hal ini berarti
perkembangan baru dalam cara berpikir. Kalau
pada Galigo, digambarkan bahwa segala sesu-
atunya sudah ditentukan oleh langit, dan manu-
sia tidak memberikan peranan apa-apa, maka
pada legenda Tomanurung, rakyat (sekurang-
kurangnya para pemimpin yang berasal dari
rakyat) telah ikut berbicara untuk menentukan
urusan mereka yang diserahkan kepada To-
manurung.

Yang penting bagi tokoh To-manurung, ia-
lah penggambaran tentang cara kedatangan-
nya/atau kehadirannya yang luar biasa. Cara
kehadiran yang luar biasa itu, memberikan
kepadanya kewibawaan yang ampuh dalam
menghadapi rakyat. Kelahiran seseorang raja
yang diceritakan orang sebagai kelahiran yang
luar biasa, tiada lain tujuannya agar raja itu
kemudian dalam melakukan kewajibannya se-
bagai raja mempunyai wibawa yang tinggi dan
tidak terbantah.

Bilamana kita berpangkal pada legenda-
legenda To-manurung, sebagai latar-belakang
terjadinya pelapisan masyarakat bahwa sebe-
lum datang To-manurung di kalangan orang
Bugis-Makassar, tidak terdapat pelapisan-pe-
lapisan masyarakat seperti digambarkan di atas.
Masyarakat dihuni oleh anggota-anggota ma-
syarakat yang homogen. Masyarakat dipimpin
oleh kepala kaum tertua. Sebagai kelompok-
kelompok anang (= kaum) yang mempunyai
hubungan hubungan antara satu dengan lainnya
sebagai satuansatuan masyarakat yang saling
bermusuhan dan mengisolasikan diri antara
kelompok yang satu terhadap kelompok yang
lain.

Kenyataan-kenyataan ~zaman  mutakhir
dalam lapangan kehidupan politik-ekonomi-
sosial, masalah bangsawan dan rakyat keban-
yakan, tidaklah menjadi problem yang sangat
mengganggu, malahan dilalui dengan sewa-

Mattulada

jarnya. Hal ini membuktikan bahwa latar-
belakang pelapisan masyarakat orang Bugis-
Makassar, bukanlah mendasar pada latar-bela-
kang mitologi/religius yang mendalam. Masa-
lah adanya hanya dilatarbelakangi oleh ke-
adaan pragmatis.

Demikian pula adanya dengan lapisan yang
disebut Afa. Saya setuju dengan Friedericy,
bahwa terjadinya ata itu adalah dalam per-
kembangan masyarakat kemudiannya, setelah
lembaga-lembaga kekuasaan dalam kerajaan-
kerajaan Bugis-Makassar telah berkembang.
Marilah kita memeriksanya lebih lanjut, berda-
sar atas keteranganketerangan yang dikandung
oleh berbagai Lontara Bugis-Makassar. Sebab
seseorang menjadi ata, adalah karena peristiwa
jualbeli. Yang kalah perang atau yang dijual
kepada orang lain, atau karena sebab lain,
menunjukkan bahwa orang yang dijual itu,
berada dalam keadaan tergantung pada orang
lain, yaitu orang yang menjualnya, karena:

(a) 1a dikalahkan (dirampas), menyel6qb rah,
tidak mampu melakukan perla-ib iwanan,
atau,

(b) ia adalah sudah menjadi ata, dari negomo
orang yang menjualnya.

Yang melakukan kesalahan pada pannga-
derreng, dan selaku hukuman, ia dijual. Orang
itu pun disebut ata. Orang itu menjadi ata,
karena memperbuat kesalahan dan harus
dijalani hukumannya, selaku orang bersalah. Ia
rela menerimanya, sebagai tebusan atas
dosanya.

Bahwa orang menjadikan dirinya ata, ka-
rena menjual dirinya sendiri kepada orang lain,
merupakan hal istimewa, apabila hal itu dilihat
menurut ukuran pengertian seseorang yang
menjabarkan isi pengertian ata dengan perbu-
dakan, yang kita pahami dari peradaban lain.
Dalam hal seseorang bersalah kepada pannga-

19



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

derreng, apabila ade' hanya menyuruh kepa-
danya untuk pergi mencari uang, dan setelah
dapat, ia memenuhi pembayaran seperti dimin-
ta oleh ade', maka orang itu bukan ata.

Semua ata yang terjadi karena pembelian
disebut ata-rielli. Ata-rielli itu dapat diwaris-
kan, ketika ia diwariskan menjadilah ia ata-
mana' (ata warisan).

Dengan memperhatikan proses terjadinya
seseorang disebut ata, dapatlah kita memper-
oleh kesan, bahwa peranan uang atau hartalah
yang banyak menentukan, di samping sebuah
sebab lain, yaitu kekalahan dalam peperangan.
Sebab itu, yang menjadi ata, sangat sedikit
kemungkinannya terjadi atas orang-orang ber-
harta, atau dari lingkungan keluarga berharta,
melainkan mereka niscaya terdiri dari orang-
orang miskin. Dalam hal dikalahkan atau dita-
wan dalam perang seseorang yang demikian
itu, juga disebut ata.

Ata oleh karena itu harus dipandang bukan
sebagai satu lapisan sosial yang fundamental.
Ata hanya dapat dipandang sebagai salah satu
aspek dari panngaderreng, untuk mencegah
orang Bugis-Makassar, untuk:

1. menerima atau menyerah kepada nasib, tan-
pausaha. Orang harus berusaha keras, untuk
tidak menjadi miskin, karena kemiskinan
mendekatkan kepada kemungkinan menjadi
ata, yang berarti kehilangan SIRI' (usw. kita
artikan siri' dengan harga diri. Tentang siri'
akan dibicarakan tersendiri dalam seksi
lain).

2. menyerah dalam perang, tanpa perlawanan
habis-habisan, karena ditawan berarti ata,
dan ata berarti ketiadaan siri’.

Pada zaman kekuasaan raja-raja, ketika
Kerajaan-kerajaan Bugis-Makassar masih
memiliki kedaulatannya masing-masing,
maka secara umum dapat dikatakan bahwa
pelapisan sosial itu pada hakikatnya dua

20

saja. Lapisan penguasa dan lapisan rakyat
kebanyakan yang dikuasai. Karena sistem
mobilisasi sosial orang Bugis-Makassar me-
miliki semacam sifat yang fleksibel, maka
dalam lapisan apa yang disebut lapisan "Pe-
nguasa", tidak hanya terdiri atas golongan
yang berasal dari lapisan Anakarung. Dalam
lapisan "Penguasa" yang dapat disebut juga
"elite" dari masyarakat itu, dapat juga terjadi
dari orang-orang dari lapisan rakyat keban-
yakan (To-maradeka) yang telah menun-
jukkan prestasi sosial sebagai berikut:

1. To-panrita, yaitu orang-orang baik anaka-
rung maupun maradeka, yang menjadi cen-
dekiawan, pemimpin agama dan orang-
orang berilmu lainnya yang bekerja untuk
kemaslahatan masyarakat.

2. Tosugi (Bg), Tukalumanyang (MXk), ialah
orang-orang kaya baik anakarung maupun
maradeka, yang karena keuletan dalam
usahanya dapat menjadi usahawan yang
kaya dan terpandang dalam mengatur kese-
jahteraan masyarakat pada umumnya.

3. Towarani (Bg), Tubarani (MK), ialah
orang-orang pemberani yang tampil untuk
membela kepentingan negara dan rakyat
dalam peperangan. Mereka itu baik ana-
karung maupun maradeka disebut To wa-
rani atau Tubarani yang dihargai dan
dipandang sebagai orang-orang terhormat.

4. Tosulesana (Bg), Tumangasseng (Mk),
adalah orang-orang yang berkeahlian khu-
sus, semacam teknokrat-teknokrat yang
tidak kering-kering daya karsanya untuk
mencari usaha perbaikan negara dan
masyarakat.

Keempat jenis orang-orang tersebut ditem-
patkan dalam lapisan elite sosial baik ia berasal
dari lapisan anakarung maupun Tomaradeka.
Maka terjadilah mobilisasi sosial yang vertikal
dari kalangan maradeka, dan mobilisasi hori-



zontal di kalangan anakarung dan maradeka
yang mampu sampai ke lapisan elite itu.

Oleh karena itu, maka sejak 1906, setelah
apa yang disebut ata dengan resmi dihapuskan
dan peranan anakarung menjadi kurang pen-
ting, maka perbedaan antara lapisan anakarung
dengan To-maradeka dalam kehidupan masya-
rakat juga menjadi berkurang dengan cepatnya.
Kawin-mawin antara kalangan anakarung dan
To-maradeka yang dapat sampai pada jenjang
Topanrita, Tsugi, Towarani dan Tosulesana,
lambatlaun meniadakan klasifikasi atau pela-
pisan Anakarung dan To-maradeka dalam
kehidupan masyarakat.

Adapun gelar-gelar anakarung seperti Ka-
raEngta, Puatta, Andi dan Daeng, walaupun
memang seringkali masih dipakai, tetapi toh
tidak lagi mempunyai arti seperti dahulu. Seka-
rang malahan sering dengan sengaja diperkeci-
lkan artinya dalam proses perkembangan so-
sialisasi dan dalam demokratisasi masyarakat
Indonesia. Stratifikasi sosial lama, sekarang
pada umumnya dianggap sebagai hambatan
untuk kemajuan; namun satu stratifikasi sosial
yang baru yang condong untuk berkembang
atas dasar tinggi-rendahnya pangkat dalam
sistem birokrasi kepegawaian (sipil dan mili-
ter), atau atas dasar pendidikan formal, belum
juga berkembang dan mencapai wujud yang
mantap.

Sistem Kekerabatan

Sistem kekerabatan dalam kalangan orang
Bugis-Makassar dapat dianggap sampai seka-
rang satu sistem yang masih dipertahankan.
Sistem itu disebut Ade’ asseajingeng (Bugis)
atau Ade' passibijaeng (Makassar). Sistem ini
menyatakan peranannya dalam hal pencarian
jodoh atau perkawinan untuk membentuk
keluarga baru. Hal ini penting karena dalam hu-
bungan sistem inilah banyak timbul kejadian-
kejadian seperti pembunuhan-pembunuhan

Mattulada

yang menyangkut tentang siri’.

Bilamana kita kembali memeriksa pernya-
taan Friedericy (hlm. 21) bahwa masyarakat
orang Bugis-Makassar terdiri atas dua golong-
an yang bersifat eksogam, pertalian kekera-
batan dihitung menurut prinsip keturunan ma-
trilineal, tetapi perkawinan bersifat patrilokal,
dan bahwa kedua golongan yang berhubungan
didasari pada anggapan yang satu lebih tinggi
(asal langit) daripada yang lain (asal dunia
bawah), maka dalam kenyataan pernyataan itu
kelihatan tidak terjadi lagi semenjak periode
To-manurung (Abad XIII). Mungkin pernya-
taan itu cocok bilamana latar-belakangnya
dicari pada mitologi Galigo.

Apa yang terdapat dalam masyarakat Bugis-
Makassar semenjak periode kejayaan kerajaan-
kerajaan Bugis-Makassar, adalah kecenderung-
an untuk mencari jodoh dalam lingkungan
keluarga yang lebih dekat, baik keluarga dari
pihak ayah, maupun dari lingkungan keluarga
dekat pihak ibu. Di dalam menentukan ang-
gota-anggota dalam pelapisan sosial ternyata
kedua orangtua (bapak dan ibu) itu diperhitung-
kan. Demikian juga yang diperhitungkan
menjadi anggota keluarga dalam jaringan keke-
luargaan yang mempunyai posisi yang harus
diperhitungkan dalam Ade’ Akkalabinengeng
adalah keluarga dari kedua orangtua. Oleh
karena itu maka selaku sistem kekeluargaan
orang Bugis-Makassar, adalah sesuai dengan
sistem parental atau bilineal.

Daftar nama yang terhisab dalam keluarga

Seyajing (Bugis) atau Bija (Makassar) dalam
sistem kekerabatan orang Bugis-Makassar.

21



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

Nama Kekerabatan

Bugis Makassar Indonesia

1. Kajao Boe’ Orangtua dan saudara-saudara dari kakek
2. Nene' Nene/toa Orangtua dan saudara-saudara orangtua
3. Amang/Ambe’ (0')  Amang/Mangge Ayah

4. Inang/Indo’ Amma' /Anrong Ibu

5. Amaure Purina bura'ne

6. Inaure Purin' na bura'ne

7. Matua Matoang

8. Ia' lakkai Nakke Bura'ne

9. Ia'baine Nakke Baine

10. Padaoroane Saribbattang Burane'
11. Ana' Burane Saribbattang Bura'ne
12. Ana' Darakku Saribbattang Baine
13. Padakkunrai Saribbattang Baine
14. Ipa’ Ipara’

15. Baiseng Besang

16. Sapposiseng Cikali

17. Sappokkarua Pindu

18. Sappokkatelu Pinta

19. Ana' Oroane Ana' Bura'ne

20. Ana' Oroane Ana' Baine

21. Anaeru Kamanakang

22. Menettu Mintu

23. Eppo Cucu

24. Eppo ri Uttu

Cucu Kulantu'

Semua yang tersebut di atas disebut "Seyajing"
(Bg) = "Bija pammanakang" (Mk), yang ikut
serta dalam berbagai musyawarah keluarga,
bilamana hendak melakukan sesuatu musyawa-
rah, terutama dalam menentukan perjodohan.
Adapun keluarga yang dianggap paling rapat,
"rappe" (Bg), "Bija mambani" (Mk) adalah
yang termasuk dalam generasi III, IV, V, dalam

22

Saudara-saudara laki-laki dan sepupu-sepupu laki-
laki sederajat ke-3 dari orangtua.

Saudara-saudara perempuan dan sepupu-sepupu
perempuan sederajat ke-3 dari orangtua.

Mertua

Suami

Istri

Saudara-saudara laki-laki suami

Saudara-saudara laki-laki istri

Saudara perempuan suami

Saudara perempuan istri

Saudara-saudara dan sepupu-sepupu dari suami
atau istri sampai dengan derajat ke-3.

Mertua anak-anak

Sepupu sekali

Sepupu dua kali

Sepupu tiga kali

Anak laki-laki

Anak perempuan

Kemenakan-kemenakan (anak-anak dari saudara-
saudara dan anak-anak sepupu sampai dengan
derajat ke-3)

Menantu (suami/istri anak-anak atau suami/istri
kemenakan-kemenakan sampai dengan derajat ke-3)
Anak-anak dari anak-anak dan para kemenakan
sampai dengan derajat ke-3

Anak-anak dari cucu

diagram.

Terdapat semacam kecenderungan di ka-
langan orang Bugis-Makassar untuk melaku-
kan perkawinan dalam lingkungan keluarga
sendiri, baik yang dihitung dari garis keturunan
ayah maupun ibu. Dalam hal mencari jodoh di
dalam kalangan keluarga terdapat tiga jenis

perjodohan yang dianggap ideal, yaitu:



Mattulada

7
A ) g

7.

1. Assialang Marola (Bg) = Passialleang Baji'

na (MKk), yaitu perkawinan antara sepupu

sekali, baik paralel maupun crosscousin.

2. Assialanna Memeng (Bg) = Passialleanna
Memang (Mk), yaitu perkawinan antara
sepupu dua kali, dari kedua belah pihak.

3. Ripaddeppe' MabelaE (Bg) = Nipakambani
Bellaya (Mk), yaitu perkawinan antara
sepupu tiga kali dari kedua belah pihak.
Perkawinan antara saudara-saudara sepupu

tersebut walaupun dianggap ideal, akan tetapi

bukanlah suatu hal yang diwajibkan, sehingga
banyak jejaka dapat saja kawin dengan gadis-
gadis yang bukan saudara sepupunya.

Adapun perkawinan-perkawinan yang dila-
rang karena dianggap sumbang, "Sungtana"
salimara' adalah Perkawinan antara (1) anak
ibu/ayah, (2) saudara kandung/ seayah atau
seibu, (3) menantu mertua, (4) paman/bibi
kemenakan, (5) nenek-cucu.

Perkawinan yang dilangsungkan secara adat
atau kebiasaan yang berlaku sampai sekarang,
adalah melalui deretan kegiatankegiatan seperti
berikut:

¢ ¢

3

0
.Jﬂ 2 I
; 4

1. Mappuce-puce (Bg) = Akkussissing (Mk),
ialah kunjungan dari keluarga pihak laki-
laki kepada keluarga si gadis, untuk meme-
riksa kemungkinan, apakah peminangan
dapat dilakukan. Yang melakukan kegiatan
ini, biasanya hanya seorang dua orangtua
yang berpengaruh di kalangan keluarga.
Kalau kemungkinan itu ada, maka dilakukan
kegiatan berikut.

Assialang Marola (Bg) = Passialleang Baji'na (Mk)

Assialanna Memeng (Bg) = Passialleanna Memang (Mk)

23



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

[~

L_A

Ripaddeppe’ MabelaE (Bg) = Nipa-kambani Bellaya (Mk)

2. Madduta atau Massuro (Bg) = Assuro (Mk),

yaitu kunjungan utusan pihak keluarga laki-
laki kepada keluarga si gadis untuk mem-
bicarakan langkah-langkah pelaksanaan
upacara perkawinan. Dibicarakanlah ten-
tang balanca (Bg) balanja (MKk) belanja per-
kawinan, yaitu jumlah uang tertentu untuk
membiayai semua pesta dan keramaian
perkawinan menjadi beban pihak laki-laki.
Tentang uang mahar sunreng/ sunrang (Bk-
Mk) akan diikuti menurut kebiasaan yang
terdapat dalam keluarga wanita, menurut
lapisan kemasyarakatannya. (Tentang sun-
rang ini akan dibicarakan dalam seksi khu-
sus). Setelah tercapai persepakatan, maka
masing-masing keluarga melakukan kegiat-
an berikut.

3. Madduppa (Bg), Mappaisseng (Bg) = Am-

muntuli (Mk), ialah pemberitahuan kepada
semua kaum kerabat, mengenai perkawinan
yang akan datang. Pemberitahuan itu juga
berarti undangan untuk ikut serta dalam pro-

3 1. Upacara 4 dan 5 pada waktu sekarang, biasanya

digabungkan saja menjadi satu kegiatan, untuk tujuan

ses perkawinan. Pemberian bantuan tenaga,
harga dan sebagainya dari kaum kerabat.

. Mappaenre' balanca (Bg) = Appanai’ leko

(Mk.), yaitu satu upacara iring-iringan pria-
wanita, muda-mudi dari keluarga pihak laki-
laki, membawa belanja perkawinan beserta
jenis-jenis buah-buahan, kue-kue, perang-
kat-perangkat pakaian perlengkapan wanita
(pengantin). Pihak keluarga wanita, mene-
rima rombongan itu dengan upacara mem-
beri jamuan. Beberapa hari kemudian,
menyusul acara.

. Menre' alena (Bg) = Naiki kalennal Leko'

Lompona (MKk), yaitu ketika pengantin laki-
laki dengan arak-arakan keluarga pria-
wanita, tua-muda dari pihak keluarga laki-
laki diantar ke rumah pengantin perempuan.
Arak-arakan ini membawa '"sunrengsun-
rang" (Bg-Mk). Setelah arak-arakan dan
pengantin lelaki diterima ke dalam keluarga
wanita, dilangsungkan upacara akad nikah.?

6. Aggaukeng (Bg) = Pa' gaukang (MK), ialah

praktis dan penghematan. Ada juga semacam perka-
winan yang disebut Kawissoro, berarti setelah



upacara keramaian yang diadakan baik oleh
keluarga pihak pengantin perempuan mau-
pun laki-laki, ditempatnya masing-masing,
atau digabungkan dalam satu pesta bersama-
sama pada satu waktu dan tempat. Pada
pesta perkawinan itu, hadirlah undangan
kerabat-keluarga dan handai-taulan, me-
nyampaikan hadiah perkawinan yang dise-
but "Soloreng" (Bg), "Panngiori" (MKk).

7. Marola (Bg) = Nilekka' (Mk), ialah suami-
istri baru, berkunjung ke rumah orangtua
pihak suami. Mereka menginap beberapa
hari di rumah itu. Dalam kunjungan itu, si
istri membawa pemberian-pemberian untuk
semua anggota keluarga suaminya. Hadiah-
hadiah itu berupa sarung dari keluarga
perempuan. Setelah itu maka suamiistri baru
itu pun kembali ke rumah istri, untuk tinggal
beberapa lamanya di sana.

Barulah setelah itu suami-istri dapat me-
nempati rumah mereka sendiri (rumahtangga
baru), sebagai keluarga baru. Nalaoanni alena
(Bg) = Naentengammi kalenna (MK), berarti
mereka sudah berdiri sendiri.

Pembentukan keluarga yang tidak melalui
cara-cara seperti yang disebutkan di atas (deng-
an kemungkinan penyederhanaan-penyerder-
hanaan tata caranya yang dapat dilakukan
berdasar persepakatan kedua pihak keluarga),
antara lain dengan membawa lari perempuan,
Mallariang (Bg) = Allariang (Mk), atau
bersama-sama melarikan diri (silariang-/Bg-
Mk]), cara ini sangat berbahaya. Kawin silar-
iang biasa terjadi, karena penolakan pinangan
oleh keluarga pihak wanita, sedangkan kedua
remaja telah saling jatuh cinta.

pernikahan dilakukan kedua orang suami-istri itu
belum boleh serumah. Baru setelah pesta perkawinan
yang dilakukan beberapa bulan kemudian selesai
suami-istri dapat bersatu.

Mattulada

Kawin silariang, menimbulkan peristiwa
siri'. Semua anggota kerabat keluarga pihak
wanita yang dibawa lari atau minggat bersama
lelaki itu, menjadi To-marisi'. Tomarisi' ini
terutama ialah keluarga wanita yang terdekat,
yaitu ayah, paman-paman, saudara-saudara dan
sepupu-sepupunya. Sebagai To-marisi’ mereka
merasa berkewajiban untuk membunuh lelaki
yang melarikan itu, bila bertemu di tempat
umum. Tomarisi' tidak boleh melakukan pem-
bunuhan atas lelaki yang membawa lari itu,
bilamana lelaki itu melakukan pekerjaan di
sawah, atau telah menyerahkan diri di bawah
perlindungan seseorang yang terpandang dalam
negeri.

Dalam keadaan bersembunyi, yang sering
bisa berlangsung berbulan-bulan malahan ber-
tahun-tahun lamanya, si lelaki kemudian (se-
nantiasa) berusaha mencari perlindungan pada
orang-orang terkemuka dalam masyarakat.
Orang terkemuka itu, kalau ia sudi, akan mem-
pergunakan kewibawaannya untuk meredakan
"peristiwa siri" itu, dengan mengusahakan agar
To-marisi dapat menerima laki-laki itu, suami-
istri, dalam keluarga melalui satu cara tertentu
yang disebut maddeceng (Bg) atau abaji' (MK),
artinya berbaik kembali. Kalau Tomarisi' dapat
menerima mereka kembali, maka keluarga
pihak laki-laki akan mengambil inisiatif untuk
melaksanakan upacara maddeceng atau
ma'baji' tersebut.

Satu jenis perkawinan lainnya yang bisa
juga terjadi yaitu yang disebut erangkale (Bk-
MK). Erangkale artinya pihak wanita akhirnya
mengambil inisiatif. Wanita (gadis) dengan
membawa songkok atau keris lelaki yang per-
nah menggaulinya ke rumah penghulu, untuk
meminta dinikahi oleh lelaki yang disebutnya.

2. Malam sebelum pernikahan, diadakan upacara
mappacci (Bg) = Akkorongtigi (Mk), yaitu upacara
pacaran (memerahkan kuku). Dilakukan baik di rumah
wanita, maupun di rumah pria.

25



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

Erangkale dapat terjadi kalau :

1. Perempuan merasa diri terdesak oleh keada-
an, misalnya karena dianggap lelaki yang
dikasihinya tidak bertanggung-jawab dalam
percintaan.

2. Perempuan merasa diri dihinakan oleh
seorang lelaki.

3. Takut diketahui oleh keluarganya.

Cara penyelesaiannya, bila lelaki yang di-
tunjuknya merasa bertanggung-jawab, dia ni-
kahi perempuan itu, lalu melakukan usaha
perbaikan seperti pada silariang. Atau lelaki
sebelum nikah, meminta perempuan itu kem-
bali ke rumahnya, untuk dipinang seperti jalan
biasa.

Sompa Sunreng (Bg) = Sunrang (Mk), ialah
uang mahar atau mas kawin. Uang mahar itu
bertingkat-tingkat sesuai dengan derajat sosial
dari gadis yang di-pinang dan dihitung dalam
nilai real (Rella' Bg = Reala' MKk), ialah nilai
nominal F. 2. (dua gulden zaman Hindia Belan-
da). Beberapa kejadian terakhir, 1 real diberi
nilai nominal Rp 100,sampai Rp 150,-.

Mas kawin yang diberi nilai nominal
menurut jumlah real itu, dapat saja terdiri atas
sawah, kebun, keris pusaka dan lain sebagainya
yang semuanya mempunyai makna yang
penting dalam perkawinan.

Dahulu kala sompa = sunrang/sunreng me-
nurut derajat-derajat sosial gadis yang dipinang
itu, diperhitungkan dengan sangat teliti, karena
sangat menyangkut tentang derajat sosial ke-
luarganya. Garis besar dari keadaan itu diikuti
juga sampai saat ini, walaupun tidak diperhi-
tungkan seteliti dahulu kala. Adapun tingkat-
tingkat sunrang/ sunreng itu, menurut daerah
kebiasaan berlakunya sebagai berikut:

1. GOWA (patroon orang Makassar)
Sunrang tertinggi yang berlaku bagi Ana’

26

Ti'no, adalah 80 reala. Di bawah itu, berlaku
bagi para Ana'-ana’ KaraEng, adalah 44, 40,
28, sesuai dengan derajatnya masing-masing.
Bagi lapisan Tu-baji 20, atau 16 reala, dan bagi
Tu-samara' 14 reala.

2. LUWU. Terdapat tingkat-tingkat sunreng
atau sompa sebagai berikut :
a. Sompa To-Selli', hanya pernah terjadi
bagi pengantin To-manurung. Jumlah
mas kawinnya, ialah 100 kati emas atau
8.000 real.
b. Sompa To-Leba, diberikan kepada
pengantin perempuan anak raja penuh
dari Datu Luwu'. Jumlah mas kawinnya
50 kati emas, atau 4.000 real.
c. Sompa To-Luwu', diberikan kepada
pengantin anak bangsawan Luwu', seban-
yak 10 kati emas + 10 tai, atau 880 real.
d. Sompa Ujung-aju, diberikan kepada
pengantin anak-anak bangsawan dengan
penyederhanaan dengan perhitungan
bulat 880 real.

Sejak tahun 1875, bagi orang-orang Jan-
nang, Anrong Guru, Kapala dan sebagainya.

Dalam kekuasaan Hindia Belanda, Kerajaan
Gowa menjadi daerah Swapraja yang disebut
Zelfbesturende Landschappen, dengan status
administratif Onderafdeling Gowa dalam ling-
kungan Afdeling Makassar. Raja Gowa dalam
menjalankan pemerintahan di samping pembe-
sar-pembesar kerajaan dengan perubahan fung-
si-fungsinya, terdapat seorang Controleur Be-
landa yang menjadi supervisor.

Pada zaman sekarang Kerajaan Gowa, baik
sebagai kerajaan maupun sebagai swapraja
tidak ada lagi. Kini Gowa menjadi daerah
kabupaten dengan seorang bupati sebagai ke-
pala daerahnya. Negeri bawahannya menjadi
kecamatan di bawah pimpinan seorang camat
dan daerah terkecil adalah desa-desa dipimpin



oleh kepala-kepala desa.

Tana Bone

Tana Bone, sebagai satu kerajaan diperintah
oleh seorang raja yang disebut Mangkau'e ri
Tana Bone (yang berdaulat di Bone). Raja ini
di dalam menjalankan kekuasaan sehari-hari
didampingi oleh pembesar-pembesar kerajaan,
serupa dengan menteri-menteri kerajaan yang
terdiri atas:

a. To-makkadannge Tana, adalah semacam
Mangkubumi, atau Perdana Menteri. Dialah
yang memimpin A penyelenggaraan kekua-
saan pemerintahan dan membagi kekuasaan
untuk diselenggarakan atau dijalankan oleh
pembesar lainnya dalam kerajaan. Dia
pulalah bertindak sebagai Wakil Raja.

b. To-marilaleng, dialah yang memimpin De-
wan Eksekutif Kerajaan yang disebut "Ade’
pitu Tana Bone'.

c. Ade’ pitu, pada awal kejadiannya adalah 7
kepala wanua (negeri) yang menggabung-
kan negerinya masingmasing, membentuk
Tana Bone. Pada perkembangan selanjut-
nya, ke7 kepala wanua itu, dengan mem-
bawa nama wanua-nya duduk dalam dewan
kerajaan dengan membagi tugas pemerin-
tahan sebagai berikut:

1. Arung Macege', urusan pemerintahan/
administrasi umum kerajaan.

2. Arung Ponceng, urusan keamanan
/pertahanan kerajaan.

3. Arung Tibojong, urusan kehakiman.

4. Arung Tanete ri Attang, urusan pem-
bangunan pekerjaan umum.

5. Arung Tanete ri Awang, urusan keuang-
an/ekonomi.

6. Arung Ta', urusan pendidikan dan peng-
ajaran.

7. Arung Ujung, urusan agama dan pene-
rangan.

Mattulada

d. To-marilaheng Lolo, dia bertugas meng-
awasi daerah-daerah bawahan yang dipe-
rintah oleh raja-raja bawahan (Arung
Palili).

e. Ponggawa, Panglima Angkatan Perang Ke-
rajaan, menyusun kekuatan pertahanan dan
perlawanan. Di bawah pimpinan Ponggawa
ini, terdapat tiga orang panglima bawahan,
yang disebut dulung, yaitu:

1. Dulung Awang Tangka’
2. Dulung Ajang Ale’
3. Dulung Lamuru

Wilayah Tana Bone, dibagi ke dalam bebe-
rapa negeri (bawahan) yang disebut wanua.
Kepala-kepala wanua itu disebut Arung Palili.
Wanua-wanua itu dibagi atas desa-desa. Desa-
desa di Bone itu disebut pada umumnya
Kampong. Kampong itu dipimpin oleh seorang
Kepala kampong, yang biasanya disebut: Jen-
nang, Macoa, Kepala, To 'do’ dan sebagainya.

Dalam kekuasaan Hindia Belanda, Bone
menjadi daerah Swapraja Zelfbesturende land-
schappen dalam status administratif Onder-
afdeling Bone, dalam lingkungan Afdeling
Bone. Raja Bone dalam menjalankan pemerin-
tahan di samping Ade’ Pitu, terdapat seorang
Controleur Belanda yang menjadi supervisor.

Kini Bone adalah sebuah kabupaten, dipim-
pin oleh seorang bupati sebagai kepala daerah.
Negeri bawahannya menjadi kecamatan yang
dipimpin oleh camat dan desadesanya dipimpin
oleh para kepala desa.

Tana Wajo

Tana Wajo, adalah sebuah republik Aris-
tokratis. Diperintah oleh seorang ketua republik
yang disebut Arung Matoa Tana Wajo (Raja
yang Tua di Wajo). Arung Matoa Wajo dalam
menjalankan pemerintahan didampingi oleh
tiga orang pembesar yang disebut Paddanreng
atau Ranreng (= kembaran), yaitu:

27



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

(1) Paddanreng Benteng Pola
(2) Paddanreng Talo' Tenreng
(3) Paddanreng Tua’

Ketiga orang paddanreng itu, adalah kepala-
kepala pemerintahan negeri bawahan yang
membentuk Tana Wajo.

Di samping paddanreng yang tiga itu ter-
dapat lagi tiga orang pejabat tinggi Tana Wajo
yang disebut Pabbate Lompo atau Bate Lompo,
yaitu :

(1) Bate Lompo Betteng Pola, bergelar Pilla'
(merah)

(2) Bate Lompo Talo' Tenreng, bergelar Patola
(= aneka warna)

(3) Bate Lompo Tua, bergelar Cakuridi (=
kuning)

Gelar-gelar itu, adalah sesuai dengan warna
bate atau panji masing-masing. Pada permu-
laannya mereka bertugas khusus untuk urusan-
urusan keamanan dan peperangan dalam wila-
yahnya masing-masing. Lambatlaun karena
pertumbuhan kepentingan administrasi kekua-
saan, maka mereka pun ikut menjalankan pe-
merintahan dan bertugas laksana menteri-
menteri pembantu Arung Matoa.

Ketiga orang paddanreng bersama tiga
orang Bate Lompo, bersama-sama merupakan
sebuah dewan yang disebut "Arung Ennennge"
atau "Petta Ennennge" (dewan pertuanan yang
6). Bilamana Arung Matowa ikut hadir dalam
dewan itu, maka ketujuhnya disebut "Petta
Wajo", atau pertuanan Tana Wajo, sebagai
pucuk pimpinan kekuasaan Tana Wajo yang
tertinggi.

Di bawah "Petta Wajo", terdapat sebuah
lembaga yang disebut Arung Mabbicara,
jumlahnya 30 orang, masing-masing 10 orang
menjadi pendamping dari masing-masing pad-
danreng yang tiga orang. Lembaga Arung

28

Mabbicara ini, dapat dianggap sebagai par-
lemen Tana Wajo, yang bertugas:

a. Maddette' bicara, atau menetapkan hukum-
hukum/undang-undang.

b. Mattetta, mappano’ pate' bicara, atau meng-
awasi, mengusulkan dan menyampaikan hal
ikhwal tentang penyelenggaraan dan pelang-
garan hukum-hukum dan aturan-aturan
untuk ditangani oleh Petta Wajo.

Selain lembaga-lembaga Petta Wajo, seba-
gai pucuk pimpinan pemerintahan tertinggi
Tana Wajo, dan Arung Mabbicara sebagai ba-
dan legislatif Tana Wajo, terdapat lagi lembaga
yang disebut Suro ri bateng. Suro ri bateng ini
pun 3 orang anggotanya yang berasal dari 3
wanua. Mereka adalah semacam duta, yang
melaksanakan tugastugas:

1. Menyampaikan kepada rakyat hasil-hasil
permufakatan dan perintah dari para pad-
danreng.

2. Menyampaikan kepada rakyat perintah-
perintah dari para Bate Lompo.

3. Menyampaikan kepada rakyat, hasil per-
mufakatan dan perintah-perintah dari Petta
Wajo.

Seluruh pranata sosial Tana Wajo, yaitu
Arung Matoa (1 orang), Arung Ennennge (6
orang), Arung Mabbicara (30 orang), Suro ri
bateng (3 orang), jumlah seluruhnya 40 (empat
puluh orang), adalah badan pemerintahan Tana
Wajo, disebut juga "Arung PatappuloE" (=
Pertuanan 40 orang), atau disebut juga "Puang
ri Wajo" (= Penguasa Tana Wajo). Dalam Ade’
Tana (hukum negara Tana Wajo) dikatakan
bahwa "Puang ri Wajo" inilah yang Paoppang
pelengenngi Tana Wajo (= yang menelung-
kupkan dan menengadahkan Tana Wajo, arti-
nya Puang ri Wajo atau Arung PatappuleE itu-



lah yang memangku kedaulatan rakyat Wajo.

Di bawah tiap-tiap paddanreng (kepala
wanua), terdapat Punggawa, atau Matowa,
yang mengepalai tiap-tiap perkampungan asal,
yaitu Majauleng, Sa'bangparu dan Tekkalala'.
Punggawa ini sering juga disebut "Inanna tau
maegaE (= induk dari orang banyak). Para
punggawa menjalankan pemerintahan lang-
sung atas rakyat dalam wilayah masing-masing
dan menjadi penghubung antara Petta Wajo
dengan Arung Lili (Raja-raja bawahan), di
seluruh Tana Wajo.

Pada zaman kekuasaan Hindia Belanda,
Wajo menjadi daerah Swapraja, Zelfbestur-
ende-Landschappen, dalam status administratif
Onderafdeling Wajo, dalam lingkungan Afde-
ling Bone. Arung Matowa Wajo menjalankan
pemerintahan didampingi oleh Arung En-
nennge. Untuk supervisor ditempatkan juga
seorang Controleur Belanda. Wanua-wanua
dijadikan distrik.

Kini Wajo adalah sebuah Kabupaten, dipim-
pin oleh seorang bupati, sebagai kepala daerah.
Negeri-negeri bawahan wanua menjadi keca-
matan yang dipimpin oleh para camat dan desa-
desanya dipimpin oleh para kepala desa.

Bentuk-bentuk Umum Desa-desa di Sulawesi
Selatan

Desa-desa di Sulawesi Selatan sekarang,
merupakan kesatuan-kesatuan administratif
yang terbawah dalam struktur kenegaraan Re-
publik Indonesia. Desa-desa itu adalah gabung-
an-gabungan sejumlah kampong-kampong
lama. Setelah penggabungan-penggabungan itu
maka disebutlah desa (gaya baru). Dengan gaya
baru yang ada sekarang dibentuk berdasarkan
surat keputusan Gubernur Sulawesi Selatan,
tanggal 20 Desember 1965, No. 450/X1I/1965.

Sebuah kampong dalam gaya lama biasanya
terdiri atas sejumlah keluarga yang mendiami
di antara sepuluh sampai dua ratus rumah-

Mattulada

tangga. Rumah-rumah biasanya terletak ber-
deret menghadap ke selatan atau ke barat.
Kalau ada sungai di desa maka akan diusahakan
rumah-rumah dibangun dengan membelakangi
sungai. Pusat kampong lama merupakan suatu
tempat keramat (possitana) dengan suatu
pohon waringin yang besar kadang-kadang
dengan sebuah rumah pemujaan atau saukang.
Kecuali tempat keramat pada setiap kampong
pada umumnya terdapat langgar atau mus-
hala/masjid.

Sebuah kampung gaya lama dipimpin oleh
seorang kepala kampung yang disebut Matoa,
Jannang, Lompo', Arrong Guru, To'do' dan
sebagainya, dengan dua orang pembantunya
yang disebut sariang atau parennung. Suatu
gabungan kampung dalam struktur asli disebut
wanua, yang dipimpin oleh seorang Kepala
Wanua, disebut Arung, Gallarang atau Kara-
Eng.

Rumah-rumah tempat kediaman penduduk
di dalam kebudayaan Bugis-Makassar dibang-
un di atas tiang (rumah panggung) yang terdiri
atas tiga tingkat/bagian atas, tengah dan bawabh,
yang masing-masing mempunyai fungsi-fungsi
khusus:

a. Rakkeang (Bg) Pammakkang (MK), adalah
bagian atas rumah, di bawah atap. Ting-
kat/bagian ini, dipakai untuk menyimpan
padi dan lain-lain persediaan pangan dan
juga untuk menyimpan benda-benda pusaka.

b. Alebola (Bg) Kale-balla (Mk), adalah
ruangan-ruangan tempat tinggal manusia,
yang terbagi-bagi ke dalam ruang-ruang
khusus, untuk menerima tamu, untuk tidur,
untuk makan dan untuk dapur.

c. Awasao (Bg) Passiringang (MK), adalah
bagian bawah lantai panggung, yang dipakai
untuk menyimpan alat-alat pertanian dan
untuk kandang ayam, kambing atau ternak
lainnya. Pada zaman sekarang, bagian

29



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

bawah rumah ini, sering ditutup dengan
dinding, dan sering dipakai untuk tempat
tinggal manusia pula.

Rumah-rumah orang Bugis-Makassar, juga
digolong-golongkan menurut lapisan sosial
dari penghuninya. Berdasarkan hal itu, maka
ada tiga macam rumabh, ialah:

a. Sao-raja (Bg) Balla'lompo (MKk), adalah
rumah besar, yang didiami oleh keluarga
raja atau kaum bangsawan. Ciri-cirinya
antara lain sebagai berikut: berpetak 5, 7
atau 9; bubungan (Timpalaja' [Bg)), Sambu
Layang/ Timba' laya (MK), bersusun 5 bagi
raja berkuasa dan bersusun 3 bagi bang-
sawan lainnya; mempunyai sapana (Bg-Mk)
yaitu tangga beralas, dan diatapi di atasnya.
Pada orang Bugis, rumah "sauraja" yang
berpetak lebih dari tujuh, disebut juga
“salassa".

b. Sao-piti' (Bg), Tarata' (Mk), adalah rumah
tempat kediaman, bentuknya lebih kecil,
berpetak tidak lebih dari empat; berhubung-
an satu atau tiga, Busy tidak mempunyai
sapana. Biasanya didiami oleh orang baik-
baik yang motaia kaya atau berkedudukan
dan terpananalb dang dalam masyarakat.

c. Bola (Bg) Balla' (Mk), adalah rumah tempat
kediaman buat rakyat pada umumnya. Rata-
rata berpetak tiga, berbubungan lapis dua,
tidak ber-sapana.

Semua rumah tradisional orang Bugis-
Makassar mempunyai panggung lebih rendah
dari ale-bola (Bg) Kaleballa (Mk), yang
terletak di balik pintu, di bagian atas dari
tangga. Panggung rendah itu disebut tamping
(Bg-Mk), adalah tempat bagi para tamu untuk
menunggu, sebelum dipersilakan oleh tuan
rumah, masuk ke dalam ruangan tamu.

Pada permulaan membangun rumah, se-

30

orang ahli adat dalam hal membangun rumah
(Panrita-bola), menentukan tanah tempat
rumah itu akan didirikan. Berbagai macam
ramuan, berupa buah-buahan dan daun-daunan
diletakkan pada tempat itu. Setelah kerangka
rumah didirikan, maka di bagian atas tiang
digantungkan juga berbagai ramuan dan sajian-
sajian berupa buahbuahan dan pisang batu,
untuk menolak bala, mencegah malapetaka
yang mungkin dapat menimpa rumah itu
beserta penghuninya.

Sebelum rumah baru itu dinaiki, diadakan
upacara "Passili" (Bg-Mk) untuk mengusir roh-
roh jahat yang berdiam di sekitar tempat
berdirinya rumah itu. Di dalam rumah pun
diadakan upacara yang sama, untuk mengusir
roh-roh jahat yang mencoba ikut berdiam
dalam rumah baru itu. Selesai Passili' lalu
diadakan makan bersama dengan keluarga
yang lebih luas.

Adat Istiadat dan Agama
Adat Istiadat

Orang Bugis-Makassar, terutama yang
hidup di desa-desa, dalam kehidupannya se-
hari-hari, masih banyak terikat oleh sistem
norma dan aturan-aturan adat yang dianggap
luhur dan keramat. Keseluruhan sistem norma
dan aturan-aturan adatnya itu disebut panng-
aderreng (Bg); panngadakkang (Mk). Pannga-
derreng atau panngadakkang ini, dapat
diartikan sebagai keseluruhan norma yang me-
liputi bagaimana seseorang harus bertingkah-
laku terhadap sesamanya manusia dan terhadap
pranata sosialnya secara timbal-balik, dan yang
menyebabkan adanya gerak (dinamik) masya-
rakat.

Sistem panngaderreng = panngadakkang,
yang selanjutnya kita sebut sistem adat Bugis-
Makassar itu, terdiri atas lima unsur pokok
ialah: (1) Ade' (Bg) = Ada' (Mk); (2) Bicara



(Bg)t(Mk); (3) Rappang (Bg-Mk); (4) Wari'
(Bg-Mk) dan (5) Sara' (Bg-Mk). Yang disebut
terakhir ini, adalah unsur pokok dari sistem
adat Bugis-Makassar yang berasal dari ajaran
Islam, yaitu syariat, atau hukum syariat Islam.
Unsur-unsur pokok tersebut terjalin satu sama
lain sebagai satu kesatuan organis dalam alam
pikiran orang Bugis-Makassar, yang memberi
dasar sentimen kewargaan masyarakat dan rasa
harga diri yang semuanya terkandung dalam
konsep SIRI'. (Tentang konsep ini, akan
dibicarakan lebih jauh dalam bagian berikut).

Kelima unsur pokok sistem adat orang
Bugis-Makassar, dapat diterangkan dengan
ringkas, satu persatu sebagai berikut:

1. Ade' (Bg); Ada' (Mk)

Terdapat kebiasaan untuk menerjemahkan
ade'/ ada' itu dengan adat. Hal itu telah mem-
bawa banyak salah pengertian yang dapat
mengelirukan. Dan akan lebih keliru lagi, apa-
bila ade'lada' itu, diterjemahkan dengan hukum
adat atau hukum kebiasaan. Untuk menghindari
hal itu, maka lebih baik apabila dikatakan
bahwa ade'/ ada', meliputi semua usaha orang
BugisMakassar dalam memperistiwakan diri
dalam kehidupan bersama dalam semua la-
pangan kebudayaan. Tiap-tiap segi kebuda-
yaan mengandung aspek ade’ / ada' dan ade'/
ada' itulah memberikan isi kepada pannga-
derreng/panngadakkang. Apabila panngader-
reng/panngadakkang itu adalah kumpulan dari
seluruh aspek ade / ada', maka dapatlah dika-
takan bahwa panngaderreng/ panngadakkang
adalah wujud kebudayaan pada orang Bugis-
Makassar, dan ade’' / ada’ adalah konkritisasi
atau penjelmaan sesuatu aspek kebudayaan dari
orang Bugis-Makassar. Karena itu, secara garis
besarnya dalam lingkungan panngaderreng/
panngadakkang, dalam arti menurut polanya,
adalah ade' / ada' dalam arti sesungguhnya,
seperti :

Mattulada

1.1 Ade' Akkalabinengeng (Bg) Ada' Passi-
kalabineng (Mk), ialah yang menerangkan
tentang hal-ihwal manusia berumahtangga, di
dalamnya tercakup antara lain:

a. Norma-norma mengenai keturunan yang
boleh atau tidak boleh saling kawin-
mengawini. Wari' Akkalabineng, medaynge-
nai aspek genealogis dan kedudukan sosial
dalam perkawinan;

b. Norma-norma mengatur hubungan hak
kewajiban dalam hidup rumahtangga. "Bic-
ara Akkalabineng", mengenai aspek hukum
perkawinan;

c. Norma-norma mengatur pola perkawinan
sebagaimana diharapkan oleh tiaptiap
perkawinan "Rappang Akkalabineng", yaitu
aspek ideal dalam pola kehidupan rumah-
tangga termasuk di dalamnya etika dan
pendidikan berkeluarga;

d. Norma-norma kedirian dan harga diri hedi
dari suatu perkawinan agar Wari', Bicara
dan Rappang Akkalabineng itu terpelihara
sebagaimana patutnya, maka semuanya di-
sandarkan kepada Siri" Akkalabineng,
sebagai aspek stabilisator dalam hubungan
perkawinan ke dalam rumahtangga dan
integrasinya keluar rumahtangga itu sendiri.

1.2 Ade' Tana (Bg), Ada' Butta (Mk), adalah
norma-norma mengenai hal-ihwal bernegara
dan memerintah negara dan berwujud sebagai
hukum negara, hukum antarnegara, serta etika
dan pembinaan insan politik. Hal-hal itu
meliputi antara lain:

a. Norma-norma yang mengatur atau mengatur
hubungan status kekeluargaan antarnegara,
mengatur syarat-syarat ketemurunan pe-
mangku jabatan negeri. "Wari' Tana",
mengenai aspek kekeluargaan antara sesuatu
subyek dan subyek lainnya, dan menentukan

31



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

polapola tingkah-laku dalam melakukan
hubungan itu.

b. Norma-norma yang mengatur pelaksub-
sanaan hak dan kewajiban dua subyek Di
secara timbal-balik. Bicara Tana, mengenai
aspek-aspek hukum tata negara, mengatur
bagaimana negara dan warga negara beraksi
secara timbalbalik dalam memenuhi hak dan
kewajibannya masing-masing.

c. Norma-norma yang mengatur pola kehi-
dupan negara, bagaimana seharusnya negara
itu memperlakukan diri seperti diharapkan
oleh pola-pola ideal tentang diadakannya
negara itu. "Rappang Tana", yaitu aspek
ideal dalam pola kehidupan negara termasuk
di dalamnya etika dan pendidikan insan
politik.

d. Norma-norma yang mengatur kedirian dan
kepribadian khas dari negara dan warganya,
agar Wari', Bicara dan Rappang Tana/Butta
itu terselenggara sebagaimana mestinya.
"Siri" Tana", STS yaitu aspek stabilisator
dan dinamisastor dalam semua kegiatan
negara ke dalam dan ke luar.

Pengawasan dan pembinaan ade' dalam ma-
syarakat orang Bugis-Makassar, biasanya dila-
kukan oleh beberapa pejabat adat, seperti
Pakkatenni Ada' (Bg), Tumannaggala' Ada'
(Mk), artinya pemegang Adat; Puang Ade'
(Bg), KaraEng Ada' (MK), artinya pertuanan
Adat; Parewa Ade' (BgMk) dan lain
sebagainya.

2. Bicara (BgMKk)

Bicara, adalah unsur pokok dari sistem adat
orang Bugis-Makassar, yang mengenai semua
aktivitas dan konsep-konsep yang bersangkut-
paut dengan peradilan, yang kurang lebih sama
dengan hukum acara, menentukan prosedur
serta hak-hak dan kewajiban seseorang yang
mengadukan sesuatu perkara. Selain daripada

32

itu, bicara pun berfungsi represif terhadap
pelanggaran  panngaderreng/panngadakkang
pada umumnya. Dalam hal ini bicara menem-
patkan diri pada batasan sebagai reaksi formal
dari ade' terhadap segala sesuatu dalam lingkup
hidup masyarakat yang memolakan diri pada
suatu sistem kemasyarakatan dalam sistem ke-
budayaan yang disebut panngaderreng/ panng-
adakkang.

Pengawasan dan pembinaan bicara dalam
masyarakat orang Bugis-Makassar dilakukan
oleh pejabat-pejabat Adat yang disebut
PabbicaraE, TomabbicaraE (Bg), atau Pab-
bicaraya, Tumabbicaraya (Mk), dapat diarti-
kan sebagai Hakim.

Bicara, selaku salah satu unsur pokok dari
panngaderreng/panngadakkang, dengan sendi-
rinya tidak mungkin melepaskan diri dari land-
asan kejiwaan keseluruhan sistem. Karena itu
tidak dapat dipisahkan secara tegas batas-batas
kegiatan sesuatu aspek dari aspek lainnya,
tanpa menyinggung segisegi lainnya yang akan
tetap masuk-memasuki kegiatan integral hidup
kemasyarakatan itu. Akan tetapi, sesuatu aspek
karena sudah menyatakan diri dalam suatu
simbol ucapan bicara, maka niscaya sejak dari
awalnya telah menonjolkan segi-seginya yang
khas dan mengambil peranan lebih kuat dari
aspek-aspek lain yang terdapat dalam sistem
yang bulat itu.

Oleh karena bicara merupakan aspek panng-
aderreng/panngadakkang yang berfungsi repre-
sif, maka ia akan banyak menampilkan kenya-
taan-kenyataan yang mudah diamati realitasnya
dalam kehidupan, bila dibandingkan dengan
aspek-aspek lainnya. Ade’/Ada’ menurut ling-
kupnya adalah lebih luas daripada bicara.
Karena itu ade’/ ada' lebih bersifat preventif.
Ade'/Ada' memelihara stabilitas masyarakat,
mencegah perbuatan-perbuatan jahat dari para
penjahat, menghalangi perbuatan sewenang-
wenang (aniaya) dari orang-orang kuat, dan



melindungi orang-orang yang lemah. Bicara
adalah lebih bersifat represif, menyelesaikan
sengketa, mengembalikan dan memulihkan
sesuatu ketidakwajaran kepada keadaannya
yang wajar.

Bicara dalam laku operasionalnya, sebagai
tindakan represif, harus berpijak pada keadaan
obyektif, oleh karena itu menimbang sama
berat dan sama ringannya kedua pihak yang
bersengketa tentang saksi dan pendirian kedua
belah pihak. Bicara bertujuan menetapkan
kembali atau memulihkan kembali yang benar,
yaitu tongeng (Bg) = tojeng (Mk). Bilamana
kita memperhatikan sistemsistem yang berlaku
dalam bicara, dan ancaman-ancaman hukuman
yang disediakan bagi tiap-tiap pelanggaran atau
kejahatan yang terjadi, pada kita segera akan
timbul kesan bahwa ancaman-ancaman hukum-
an itu seolah-olah menjadi alat untuk menakut-
nakuti orang sehingga tidak beranilah orang
melakukan pelanggaran terhadap panngader-
reng. Dengan demikian orang dapat meng-
atakan bahwa ancaman atau ketakutanlah yang
menyebabkan seseorang itu taat pada panng-
aderreng. Dilihat dari segi ancaman hukuman
ini, kecenderungan untuk membenarkan ang-
gapan itu adalah beralasan juga.

Akan tetapi apabila dilihat lebih jauh, bahwa
ancaman-ancaman demikian berat itu dan yang
kebanyakannya tertuju kepada hukuman mati,
atau pembuangan/pengusiran dan berlakunya
asas legalitas, maka dapat dipandang bahwa
ancaman-ancaman hukuman itu, bukan sekedar
ancaman agar orang takut melanggarnya, me-
lainkan juga suatu pernyataan bahwa yang
bersalah itu, telah melepaskan diri dari sistem
panngaderreng/panngadakkang itu sendiri.
Tidak memiliki lagi siri' pada dirinya sehingga
hukuman yang dijalaninya akan diterimanya
dengan mata terbuka, dengan menerima
hukuman itu sebagai kewajaran dan tanpa
penyesalan, berarti ia menunjukkan bahwa

Mattulada

baginya masih ada rasa harga diri yang menjadi
unsur penting dalam siri'. Dengan menjalani
hukuman itu dia merasa bahwa ia ikut mene-
gakkan panngaderreng/panngadakkang yang
telah dilanggarnya itu. Hal itu dapat dibanding-
kan dengan pendapat Malinowski dan lain-lain
bahwa semua aktivitas kebudayaan (institution
dan customs) mempunyai fungsi untuk meme-
nuhi suatu kompleks kebutuhan naluri manusia
untuk secara timbal-balik dengan sesama
manusianya dalam masyarakat, menerima dan
menunaikan kewajiban, menurut suatu prinsip
yang disebut principle of reciprocity. Custom
yang bersifat demikian, disebut Malinowski
effective customs, dan inilah yang termasuk
lapangan hukum yang menjaga ketertiban
masyarakat. (Koentjaraningat, Metode Antro-
pologi: 318-319).

Seseorang yang menerima hukumannya
dengan kesadaran bahwa dengan hukuman
sistem panngaderreng-nya, tentulah bukan ke-
takutan yang mendorongnya untuk menaati
panngaderreng/ panngadakkang, melainkan
tentunya oleh suatu kesadaran yang sangat
mendalam yang diterimanya dari dalam pan-
ngaderreng/panngadakkang itu sendiri. Deng-
an demikian seorang Bugis-Makassar yang taat
pada sistem panngaderreng, setelah berbuat
kesalahan yang tidak dapat dihindarinya,
segera menye.ahkan diri untuk menerima
hukumannya.

3. Rappang (Bg Mk)

Rappang menurut arti leksikalnya, adalah
contoh, misalnya, umpama, perumpamaan, per-
samaan dan kias. Pada beberapa /lontara Bugis-
Makassar, seringkali untuk kata rappang itu
digantikan dengan undang-undang, (de Wetten)
seperti yang disalin oleh Friedericy dalam
bukunya Standen bij Bugineesen en Makas-
saren. Penggantian kata rappang menjadi
undang-undang oleh berbagai lontara atau

33



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

salinan /ontara menunjukkan salah satu tanda
penerimaan kata-kata baru ke dalam masya-
rakat pemakai bahasa Bugis-Makassar. Un-
dang-undang lebih tertentu batas pengertian-
nya, yaitu hukum tertulis, sedang rappang,
lingkupnya sangat luas, namun pengertian
undang-undang sudah tercakup dalam konsep
rappang itu.

Adapun kandungan isi dari rappang,
meliputi beberapa fungsi:

a. Stabilisator, sebagai sifatnya undangundang
yang menjaga ketetapan, uniformitas dan
kontinuitas sesuatu tindakan dari waktu
yang lalu sampai masa kini.

b. Membanding, dalam keadaan tidak ada atau
belum ada norma-norma atau undang-
undang yang mengatur sesuatu, maka rap-
pang diberi fungsi membanding atas sesuatu
ketetapan di masa lampau yang pernah
terjadi atau macam yurisprudensi. "7Taro
wettu palalo, bekka' temmakkasape" (Lon-
tara, Hukum Pelayaran Amanna Gappa),
artinya Ketetapan waktu yang lalu, walau-
pun sempit akan tetapi tidak menyobek).

c. Melindungi, berwujud dalam pemalipemali
atau paseng, atau sejenis magi yang
berfungsi :

1. Melindungi milik umum dari gangguan-
gangguan perseorangan;

2. Melindungi orang-seorang dari keadaan
berbahaya.

Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa
rappang dalam wujud sebagai kias atau perum-
pamaan menunjukkan kelakuankelakuan ideal
dan etika dalam lapanganlapangan hidup ter-
tentu, seperti lapangan hidup kekerabatan,
lapangan kehidupan politik dan memerintah
negara dan sebagainya. Di samping itu rappang
juga berwujud sebagai pandangan-pandangan
sakral untuk mencegah tindakan-tindakan yang

34

bersifat gangguan terhadap hak milik serta
ancaman terhadap keamanan seorang warga
masyarakat.

4. Wari' (BgMk)

Wari' adalah salah satu unsur dari pannga-
derreng/panngadakkang, yang meakukan
klasifikasi atas segala benda, peristiwa dan
aktivitas dalam kehidupan masyarakat, menu-
tut kategori-kategorinya. Friedericy menerje-
mahkan wari' itu dengan indeeling in staden.
Hal itu benar, tetapi kecuali itu, wari' meliputi
banyak hal lain lagi. Misalnya untuk meme-
lihara tata susunan dan tata penempatan hal-hal
dan benda-benda dalam kehidupan masyarakat.
Untuk memelihara jalur dan garis keturunan
yang mewujudkan lapisan sosial. Untuk
memelihara hubungan kekerabatan antara raja-
raja dan hubungan negara-negara, sehingga
dapat diketahui mana yang tua mana yang
muda, dalam tata upacara kebesaran.

Dalam hidup kenegaraan, ada disebut wari
tana. Itu berarti tata negara. Juga dalam pena-

!

taan hukum dan penataan hubungan keke-
luargaan ditentukan menurut wari', yang dalam
garis besarnya dapat dikemukakan sebagai
contoh:

a. Wari' Tana, ialah tata kekuasaan dan tata
pemerintahan dalam hal mengenai dasar-
dasarnya. Bagaimana raja memperlakukan
diri terhadap rakyat, bagaimana rakyat
memperlakukan diri terhadap rajanya, hal
itu semua termasuk dalam lingkup wari’
tana. Bagaimana hubungan kerja antara
Pampawa Ade' dengan raja, selanjutnya
dengan rakyat secara timbal-balik, semua
diatur dalam wari' tana. Tata cara meng-
hadap raja, menyertai raja dalam perjalanan
dengan ketertiban dan tata caranya masing-
masing itu pun disebut wari' dari panng-
aderreng/ panngadakkang.



b. Wari’ Asseajingeng (Bg), Wari' Passi-
bijaeng (Mk), adalah tata tertib yang menen-
tukan garis keturunan dan kekeluargaan.
Dalam wari' inilah dibicarakan siapa me-
nempati golongan ananam karung, siapa To-
maradeka, siapa ata, sehingga ia merupakan
tata tertib tentang sendi-sendi pelapisan
masyarakat. Dalam hubungan kawin-
mawin, wari'lah memegang peranan pen-
ting. Apabila wari' dikacaukan, maka tidak
menentulah keturunan dan hubungan keke-
luargaan dalam masyarakat, dan dengan
demikian kacau-balaulah masyarakat itu.

c. Wari’ Pangoriseng, ialah mengenai tata
urutan (volg-orde) dari hukum, suatu sistem
tata hukum. Inilah yang menentukan sesuatu
ketentuan undangundang atau hukum batal
atau berlaku, dilihat dari sudut jenis kekuat-
an formal dan materilnya. Misalnya disebut
dalam Lontara:

"rusa' taro arung, tenrusa’ taro ade’,
rusa’ taro ade', tenrusa' taro anang,
rusa' taro anang, tenrusa’

taro to-maega’’.

Artinya:

"batal ketetapan raja, tak batal ketetapan
ade’
batal ketetapan ade', tak batal ketetapan
kaum
batal ketetapan kaum, tak batal ketetapan
rakyat”.
Menentukan tingkat-tingkat berlakunya
sesuatu ketentuan, itulah menjadi cakupan
Wari’.

Setelah mengetahui garis besar makna dan
fungsi wari' dalam panngaderreng/ pannga-
dakkang, maka akan tampaklah betapa saling
isi mengisinya sendi-sendi pokok panngader-
reng/panngadakkang yang empat itu, ialah
ade', bicara', rappang, dan wari. Apabila ade'
berfungsi preventif dalam pergaulan hidup

Mattulada

untuk menjaga kelangsungan masyarakat dan
kebudayaan, bicara berfungsi represif, untuk
mengembalikan sesuatu pada tempatnya,
rappang berfungsi stabilisator, untuk kesinam-
bungan pola peradaban, maka wari' memberi-
kan peranannya dalam "mappalaiseng', yaitu
mengatur kompetisi masing-masing, sehingga
tidak terjadi saling bentrokan. Wari' memberi-
kan ukuran keserasian dalam perjalanan hidup
kemasyarakatan dalam panngaderreng/ panng-
adakkang secara keseluruhan. Dengan perkata-
an lain ade' memberikan tuntutan hidup, bicara
memulihkan ketidakwajaran kepada kewajar-
an. Rappang mempertahankan pola untuk
kelanjutannya, sedang wari' memberikan kese-
imbangan antara oposisi-oposisi yang terjadi
dalam masyarakat.

5. Sara' (BgMk)

Sara', demikianlah orang Bugis-Makassar
menyebut pranata Islam (hukum syariat) yang
menggenapkan keempat sendi panngaderreng
/panngadakkang, menjadi lima, sehingga ter-
susunlah sendi-sendi kehidupan masyarakat
dan kebudayaan orang Bugis-Makassar atas
Ade', Bicara, Rappang, Wari' dan Sara’.

Telah sependapat para ahli hukum adat pada
umumnya, bahwa hukum Islam dalam kehi-
dupan masyarakat dan kebudayaan Indonesia
(termasuk masyarakat Bugis-Makassar), han-
yalah diperlukan dalam kuantum yang kedua,
dibandingkan dengan apa yang disebut hukum
adat.

Sara', rupanya para penyelidik sependapat,
bahwa kata itu berasal dari bahasa Arab, yaitu
syariah; syara' atau hukum Islam. Dengan
demikian jelaslah bahwa sara' sebagai salah
satu sendi yang diterima ke dalam pannga-
derreng/panngadakkang, dipastikan bahwa pe-
ranan Islam dalam sendi ini, sangat menonjol
dibandingkan dengan yang terdapat dalam
sendi-sendi lainnya.

35



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

Dengan diterimanya sara' atau hukum Islam
ke dalam panngaderreng/panngadakkang, se-
bagai salah satu unsur pokok, dan kemudian
dalam pertumbuhannya malah menjiwainya,
sehingga ditegaskan bahwa orang Bugis-
Makassar adalah identik dengan Islam. Orang
Bugis-Makassar yang tidak Islam berarti keluar
dari panngaderreng/panngadakkang, berarti
bukan orang Bugis-Makassar lagi, hal ini masih
akan dibicarakan dalam seksi berikut yaitu
agama dan kepercayaan orang Bugis-
Makassar.

Agama dan Kepercayaan

Religi orang Bugis-Makassar dalam zaman
pra-Islam seperti antara lain yang disebut
dalam Sure' Galigo, sebenarnya telah meng-
andung suatu kepercayaan kepada satu dewa
yang tunggal, yang disebut dengan beberapa
nama seperti: Patoto'E (Dia yang menentukan
nasib); To-palanroE (Dia yang menciptakan);
Dewata seuaE (Dewa yang tunggal); TuriE'A
'ra 'na (kehendak yang tertinggi); Puang Matua
(Tuhan yang tertinggi). Sisa-sisa kepercayaan
lama yang mempergunakan konsep-konsep ini,
masih tampak jelas, misalnya pada:

a. To-Lotang, yang berdiam di kabupaten
Sidenreng-Rappang. Mereka menamamakan
kepercayaan mereka, agama To-riolo atau
agama To-lotang. Dewasa ini, pemerintah
RI (Dep. Agama) memasukkan kepercayaan
ToBalotang, ke dalam golongan Agama
Hindu-Tolotang. Konsep Tuhan tersa tinggi
mereka disebut To-PalanroE.

b. To-Raja, yang berdiam di kabupaten Tana
Toraja. Mereka menamakan kepercayaan
mereka "Aluk To-dolo", dengan konsep
Tuhan yang tertinggi yang disebut Puang-
Matua, asal segala kejadian dan aluk (aturan
ketertiban)

c. Amma Toa, yang berdiam di Kajang,

36

Kabupaten Bulukumba. Mereka menamak-
an kepercayaan mereka "Patun tung",
dengan konsep Tuhan tertingginya yang
disebut "TuriE a 'ra 'na". Sumber segala
kejadian dan penentu Ysegala nasib dalam
kehidupan di dunia.

Waktu agama Islam masuk ke Sulawesi
Selatan pada permulaan Abad ke-17, maka
ajaran Tauhid (Keesaan Allah) dalam Islam,
dapat mudah diterima dan proses itu dipercepat
dengan adanya kontak terusmenerus dengan
pedagang-pedagang Melayu Islam yang sudah
menetap di Makassar, maupun dengan kun-
jungan-kunjungan niaga orang Bugis-Makassar
ke negeri-negeri lain yang penduduknya sudah
beragama Islam.

Seperti telah disebut di bagian atas bahwa
setelah syariat Islam sudah diintegrasikan men-
jadi salah satu sendi dari panngaderreng/
panngadakkang, maka beberapa kelakuan yang
berasal dari kepercayaan lama seperti cara-cara
pemujaan dan upacara bersemadi, bersesaji
untuk roh nenek moyang yang disebut "atto-
riolong" (Bg), "patturiolong" (Mk), memeli-
hara tempat keramat atau saukang, upacara
turun ke sawah, upacara mendirikan dan
meresmikan pemakaian rumah baru dan seba-
gainya, semuanya diarahkan sehingga dijiwai
oleh konsep-konsep dari agama Islam, seku-
rangkurangnya tidak berlawanan dengan ajaran
Tauhid Islam. Dalam sistem kerajaan-kerajaan
Bugis-Makassar, sampai zaman kerajaan-
kerajaan itu menjadi swapraja-swapraja di
bawah kekuasaan pemerintah jajahan Hindia
Belanda. Sara' itu disusun menurut organisasi
ade' dan berkembanglah suatu pembagian
lapangan, di mana sara' mengatur kehidupan
keagamaan (Islam) dan ade' mengatur kehi-
dupan duniawi dan politik negara. Demikianlah
maka dalam tiap-tiap kerajaan/Swapraja di-
adakan seorang pejabat Sara' tertinggi yang



disebut Kali (Kadhi).

Untuk lebih menjelaskan tentang perpaduan
antara pranata sara' dan ade' itu, dapat dike-
mukakan beberapa contoh:

Organisasi Sosial di Wajo, baik pemerin-
tahannya maupun rakyatnya terbagi atas tiga
bagian yang disebut "Limpo". Setiap limpo itu
mempunyai raja dan pejabatpejabatnya sendiri.
Keseluruhan pejabat ade' itu berjumlah 39
orang. Mereka memilih Arung Matowa, dan
genaplah 40 orang Puang ri Wajo seperti telah
disebut terdahulu. Sesuai dengan organisasi ini,
maka organisasi sara' juga terbagi tiga menurut
tiga /impo itu. Menurut cerita pengislaman di
Wajo oleh Dato Sulaiman (Dato' ri Bandang),
menunjuk pejabat-pejabat sara' yakni untuk
tiap limpo dua orang khatib, dua orang bilal,
seorang penghulu dan seorang amil. Untuk
seluruh Tana Wajo ditetapkan seorang Kali.
Untuk menyatakan dengan jelas kedudukan
sara' dalam hidup politik negara, maka dalam
musyawarah ade', Arung Matowa duduk di
tengah, para pejabat ade' di sisi kiri, pejabat
sara' di sisi kanan, menurut aturan derajat
kepangkatan masing-masing. Juga ditunjuk 40
orang mukim, yang bertugas untuk selalu
menghadiri shalat Jumat, agar shalat itu selalu
sah adanya.

Di Bulo-Bulo, Kabupaten Sinyai, semua
pejabat sara' berjumlah 40 orang yang disebut
"Parewa-Sara", yaitu 2 orang kali, 8 orang
khatib, 8 orang bilal, 8 orang mukim dan 7
orang wakil mukim. Kedelapan pejabat yang
khusus disebut mukim itu, tugasnya meng-
hadiri shalat Jumat dan mengatur perayaan
Maulid dan hari Raya Id, dan untuk berdoa
berganti-ganti selama 100 hari kalau raja
mangkat (Noorduyn, hlm. 86 dan seterusnya)

Dahulu pejabat-pejabat sara' itu, terutama
Kali (Kadhi) adalah orang terkemuka atau
ulama, malahan dari kalangan anakarung.
Tetapi karena orang pandai, orang kaya dan

Mattulada

orang pemberani yang berjasa kepada negara
mendapat perlakuan sama dengan golongan
anakarung, maka tidaklah menjadi ketentuan
yang mutlak pejabat sara' itu harus golongan
anakarung. Seorang pejabat sara' dengan
sendirinya orang berilmu, oleh karena itu tidak
terpandang tidak wajar apabila mereka ikut
dalam musyawarah ade' atau duduk bersama
dengan Raja dalam upacara.

Kesatuan yang ketat antara ade' dan sara'
berkembang terus, terutama dipandang dari
sudut pranata-pranata panngaderreng/ panng-
adakkang, dan organisasi kemasyarakatan dan
kekuasaan. Metode antropologi budaya yang
telah berjasa banyak dalam penyelidikan
agama-agama kuno di Indonesia, dipelopori
oleh ahli-ahli antropologi seperti E. Durkheim
dan Levy Bruhl. Banyak di antara para peneliti
kemudiannya seperti Van Ossenbruggen, Ras-
sers, Piegeaud, Swellengreben, J. B. P. de
Josselin de Jong, Held, Scharer, Ph. O. L.
Tobing, Downs dan lain-lain telah memper-
gunakan dasar-dasar teori Durkheim dan Levi
Bruhl dalam mempelajari latar-belakang ma-
syarakat dari agama-agama kuno di Indonesia.
Mereka pada umumnya menunjukkan bahwa
struktur sosial sangat memberikan corak pada
agama, sehingga nyata-nyata kebanyakan ang-
gapan-anggapan keagamaan bersifat anggapan-
anggapan kolektif yang sering terikat kepada
sistem klasifikasi bersahaja, yang berdasarkan
organisasi kemasyarakatan kuno. Jalan pikiran
yang diliputi dongeng-dongeng mitologis dan
pola pikir dalam hidup kebudayaan seluruhnya
berlatar-belakang pada struktur sosial kuno.

Sesuai dengan teori itu, maka segala sesuatu
yang menjadi atribut panngaderreng/ pannga-
dakkang, masih tetap berlangsung terus, di
samping dikembangkan tata cara ibadat
menurut Islam. Beberapa bagian tertentu dari
atribut panngaderreng/panngadakkang yang
bersumber dari kepercayaan masa silam di

37



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

mana agama dan kebudayaan adalah kesatuan
yang menjadi latar belakang kenyataan sosial,
seperti pemujaan atau pemberian korban kepa-
da attau-riolong, saukang dan sebagainya,
upacara-upacara turun ke sawah, menunjukkan
keadaan-keadaan yang sebenarnya oleh Islam
dipandang perbuatan musyrik. Akan tetapi
pada permulaan penyiaran Islam, halhal seperti
itu tidaklah ditentang dengan larangan yang
keras. Pada umumnya segala ihwal yang
menyangkut sebagai atribut panngaderreng/
panngadakkang, tetap berdampingan dengan
damai sebagai dua aspek kebudayaan yang
ternyata pada pengorganisasiannya.

Dipandang dari sudut kepercayaan seolah-
olah terjadi Islam-campuran satu kepercayaan
sinkretis. Akan tetapi apabila dilihat dari
seginya yang lain, yaitu terutama, dari sudut
ilmu kebudayaan, maka caracara penyebaran
yang dilakukan oleh mubalig-mubalig Islam
ketika itu, adalah tepat, karena melakukan
pendekatan melalui pemahaman atas struktur
sosial dan dari adaptasi kultural (bukan
adaptasi iman), dapat dengan mudah apa yang
dimilikinya berkembang menurut jalan sebe-
narnya. Apa yang dicapai dalam adaptasi
kultural itu, seperti telah dikatakan di atas, ialah
orang Bugis-Makassar telah merasakan
identitasnya sebagai Islam, Bugis-Makassar
Islam.

Gerakan-gerakan pemurnian ajaranajaran
Islam, seperti yang dilakukan oleh Muhamma-
diyah, sejak tahun 1930-an, lambat-laun dapat
menyusun keseluruhan daerah pedalaman
Sulawesi Selatan, dan kegiatan-kegiatan itu
berjalan terus dalam rangka program sosialisasi
kegiatan Islam, untuk membangun masyarakat
Islam yang bersendi kepada Iman Tauhid yang
berdasarkan Al-Quran, Hadis, Qias dan Ijma’.

Ketika lembaga-lembaga panngaderreng
/panngadakkang yang asli, yaitu Ade’, Bicara,
Rappang, dan Wari', tidak lagi memegang

38

peranan dalam hidup kemasyarakatan dan
politik, baik sebagai organisasi kekuasaan,
maupun sebagai kaidah-kaidah sosial, dengan
telah dihapusnya kerajaankerajaan dengan
segala aparaturnya, maka sara' pun me-
ninggalkan gelanggang formalnya sebagai pra-
nata panngaderreng/ panngadakkang.

Pada waktu itu, terdapat kira-kira 90% pen-
duduk Sulawesi Selatan yang menjadi pemeluk
agama Islam. Kira-kira 10% lainnya memeluk
agama Kristen baik Katolik maupun Protestan
dan kepercayaan-kepercayaan lama, seperti
Aluk To-dolo, Patuntung dan kepercayaan 7o-
lotang (Hindu). Pengabar-pengabar Injil ke-
banyakannya beroperasi di kalangan orang
Toraja yang masih menganut kepercayaan
lama.

Siri' (Bg-Mk)

Ketika dibicarakan tentang panngaderreng
/panngadakkang, telah disebut tentang konsep
siri', yang mengintegrasikan secara organis
semua unsur pokok dari panngaderreng
/panngadakkang. Dari hasil penelitian para ahli
ilmu sosial dapat diketahui bahwa konsep siri'
itu, telah diintegrasikan yang bermacam-
macam, menurut lapangan keahlian para ahli
tadi masing-masing. Hal itu menunjukkan
bahwa konsep siri' itu meliputi banyak aspek
dalam kehidupan masyarakat dan kebudayaan
orang Bugis-Makassar.

B. F. Matthes, misalnya menerjemahkan
istilah siri' itu degan malu, bechaamd,
schroomvallig, verlegen, schaamte, eergevoel,
schande. Diakui oleh beliau, bahwa penjabaran
baik dengan bahasa Indonesia maupun dengan
bahasa Belanda, tidak melengkapi maknanya
secara tepat (Matthes, 1872: 211).

C. H. Salambasjah, dan kawan-kawan
(1966: 5) memberikan batasan atas kata siri'
dengan memberikan tiga golongan pengertian:



1. Siri' itu sama artinya dengan malu, isin
(Jawa), shame (Inggris).

2. Siri' merupakan daya pendorong untuk
melenyapkan (membunuh), mengasingkan,
mengusir dan sebagainya, terhadap barang
siapa yang menyinggung perasaan mereka.
Hal ini merupakan kewajiban adat, kewa-
jiban yang mempunyai sanksi adat, yaitu
hukuman menurut norma-norma adat, jika
kewajiban itu tidak dilaksanakan.

3. Siri’ itu sebagai daya pendorong, bervariasi
ke arah sumber pembangkitan tenaga untuk
membanting tulang bekerja mati-matian,
untuk sesuatu pekerjaan atau usaha.

Menurut Casutto, siri' merupakan pembalas-
an yang berupa kewajiban moril untuk mem-
bunuh pihak yang melanggar adat. M. Natsir
Said (1962: 50), menetapkan batasannya bahwa
siri' itu, adalah perasaan malu (krenking
/belediging) yang dapat menimbulkan sanksi
dari keluarga/ famili/ verwantengroep, yang
dilanggar norma adat.

Dapatlah ditarik kesan, bahwa untuk
mendekati batasan siri' itu, tidak mungkin
orang memandang dari satu aspeknya saja. Hal
itu mudah dimengerti, karena siri' adalah suatu
hal yang abstrak dan hanya akibatnya yang
berwujud konkret saja yang dapat diamati dan
diobservasi. Dalam kenyataan sosial dapat
diobservasi orangorang Bugis-Makassar yang
cepat merasa tersinggung, lekas memper-
gunakan kekerasan dan membalas dendam
dengan pembunuhan. Hal itu memang banyak
terjadi terutama dalam soal perjodohan, yaitu
salah satu pranata sosial, atau aspek dalam
panngaderreng/panngadakkang yang masih
dapat bertahan, dibandingkan dengan aspek-
aspek lainnya, walaupun sekarang dari hari ke
hari toh juga mengalami perubahan. Namun-
demikian, masih mempunyai arti yang esensial
untuk dipahami, karena terdapatnya anggapan

Mattulada

bahwa siri' itu bagi orang Bugis masih tetap
merupakan sesuatu yang lekat kepada martabat
kehadirannya sebagai manusia pribadi dan
sebagai warga dari sesuatu persekutuan. Orang
Bugis-Makassar menghayati siri' itu sebagai
panggilan yang mendalam dalam diri pribadi-
nya, untuk mempertahankan nilai sesuatu yang
dihormati, dihargai dan dimilikinya. Sesuatu
yang dihormati, dihargai dan dimilikinya
mempunyai arti esensial, baik bagi dirinya
maupun bagi persekutuannya.

Berbagai ungkapan dalam bahasa Bugis dan
Makassar, yang terwujud dalam kesusastraan,
paseng, dan amanat-amanat dari nenek-mo-
yang, dapat dikemukakan beberapa untuk se-
kedar mengantar, untuk memahami konsep siri'
itu sebagai berikut:

1. Siri' emmi ri onroang ri lino (Bg). Artinya,
hanya dengan siri' itu sajalah kita hidup di
dunia. Dalam ungkapan ini, termaktub arti
siri' sebagai hal yang memberi identitas
sosial dan martabat kepada seseorang.
Hanya kalau ada martabat, maka itulah
hidup yang ada artinya.

2. Mate ri siri’ na (Bg-Mk), artinya mati dalam
siri' atau mati untuk menegakkan martabat
diri, yang dianggap satu hal yang terpuji dan
terhormat.

3. Mate siri' (Bg Mk), artinya orang yang
sudah hilang martabat dirinya, adalah
sebagai bangkai hidup. Demikian orang
Bugis-Makassar yang mate siri’, akan
melakukan jallo' (amuk), hingga ia mati
sendiri. Jallo' yang demikian itu disebut na
patettonngi siri' na (Bg) atau nappaentengi
siri’ na (Mk), artinya, ditegakkan kembali
martabat dirinya.

Banyak terjadi, sampai sekarang ini pun

dalam masyarakat orang Bugis-Makassar peris-
tiwa bunuh-membunuh dengan jallo itu dengan

39



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

latar-belakang siri'. Secara lahir, sering tampak
seolah-olah orang BugisMakassar yang karena
alasan siri' dan sanggup membunuh atau dibu-
nuh, memperbuat sesuatu yang fatal karena
alasan-alasan sepele, atau karena masalah pe-
rempuan yang sesungguhnya harus dapat
dipandang biasa saja. Akan tetapi pada hakikat-
nya apa yang kelihatannya sepele dan biasa
tadi, sesungguhnya hanya merupakan salah
satu alasan lahir saja dari suatu kompleks
sebab-sebab lain yang menjadikan ia merasa
kehilangan martabat dan harga diri, yang juga
menjadi identitas sosialnya.

Di samping konsep siri' itu, terdapat lagi
semacam konsep yang dianggap sedikit lebih
rendah dari konsep siri' itu, ialah yang disebut
pesse (Bg) atau pacce (Mk). Menurut arti
leksikalnya pesse/pacce itu dapat diterjemah-
kan dengan "pedis" atau "pedih". Sebuah
ungkapan dalam amanat orang tua-tua
menerangkan konsep pessel pacce itu sebagai
berikut: "la sempugikku rekkua de' na siri' na,
engka messa pessena" (Bg), artinya "mereka
sesama saya orang Bugis, bilamana siri" itu
padanya tidak ada lagi, akan tetapi niscaya
masih ada pessenya". "lkambe Mangkasaraka,
punna tasiri' pacce-seng ni pabbulo sibatanng-
ang". Artinya kita orang Makassar, kalau bukan
karena siri', maka pacce-lah yang membuat kita
bersatu. Dengan ungkapan ini, dapatlah ditarik
kesan bahwa pesse/pacce itu adalah semacam
daya dorong untuk menimbulkan rasa solid-
aritas yang kokoh di kalangan orang Bugis-
Makassar.

Folklor dan Kepercayaan Rakyat

Istilah folklor dalam pengertian ilmiah ada-
lah perbuatan-perbuatan, benda-benda, cerita-
cerita rakyat yang diwariskan melalui lisan,
atau contoh yang disertai dengan perbuatan.
Kebiasaan bertingkah-laku tertentu dalam
menghadapi sesuatu peristiwa, seseorang me-

40

nari-nari karena gembira, atau karena mela-
kukan pemujaan dan tingkah laku itu menjadi
milik yang diwariskan dalam persekutuan
hidup, dapat digolongkan ke dalam folklor.
Cerita-cerita, baik ia berupa cerita-cerita sakral
atau profan yang tersebar secara lisan menjadi
milik masyarakat itu pun disebut bagian folklor
yang disebut cerita rakyat. Benda-benda ke-
budayaan, seperti bentuk-bentuk rumah, alat-
alat kehidupan seperti perahu, alat-alat per-
tanian, alat-alat penangkapan ikan yang diper-
gunakan oleh orang-orang dalam suatu per-
sekutuan hidup/masyarakat tradisional, itu pun
disebut folklor.

Oleh karena pengertian folklor yang
demikian yakni diwariskan melalui lisan, atau
contoh yang disertai dengan perbuatan, maka ia
tidak dipengaruhi oleh perkembangan ilmu
pengetahuan seperti perikanan dan percontoh-
an, karena hal itu hanya berupa perekonomian
dan transkripsi saja. Sedangkan sifat hakikinya
masih tetap folklor.

Legenda

Legenda dimaksudkan di sini adalah bagian
dari folklor yang terwujud sebagai cerita-cerita
lisan rakyat. Kita dapat membatasinya lagi
kepada pengertiannya yang lebih sempit, yaitu
cerita-cerita rakyat yang menyangkut keper-
cayaan rakyat yang dalam membentuk tingkah-
laku tertentu atau sikap tertentu dalam kehi-
dupan masyarakat sehari-hari. Batasan itu lebih
dipersempit lagi, dengan pemilihan lokasi
tertentu, dan dalam hal ini ialah legenda se-
tempat yang paling umum di kalangan masya-
rakat Bugis-Makassar.

Possi-Tana (Mk) atau Pocci-Tana (Bg)

Cerita tentang possi-tana adalah satu konsep
cerita rakyat yang dapat dijumpai pada setiap
tempat (desa atau kecamatan) di Sulawesi
Selatan. Tiap-tiap desa atau daerah lain, besar



atau kecil yang mempunyai konsep possi-tana,
dapat dijadikan petunjuk bahwa desa atau
daerah itu mempunyai sejarah yang sudah tua.
Bahwa di tempat itu pada zaman dahulu kala
telah didiami oleh sekelompok manusia atau
kaum yang biasanya disebut Anang. Diceri-
takan tentang orang pertama yang hidup di desa
atau tempat itu yang menjadi nenek moyang
kaumnya.

Biasanya yang disebut possi-tana itu,
terletak di tengah-tengah desa (lama) diberi
tanda berupa benda-benda alam yang dianggap
keramat, seperti batu besar, pohon beringin tua,
tanah berlubang seperti gua dan sebagainya.
Dekat tempat yang disebut possi-tana itu,
biasanya didirikan rumah kecil untuk pemuja-
an, dengan meletakkan sesajen. Rumah-rumah
kecil itu dianggap sebagai tempat roh yang
empunya tanah bersemayam, disebut saukang
(Bg MKk). Penghuni saukang yaitu roh, disebut
punna tanak (Bg), patana pa'rasangang (MK).

Di sekitar possi-tana itu, penduduk desa
melakukan pesta pelepasan nazar, biasanya
setelah musim panen. Adakalanya di sekitar
tempat itu (dahulu) dilakukan penyabungan
ayam (penjudian) yang amat ramai dikunjungi
oleh penduduk sekitar desa tempat possi-tana
itu.

Bagaimana terjadinya possi-tana itu,
terdapat berbagai macam cerita setempat yang
dapat dikemukakan antara lain sebagai berikut:

a) Di desa Bisampole (BantaEng), terdapat
possi-tana (possi-butta), berupa tanah berlu-
bang yang amat dalam. Diceritakan bahwa
pada zaman dahulu kala di sekitar tempat itu
berdiam seorang petani yang berkebun jagung.
Ketika jagungnya sudah berbuah, maka
diketahuinya bahwa pada tiap malam jagung itu
dirusakkan oleh babi yang muncul dengan tiba-
tiba. Pada suatu hari petani itu meminjam
tombak kanjai dari pemimpin kaumnya untuk

Mattulada

dipergunakan menombak babi yang merusak
tanamannya. Pada malam terang bulan ditung-
gunya kedatangan babi itu. Ketika muncul,
ditombaknyalah dan babi itu pun mengerang
sambil berlari. Tombak kanjai yang mengenai
tubuhnya tidak dapat terlepas, dibawanya
berlari memasuki lubang tanah yang tersebut di
atas. Maka bersusah hatilah petani itu, karena
mata tombak yang dipinjamnya tidak dapat
ditemukannya lagi. Karena takut dimarahi oleh
pemimpin kaumnya, maka dengan mempergu-
nakan tali rotan, petani itu pun ketika matahari
telah terbit, menuruni lubang tanah yang sangat
dalam. Akhirnya sampai juga petani itu ke
dunia di bawah bumi. Dilihatnya penduduk
dunia bawah itu, berbadan manusia akan tetapi
kepalanya seperti kepala babi. Dari salah se-
orang penduduk diperoleh keterangan bahwa
mereka sementara berduka cita karena putra
raja mereka sedang sakit keras, karena badan-
nya terkena benda tajam yang tidak dapat
dikeluarkan.

Tahulah petani itu bahwa tombaknya
mengenai badan babi yang ditombaknya
semalam, itulah pula yang terdapat pada tubuh
anak raja itu. Maka menyamarlah ia menjadi
dukun yang sanggup mengobati anak raja
mereka. Raja pun berkenan mengundang pada-
nya untuk melakukan pengobatan. Apa yang
diduganya ternyata benar. Tombak kanjai ma-
sih tertanam di punggung manusia babi itu.
Maka dipintanya untuk digantungi kelambu
tujuh lapis, dan diminta pula untuk disediakan
tujuh bakul biji kunyir. Maka dioperasinyalah
anak raja itu untuk mengeluarkan mata
tombaknya. Banyak darah yang keluar akan
tetapi dengan melumatkan kunyir pada darah
itu tidaklah kentara bahwa banyak darah yang
keluar. Petani itu pun berhasil melepaskan mata
tombak dari badan manusia babi itu. Setelah dia
keluar dari kelambu yang berlapis tujuh, ia pun
berpesan kepada raja, bahwa anaknya akan

41



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

sembuh berangsur-angsur. Setiap hari selapis
kelambu dapat ditanggalkan. Setelah tujuh hari
baru boleh anak raja itu dilihat. Segera setelah
disampaikan pesannya, petani itu pun mening-
galkan tempat itu tergesa-gesa, dan sampailah
ia kembali ke bumi. Petani itu sebelum me-
ninggalkan yang kena tombak, sudah meng-
etahui bahwa manusia babi itu tidak bernyawa
lagi. Semenjak itu, tidak ada lagi babi yang
mengganggu tanaman para petani, karena
setiap hendak dimulai penanaman jagung, mata
tombak kanjai direndam dalam air kunyir, lalu
air kunyir bekas merendam besi/ tombak
dituangkan ke dalam lubang tanah. Lubang
tanah itu dipercaya sebagai jalanan menuju ke
pertiwi, dan babi takut kepada air kunyir.

b) Di Butta-toa/Kajang (Bulukumba), terdapat
possi-tana, berupa gua berlubang yang diceri-
takan bahwa lubang itu menembus sampai ke
laut Selat Bone. Diceritakan bahwa di tempat
itulah mula-mula Pong-Mula-Tau (manusia
pertama) muncul dari bumi pertiwi, di bawah
bumi kita. Pong-Mula-Tau-lah yang melebar-
kan bumi ini ke segenap penjuru dan terjadilah
dunia. Oleh karena itu, maka tempat ini,
dianggap tempat keramat. Semua orang yang
berdosa dibersihkan dosanya di tempat ini,
dengan menerjunkannya ke dalam possi-tana.
Pada upacara-upacara tertentu ke dalam lubang
possi-tana ini dipersembahkan hewan-hewan
piaraan, seperti kerbau atau kambing untuk
menyatakan terimakasih kepada Pong-Mula-
Tau.

c¢) Di Tammalate (Gowa), terdapat possi-butta,
terletak di atas bukit tempat pelantikan Raja-
raja Gowa. Batu datar tempat Raja-raja Gowa
itu dilantik, diceritakan sebagai pusatbumi. Di
atas batu itulah, To-manurung berdiri ketika
ditemui oleh rakyat Gowa yang sementara
mencari tokoh (Raja) yang dapat mengem-

42

balikan ketenteraman di kalangan rakyat,
ketika orang Gowa masih terpecah belah.
Tempat itu tetap dianggap tempat keramat dan
dipelihara sebagai tempat yang bersejarah
sampai sekarang. Di sekitar tempat itulah Raja-
raja Gowa dimakamkan, di antaranya makam
Sultan Hasanuddin.

Nama-nama Negeri Menurut Legenda

Berbagai nama negeri di Sulawesi Selatan,
terjadi selain mengikuti keadaan alam yang
meliputinya, juga adakalanya nama negeri itu,
dihubungkan dengan peristiwa-peristiwa ter-
tentu. Nama-nama negeri itu di Sulawesi
Selatan dapat memberi petunjuk tentang ke-
adaan umum negeri itu, baik mengenai letak-
nya maupun mengenai potensi-potensi alam-
nya. Berhubung karena keadaan itu, maka
banyak saja negeri atau desa-desa yang
mempunyai keadaan alam dan situasi tempat
yang sama mempergunakan nama yang sama.
Seperti nama Tanete. Banyak negeri di Sula-
wesi Selatan menggunakan nama itu. Indi-
kasinya adalah tanah yang luas, yang bagus
untuk pertanian. Semua negeri yang bernama
Tanete, niscaya adalah negeri yang mempunyai
potensi pertanian atau persawahan. Demikian
pula halnya dengan BantaEng. BantaEng
berarti lembah atau tanah datar dekat gunung
atau bukit, yang baik untuk dijadikan negeri.
Dengan demikian, nama seperti BantaEng,
Banta-bantaEng, Bantaenglohe, semuanya itu
menunjukkan negeri yang berlokasi pada
lembah-lembah pegunungan.

Di bawah ini, akan diceritakan beberapa
buah negeri yang namanya dihubungkan
dengan peristiwa tertentu atau keadaan alam
tertentu yang diceritakan sebagai legenda.

a) Toraja dan Luwu’
Nama Toraja, dipergunakan oleh orang-
orang yang berdiam di daerah pedalaman



Luwu, yaitu negeri-negeri yang terletak di
sebelah barat Luwu', dengan sebutan To-ri-aja.
Orang-orang yang berdiam di daerah-daerah
pantai, yaitu daerahdaerah sebelah timur
daerah-daerah yang didiami oleh orang Toraja,
disebutnya 7o Luwu. To artinya "orang", dan
Loo' atau Lau artinya "laut". Dengan demikian
maka Toraja berarti orang-orang yang berdiam
di sebelah barat dan To Luwu, berarti orang
yang berdiam di dekat laut (sebelah timur).
Maka negeri-negeri ini pun dinamakan Tana
Toraja dan Tana Luwu’.

b) Enrekang dan Mengkendek

Diceritakan oleh legenda, bahwa orang
Toraja berasal dari daerah selatan melalui
Sa'dan. Mereka berlayar menyusuri sungai itu
dari laut dengan perahu sampai ke Enkerang
dan seterusnya menyebar ke utara ke negeri
Mengkendek. Enkerang dan Mengkendek,
keduanya berarti "ke luar dari air dan naik ke
darat". Setelah itu orang Toraja itu berkumpul
di daerah Kotu atau Bamba-Puang di sebelah
utara kota Enrekang sekarang. Daerah Bamba-
Puang inilah yang pertama-tama menjadi pusat
kebudayaan orang Toraja. Kini, dalam upacara
penguburan jenazah orang Toraja dalam pem-
bagian daging yang disembelih dalam upacara
itu, pertama-tama menyebut BambaPuang dan
diberikan bagian daging. Dari daerah Bamba-
Puang dalam kabupaten Enrekang sekarang,
orang Toraja menyebar ke utara mendiami
daerah-daerah Makale-Rantepao, Suppiran
(Pinrang), Mamasa (Polmas) Galumpang
Makki (Mamuju), Pantilang, Rongkong, Seko"
(Luwu).

c) Sinjai

Ketika terjadi perang antara Bone dengan
Gowa, dalam pelayaran Raja Gowa kembali ke
Gowa melalui selat Bone, pada malam hari dia
melihat banyak kelap-kelip lampu di daratan

Mattulada

daerah Sinjai sekarang. Baginda pun bertanya.
Menjadi kebiasaan orang-orang bangsawan
Gowa, mengajukan pertanyaan berganda, dan
biasanya yang dijawab adalah pertanyaan
terakhir. Begini pertanyaan baginda Raja
Gowa. "Apakah nama negeri yang banyak lam-
punya itu?" "Seramai mana dengan Maccini-
sombala?" (Salah satu negeri pelabuhan Go-
wa). Maka menjawab perwira kapal yang di-
tanya, "Sanjai, sombangku." Artinya "sama
banyaknya, Tuanku". Melekatlah nama "San-
jai" itu karena baginda mengulang-ulanginya.
O, Sanjai. Dari situlah negeri itu dinamai oleh
orang Gowa, Sanjai.

d) Bulukumba Juga ketika terjadi perang antara
Gowa dengan Bone. Raja Bone melakukan
penyerangan kembali melalui jalan selatan.
Ketika diperkirakan bahwa sudah hampir
sampai ke batas negeri yang telah direbut orang
Gowa, maka raja Bone pun bertanya, "Gunung
yang terletak di depan kita itu, masih ke-
punyaan kita?" Pemimpin pasukan baginda pun
menjawab bahwa gunung itu masih di dalam
kekuasaan Baginda. Maka Baginda pun
mengulanginya dengan berkata "Bulu 'kuem-
pa". Artinya "Masih gunung saya". Menjadilah
nama itu me-lekat sebagai nama negeri yang
terletak di lereng gunung itu Bulukumba.

e) Takalar

Negeri itu diberi nama menurut keadaan
alamnya. Dahulu kala negeri ini adalah rawa
yang ditumbuhi oleh tanaman pantai yang
disebut alara yang luas sekali. Daerah yang
luas digenangi air dengan tetumbuhan rumput
pantai yang disebut alara itu, disebut raka'
artinya daerah yang luas digenangi air. Maka
dinamakanlah tempat itu taka'alara' (Takalar).

f) Jene’ ponto
Negeri ini adalah negeri kering, yang sangat

43



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

sukar untuk memperoleh air jernith untuk
diminum. Oleh karena itu penduduk mengam-
bil air untuk keperluan minum mereka di
lereng-lereng bukit, yang dalam bahasa Makas-
sar disebut bonto. Air dalam bahasa Makassar,
ialah jene'. Maka penduduk yang mengambil
air dari bukit/ bonto itu, menamakan airnya dan
melekatlah nama Jene' ponto bagi negeri itu,
sampai sekarang.

g) Bori' sallo

Nama sebuah negeri di pegunungan Gowa,
jalanan ke Malino. Negeri inilah yang mula-
mula didiami oleh orang Gowa, sebelum da-
tangnya To-manurung mengembangkan Kera-
jaan Gowa. Bori' sallo, berarti negeri lama. Hal
itu menunjukkan bahwa tempat itulah mula-
mula menjadi negeri orang Gowa.

h) Pangkajene

Nama negeri yang disesuaikan dengan le-
taknya yang terletak pada persimpangan sungai
yang membelah dua alirannya. Pangka, berarti
cabang dan jene' berarti air. Pangkajene berarti
sungai bercabang.

Demikianlah beberapa negeri di Sulawesi
Selatan yang namanya diambil dari berbagai
keadaan sekitar maupun peristiwa-peristiwa
tertentu yang terjadi sekitar negeri-negeri itu,
yang diceritakan turuntemurun sebagai legen-
da.

Pemmali (Bg) atau Kasipalli (Mk)

Pemmali atau Kasipalli, berarti larangan
atau pantangan untuk berbuat atau mengatakan
sesuatu. Biasanya tiap-tiap pemmali atau kasi-
palli mempunyai latar-belakang cerita rakyat,
yang memudahkan orang mengingati pemmali
atau kasipalli itu. Pada umumnya pemmali atau
kasipalli ita mempunyai sifat sakral (keramat)
dan berfungsi melindungi (protection). Dalam
hubungan folk-mite yang menyangkut soal

44

pemmali atau kasipalli itu dapat diceritakan
antara lain sebagai berikut:

a. Pemmali/Kasipalli, mengeluarkan padi
dari lumbung, atau menurunkan padi dari
langkayan (rakkeang [Bg] pammakkang [MK])
pada waktu malam. Diceritakan bahwa padi
sebagai benda hadiah dewa-dewa, memiliki
sifat-sifat kedewaan yang harus dimuliakan.
Padi itu pada malam hari juga beristirahat atau
melakukan pemujaan atau semadi yang meng-
harapkan keselamatan bagi manusia yang
memperlakukannya dengan baik. Suatu waktu
pada zaman dahulu kala, ada keluarga yang
tidak memperlakukan padi di atas langkayan-
nya dengan baik atau hormat. Keluarga itu
menginjak-injak padi dengan tidak semena-
mena. Melempar-lemparkannya dengan kasar,
dan menurunkannya dari /angkayan pada ma-
lam hari. Maka menangislah padi-padi itu,
memohon kepada dewa agar keluarga itu men-
dapatkan hukuman. Tidak berapa lama
kemudian maka padi itu pun lenyap dari
tempatnya dan keluarga itu pun jatuh miskin.
Padi di sawahnya tidak mau tumbuh dan
bencana pun menimpa keluarga itu.

b. Pemmali/Kasipalli, memukul kucing atau
memperlakukannya dengan kasar. Kucing
dianggap binatang rumah yang erat hubung-
annya dengan dewa Padi, yang disebut Sangia-
serri'. Oleh karena itu kucing harus dianggap
juga mempunyai aspek kedewataan yang harus
diperlakukan sebagai sesuatu yang keramat.
Mengenai soal kucing ini, terdapatlah mite di
kalangan petani Bugis-Makassar yang disebut
"Meong Palo KarellaE" (= kucing berbelang
merah). Dalam cerita rakyat tentang Meong
Palo KarellaE itu disebutkan bagaimana seha-
rusnya manusia itu memperlakukan kucing
yang menjadi pengawal setia dari Dewa Padi
Sangiaserri'. Keluarga yang tidak memperlaku-



kannya dengan baik akan ditinggalkan oleh
Sangiaserri' dan padi dalam negeri tidak akan
tumbuh. Mite tentang Meong Palo KarellaE,
setelah dituliskan dalam Lontara' menjadi
bacaan yang dilagukan dalam bentuk prosa lirik
yang dibaca dengan upacara, setelah musim
panenan.

c. Pemmali/Kasipalli, mengucapkan kata-
kata tertentu pada tempat dan waktu tertentu,
seperti adanya kata-kata tertentu ketika
berlayar atau sedang menanam padi. Pemmali
atau Kasipalli mengucapkan kata-kata "api",
"tidak ada", "batu" dan sebagainya ketika
sedang dalam pelayaran. Untuk kata-kata itu
diadakan kata-kata pengganti yang khusus
berlaku dalam pelayaran, seperti: tambora'
untuk api; masempo untuk "tidak ada"; dulu-
dulu' untuk "batu" dan sebagainya. Demikian
pula dalam masyarakat petani banyak sekali
kata-kata tertentu yang pemali diucapkan di
sawah, bila sementara melukuh atau pekerjaan
lain dalam mengolah sawah. Kata-kata tertentu
seperti meong = kucing disebut To-ridapo';
untuk manu' ayam, disebut "To-ritangke";
untuk buaja = buaya, disebut To-rije’ne' dan
sebagainya. Dapat diketahui dari kata-kata
pengganti itu, bahwa semua jenis hewan yang
ada hubungannya dengan pertanian, diberi
nama 7o atau Tu, berarti orang, seperti To-7i-
dapo' (kucing), berarti orang yang berdiam di
dapur, To-ritangke berarti orang yang berdiam
di dahan-dahan kayu.

Cerita-cerita tentang pemmali/kasipalli,
dalam kalangan orang Bugis/Makassar, digo-
longkan ke dalam apa yang disebut "Rappang"
(perumpamaan atau teladan) yang erat perta-
liannya dengan soal panngaderreng/ pannga-
dakkang. Oleh karena itu pelanggaran atas
pemmali/kasipalli yang menyangkut kepen-
tingan umum, seperti adanya pemmali/kasipalli
menebang pohon pada suatu tempat tertentu,

Mattulada

dapat dianggap pelanggaran adat, yang boleh
jadi akan berat hukumannya.

Seni Tari di Sulawesi Selatan

Seni tari di Sulawesi Selatan, pada mulanya
juga bersumber dari rangkaian pemujaan ke-
pada dewa-dewa yang dianggap menguasai
alam semesta dan segala sesuatu di atas dunia
ini. Tari-tari pujian itu, yang ditujukan kepada
dewa-dewa menunjukkan semacam gerakan-
gerakan anggota badan yang lemah gemulai,
diiringi oleh bunyibunyian yang merayu-rayu,
untuk membujuk atau mempengaruhi sang
dewa untuk memenuhi permintaan manusia
agar usahanya berhasil. Tari-tari seperti itu,
dilakukan sebelum orang memulai sesuatu
pekerjaan, seperti sebelum orang memulai pe-
kerjaan di sawah, dilakukanlah tari-tari
"Mappalili" (Sigeri), "Mangampo" (di bebe-
rapa negeri Bugis), "Appassili" di beberapa
negeri Makassar. Pada umumnya tari-tari
seperti ini, dilakukan oleh para bissu (wadam)
yang menjadi dukun-dukun istana, atau
perawat alat-alat kerajaan.

Di samping tari untuk maksud pemujaan
atau pembujukan kepada dewa-desa untuk
berhasilnya sesuatu pekerjaan terdapat juga
berbagai tari-tarian di Sulawesi Selatan yang
dikembangkan sebagai tari-tari hiburan, baik
untuk menghormati tamu-tamu yang datang,
maupun untuk hiburan umum dalam kalangan
masyarakat. Tiap-tiap daerah mempunyai jenis
tari-tarian yang seolah-olah melukiskan watak
manusia daerah itu. Tari-tari itu mempunyai
nama sendiri. Dilakukan oleh gadis-gadis re-
maja, diiringi oleh genderang, gong dan
bunyibunyian lain.

Tarian-tarian dari tiap-tiap daerah yang
menunjukkan identifikasi khusus daerahnya
adalah berupa tari-tarian klasik, dapat disebut
antara lain sebagai berikut:

45



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

a. Pagellu', tarian khas dari daerah Toraja.
Penarinya terdiri atas gadis-gadis remaja.
Berbaju putih dengan hiasan keemasan, mulai
dari kepala sampai sarung yang menutup rapat
bagian tubuh sebelah bawah. Memakai kalung
manik-manik yang teranyam indah, dan
memakai dua bilah keris di bagian depan. Ge-
rakan tangannya, seperti burung yang semen-
tara terbang dengan tenangnya dan gerakan
kaki menggambarkan perjalanan naik-turun
lembah dan bukit, yang melukiskan keadaan
alam Tana Toraja. Genderang dan bunyi-
bunyian yang mengikuti tarian itu bernada
tinggi (monotoon) arkais.

b. Pajaga, tarian khas Tana Luwu'. Pe-
narinya terdiri atas gadis-gadis remaja. Ber-
pakaian baju yang mirip baju bodo, warna-
warni dengan sarung keemasan. Dari kepala
sampai ke ujung-ujung tangannya dibubuhi
hiasan-hiasan keemasan. Gerakangerakan tari-
nya, banyak diletakkan pada gerakan tangan
yang diserasikan dengan gerak kaki yang
menimbulkan gerakangerakan pinggul yang
lembut. Tipe arkais yang mengutamakan
ketegangan tampak pada tari Pajaga ini. Tari
Pajaga pada zaman dahulu, ditarikan oleh
gadis-gadis istana di penghadapan raja-raja
pada pesta-pesta kerajaan. Bunyi-bunyian yang
mengiringinya juga monotoon.

c. Pajoge, tarian khas dari Tana Bone.
Penarinya terdiri atas gadis-gadis remaja,
berpakaian baju bodo, warna merah atau hijau.
Dihiasi dengan hiasan-hiasan emas bergelang
panjang (potto kati). Bersarung lipa' sabbe
(sarung sutera) yang ditenun dengan benang-
benang emas. Di bagian kepalanya terdapat
sanggul tinggi (simpolong tettong) dengan
jumbai-jumbai menggambarkan pengaruh dari
penari-penari Cina. Di tangannya terdapat
kipas, yang dibuka dan dikatupkan sesuai

46

dengan gerakangerakan yang menyertainya.
Ada semacam tari Pajoge yang tidak terdapat
pada tari-tari lain, yaitu yang disebut "ballung".
Ballung itu dilakukan sementara (gerakan)
duduk, dengan seolah-olah menyandarkan ke-
pala penari ke belakang, hampir menyentuh
pemonton yang sedang duduk. Genderang dan
gong, serta bunyi seruling yang menyertai,
menggambarkan paduan gerak dan bunyi yang
cenderung untuk menggembirakan papenon-
ton. Tari Pajoge selain dilakukan di istana, juga
dapat dilakukan pada keramaian umum.

d. Pakarena, tarian khas dari Butta Gowa.
Penarinya terdiri atas gadis-gadis remaja,
berpakaian baju bodo, warna merah atau hijau.
Memakai gelang panjang (Potto kati) dengan
kalung emas teranyam menutupi bagian dada
penari. Kepalanya dihiasi dengan simboleng-
tinggi, dengan bungabunga emas yang disebut
pinang-goyang. Sarungnya adalah sarung-
sarung sutera yang ditenun dengan benang-
benang keemasan dengan cure' tu Gowa
(motif-motif orang Gowa). Mereka menari
dengan mempergunakan kipas yang dibuka dan
dikatup, sesuai dengan irama genderang dan
pui-pui' (seruling) yang mengiringinya. Apa
yang khas pada tari Pakarena ini ialah adanya
seolah-olah keadaan yang kontras antara
gerakan-gerakan tangan yang sangat halus
dengan gerakan-gerakan penabuh genderang
dan gong yang sangat lincah, serta bunyi
genderang yang memekakkan telinga. Dahulu
kala tarian pakarena ini hanya ditarikan di
penghadapan raja dan pada pesta-pesta kera-
jaan. Pada keramaian-keramaian umum tari
pakarena pun sering diadakan, akan tetapi
dengan keadaan pengawalan yang sangat
kerasnya, karena pada keramaian-keramaian
umum seringkali terjadi keributan-keributan
yang dapat menimbulkan pengamukan yang
menimbulkan banyak korban.



e. Patuddu', tarian khas dari Mandar.
Penarinya terdiri atas putri-putri remaja, ber-
pakaian khas Mandar, yaitu kombinasi antara
baju bodo dengan pakaian Toraja, yang ketat
pada bagian lengan atas. Warnanya arkais,
merah tua atau cokelat kemerahan, dengan
sarung Mandar yang sangat halus tenunannya.
Tari Patuddu' ini pada dasarnya menunjukkan
kelemahgemulaian wanita Mandar. Gerakan-
gerakannya memerlukan kemulusan dan keha-
lusan gerak yang diiringi oleh bunyi-bunyi
genderang dan gong yang mengingatkan orang
berlayar dalam ketenangan, tanpa mempe-
dulikan gemuruh gelombang yang menderu-
deru. Gambaran tentang angin sepoi-sepoi
basa, diekspresikan oleh para petani dengan
sangat hati-hati, seolah menanti kedatangan
pelaut-pelaut kembali dari rantau. Penari-
penari yang terdiri atas para remaja putri pada
umumnya harus terdiri atas gadis-gadis istana,
dan ditarikan di penghadapan raja-raja di
lantai-lantai istana. Tari-tari Patuddu' yang
dipertunjukkan di depan keramaian umum,
penarinya tentu tidak boleh terdiri atas orang-
orang istana, melainkan dari penari-penari
rakyat juga, dan sangat menarik umum untuk
menontonnya.

Pada zaman dahulu kala tari Patuddu' ini
biasanya ditarikan oleh sekurang-kurangnya 14
orang putra dan putri, yang belum kawin.
Pasangan-pasangan tari seperti ini, tidak
terdapat pada tari-tari lainnya seperti disebut di
atas.

Pada zaman mutakhir, telah timbul berbagai
macam tari-tarian kreasi baru, seperti tari pa’
ddupa untuk menghormati kunjungan tamu-
tamu; tari patennung menggambarkan dalam
bentuk tari-tarian perempuan bertenun kain;
tari batara, yang menggambarkan pemujaan
terhadap dewata dan banyak jenis lainnya yang
diciptakan pada tahun-tahun terakhir. Agar tari-
tarian kreasi baru itu tetap mempertahankan

Mattulada

identitasnya sebagai tari-tari daerah, maka pada
umumnya para pencipta mentransformasikan
dasar-dasar gerakan tari klasik daerah yang
tersebut di atas ke dalam tari-tarian kreasi baru
mereka, ditambah dengan anasir baru yang
didapatkan dari variasi gerakangerakan tari dari
daerah-daerah lain.

Seperti disebut pada permulaan seksi ini,
bahwa pada mulanya seni-tari suku-suku
bangsa Indonesia di Sulawesi Selatan juga
bersumber dari rangkaian gerakan-gerakan
tubuh dan bunyi-bunyian untuk pemujaan
kepada dewa-dewa mereka. Tari-tari demikian
yang biasanya disebut juga "tari-tari ritual"
(Rituil dances), masih dapat dijumpai pernya-
taan-pernyataan pada suku-bangsa Toraja yang
masih menganut kepercayaan lama yang
disebut aluk-tudolo. Tari-tari ritual itu, ada
kalanya dilakuan secara masal dipimpin oleh
pemuka kepercayaan aluk-tudolo yang disebut
To-mena. Tari-tarian dan bunyi-bunyian ritual
yang masih dapat dijumpai di kalangan orang
Toraja sampai pada hari ini, dapat disebut
antara lain sebagai berikut:

A. Tari-tarian Ritual untuk Pernyataan Syukur

kepada Dewa-dewa

1. Ma'dandan. Tarian in1 dapat dikatakan
tarian masal, dilakukan hanya oleh kaum
wanita. Ma'dandan dilakukan dalam rangka
pesta La'pa' (panenan), atau pada pesta
menaiki tongkonan (rumah adat) yang baru
dibangun.

2. Manimbong. Tarian ini juga adalah tarian
masal yang dilakukan hanya oleh kaum pria.
Dilakukan dalam rangka pesta merok, yaitu
semacam pesta penyelesaian sesuatu peker-
jaan, atau perdamaian kembali antara ke-
luarga yang pernah berselisih, atau penye-
lesaian sesuatu pekerjaan berkebun, per-
baikan tongkonan dan sebagainya yang
semuanya bersifat rehabili-tasi.

47



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

3. Maro, tari ini dilakukan dalam rangka
penyembuhan atau pengobatan bagi sese-
orang yang sakit. Para penari yang terdiri
atas orang-orang tua yang mengetahui
seluk-beluk tari untuk mengusir roh jahat
yang dianggap menjadi penyebab penyakit
itu, adalah orang-orang berpengalaman dan
dianggap dukun-dukun yang sakti.

4. Ma'bugi, adalah semacam tarian ritual,
dilakukan oleh penari-penari baik perem-
puan maupun laki-laki. Tarian ini dilakukan
dalam rangka pesta mensyukuri hasil panen-
an yang dialami tahun panenan yang berlalu.
Sesudah tari ma'bugi dilakukan secara
masal, maka biasanya pesta itu ditutup
dengan melakukan tari maro.

B. Tari-tarian Ritual untuk Pesta-pesta

Kematian

1. Ma'badong, adalah semacam tarian masal
yang dilakukan baik oleh laki-laki maupun
oleh perempuan (bersama-sama), dalam
rangka pesta kematian yang terkemal
ramainya di Tana Toraja. orang-orang yang
ikut  dalam  ma'badong,  sementara
melakukan gerakan-gerakan tari juga
menyanyi dengan nyanyian-nyanyian yang
nadanya seperti orang meratap.

2. Ma'rakka, juga semacam tarian ritual masal
yang dilakukan oleh kaum wanita, dalam
rangka pesta  kematian. = Sementara
melakukan gerakan-gerakan tari, para penari
menyanyi dengan nyanyian yang bernada
ratapan yang sangat memilukan hati.

Dalam rangka pesta-pesta ritual itu, dapat
juga alat-alat bunyi-bunyian yang dibunyikan
(ditiup atau dipalu), baik untuk mengiringi tari-
tarian maupun dibunyikan sendiri terlepas dari
tari-tarian. Alat-alat dapat disebut antara lain
sebagai berikut:

48

a) Ma'barrung, adalah meniup semacam se-
ruling yang terbuat dari batang padi yang
dibentuk seperti terompet. Alat ini ditiup
menjelang dilakukannya pesta-pesta dan
tari-tarian ritual.

b) Ma'geso', adalah menggesek alat bunyi-
bunyian yang serupa dengan rebab, akan
tetapi yang mempunyai seutas tali gesekan.
Ma'geso hanya dilakukan pada saat me-
nunggu mayat, menjelang dilakukannya
upacara atau pesta kematian.

¢) Massuling, adalah alat bunyi-bunyian yang
ditiup. Massuling hanya dilakukan dalam
rangka pesta kematian, baik menjelang pesta
maupun sesudah pesta kematian, untuk
mengantar para tamu kembali ke tempatnya
masing-masing.

d) Ma'bombongan, adalah pemukulan gong
besar. Pukulan gong yang bertalu-talu itu,
menunjukkan dimulai dan sedang berlang-
sungnya upacara/pesta kematian bagi orang
mati yang disebut to-dirapai (diadakan pesta
kematian yang mengorbankan banyak
hewan, yaitu babi dan kerbau). Ma' bom-
bongan memberi petunjuk bahwa keluarga
yang kematian itu adalah keluarga terke-
muka dalam masyarakat. Gong dipalu
sampai berakhirnya upacara.

e) Ma'gandang, adalah pemukulan genderang
yang menyertai ma'bombongan dengan
fungsi yang sama. Ma'gandang hanya dila-
kukan pada pesta to-dirapai.

Baik tari-tarian maupun bunyi-bunyian
ritual itu, menampilkan situasi yang arkais.
Gerakan-gerakan yang minim statis, bergoyang
badan ke kiri ke kanan dan pemindahan kaki ke
sisi kiri-kanan atau ke muka dan ke belakang
dilakukan serempakserempak dalam tempo
yang sangat pelan dan jarak yang sangat dekat.
Nada-nada bunyi-bunyiannya pun sangat mo-
notoon yang mengekspresikan situasi-situasi



sakral.

Tari-tarian yang bersifat kegembiraan
duniawi, atau tari pergaulan yang menjadi
media pergaulan dalam pesta-pesta, di mana
para pengunjung dapat ikut serta dalam macam
tarian (pergaulan) tertentu, seperti tari-tari
modero dan malulo yang terdapat di Sulawesi
Tengah dan Sulawesi Tenggara, tidak ditemu-
kan di Sulawesi Selatan. Akan tetapi pada
tahun-tahun terakhir baik modero maupun
malulo dilakukan juga oleh muda-mudi Sula-
wesi Selatan, terutama di kalangan para pe-
lajar-mahasiswa. Adapun tari-tari seperti ter-
sebut di atas baik yang klasik maupun yang
telah dibentuk dalam kreasi baru, pada umum-
nya adalah tari-tarian panggung yang dilakukan
secara berkelompok di depan penonton yang
pasif.

Alat-alat Pencarian Hidup

Mata pencarian hidup orang Sulawesi
Selatan yang dikenal semenjak dahulu kala,
adalah bertani bagi yang berdiam di pedalaman

«‘

Mattulada

dan daerah pegunungan dan berlayar atau
menangkap ikan dengan berperahu bagi yang
berdiam di daerah-daerah pesisir/pantai. Oleh
karena itu, maka peralatan-peralatan untuk
melaksanakan mata pencarian hidup dalam dua
lapangan ini, menjadi bendabenda kebudayaan
yang sangat penting di kalangan orang Bugis-
Makassar.

1) Alat-alat pencarian hidup di laut/air. Yang
termasuk dalam golongan ini adalah alat-alat
utama seperti perahu untuk pengangkutan
barang-barang niaga dan alat-alat penang-
kap ikan, sebagai nelayan, dapat disebutkan
antara lain jenis-jenisnya sebagai berikut:

a. Penisi, adalah jenis perahu dagang Bugis-
Makassar dalam ukuran besar (20 sampai

100 ton). Jenis perahu ini mengarungi laut-
laut besar, dalam abad-abad lalu, meng-
hubungkan Makassar dengan kepulauan Nu-
santara baik di Timur maupun di Barat. Jenis
perahu ini mempunyai 2 buah tiang agung

49



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

dengan layar berlapis-lapis di bagian depan,
pada dua tiang agung, ditambah dua buah
layar kecil pada masingmasing puncak tiang
agung. Kemudinya yang terpasang di
belakang ada dua buah.

Dahulu kala perahu jenis ini dipakai juga
oleh armada-armada perang orang Bugis-
Makassar untuk mengangkut tenaga-tenaga
perang dan perlengkapannya. Hanya saja
jarang dipergunakan untuk perang laut.
Karena untuk penyerangan dan peperangan
di laut dipergunakan jenis lain yang lebih
lincah dan lebih kecil.

Penisi, selaku perahu niaga, dipimpin oleh
seorang Ana' koda (nakhoda), juru mudi,
juru batu dan awak perahu lainnya yang
disebut sawi. Perahu dagang jenis penisi,
sampai sekarang masih dipergunakan untuk
pelayaran niaga interinsuler yang dapat
jumpai di semua pelabuhan di negeri kita.

b. Lambo' (Palari), adalah jenis perahu da-
gang Bugis-Makassar dalam ukuran lebih
kecil dari penisi (10 sampai 50 ton). Sama
halnya dengan penisi, jenis ini pun dapat
mengarungi laut yang jauh-jauh untuk
mengangkut barang-barang niaga antarpu-
lau. Bedanya dengan penisi, lombo' palari,
hanya mempunyai satu tiang agung, dengan
layar berlapis-lapis di bagian depan, layar
utama dan layar tambahan di puncak tiang
agung.

Lambo’

50

Lambo calabai

c. Lambo calabai, adalah jenis perahu
dagang Bugis-Makassar, yang berbentuk
badan seperti bentuk kapal-kapal biasa.
Tiang layar (tiang agungnya), biasanya
hanya sebuah, dan kemudinya hanya sebuah.
Model layar seperti yang dipergunakan oleh
penisi atau lambo' palari.

j 7 .
Jarangka'

d. Jarangka', adalah juga jenis perahu
dagang orang Bugis-Makassar yang
berukuran rata-rata kecil, dan dipergunakan
hanya wuntuk pelayaran sekitar pantai
Sulawesi  Selatan. Perahu jenis ini,
mempergunakan layar segi empat dan lincah
dalam menghadapi berbagai situasi di laut.
Perahu jenis inilah dahulu dipergunakan
untuk menjadi perahu-perahu perang dan
kawal pantai, karena lincah laju.

Soppe’

e. Soppe', adalah juga jenis perahu dagang



orang Bugis-Makassar, dalam ukuran kecil
(1 sampai dengan 10 ton). Dipergunakan
untuk angkutan barang-barang dagangan
antarpulau sekitar pantai-pantai Sulawesi
Selatan. Juga biasa dipergunakan untuk
mengangkut penumpang antarpulau.

f. Pajala, adalah jenis perahu yang umum
dipergunakan oleh nelayan lepas pantai (me-
nangkap ikan jauh ke tengah laut). Mem-
pergunakan layar segi empat dan lincah
bergerak. Jenis ini juga dipergunakan untuk
menangkap ikan terbang jauh ke tengah laut
dan berhari-hari lamanya meninggalkan
pantai. Awak-awak perahu pajala, agak ber-
beda dengan perahu dagang. Perahu nelayan
semacam ini, dipimpin oleh seorang punjala
(memimpin dan mengemudikan perahu),
dan yang lainnya disebut saja sawi, yang
biasanya seluruhnya terdiri atas 5 sampai 10
orang.

Adapun jenis-jenis alat penangkap ikan
yang sampai kini masih dipergunakan di
Sulawesi Selatan, dapat disebut antara lain
sebagai berikut:

(1) Jala rompong, adalah jenis jaring yang
panjangnya kurang-lebih 50 meter. Di-
pergunakan untuk menangkap ikan di laut
dalam lepas pantai, yang sudah diper-
gunakan lebih dahulu dengan pemberian
tandaanda dan alat-alat pengumpul ikan
yang disebut rompong. Rompong itu ter-

Mattulada

buat dari sejumlah daun kelapa yang diikat
dengan motan, sehingga menjadi sebagai
tumbuhan laut yang disukai oleh ikan-ikan
yang berombongan sejenis. Rompong itu
diikatkan pada batu dan pada permukaan
air terdapat bambu yang diberi tanda ke-
punyaan dari nelayan tertentu. Sekitar
rompong itulah pada waktu fajar ditu-
runkan jala rompong dan dengan teknik-
teknik tertentu ikan atau rombongan ikan
sejenis itu memasuki jaringan dan ter-
tangkap secara besar-besaran.

(2) Jala buang, adalah jenis alat penangkap

ikan dengan mempergunakan jaring yang
pada kakinya dibubuhi alat-alat pemberat
dari timah. Jala ini dipergunakan di pesisir
atau di sungai-sungai dengan memper-
gunakan tangan untuk membuangnya.

(3) Puka' (pukat), juga adalah alat penangkap

ikan semacam jaring-jaring yang memer-
gok ikan-ikan memasuki daerah penang-
kapan. Alat ini dipergunakan di pan-
taipantai pada kedalaman air tertentu. Para
nelayan tidak perlu selalu mempergunakan
perahu.

(4) Panambe, adalah alat penangkap ikan yang

dapat menangkap ikan di daerah laut
berbatu karang yang dangkal. Jaring-
jaringnya tidak terlalu lebar sehingga tidak
mencapai batu-batu karang. Bagian jaring
yang mengapung disentak-sentak menye-
babkan ikan menubruk jaring dan tertang-
kaplah ikan-ikan itu.

(5) Bandong, alat penangkap ikan ini, banyak

dijumpai di pinggir-pinggir pantai. Ban-
dong merupakan jala segi empat yang
penjuru-penjurunya ditempatkan pada
tiang-tiang, kemudian jala itu diteng-
gelamkan ke dalam air. Orang mengawasi
masuknya ikan ke jala yang dibenamkan
itu dari atas sebuah pondok-pondok ber-
tiang tinggi. Apabila ikan-ikan itu sudah

51



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

4 Wik
g\wrn
.1 vl\ ’m ‘

Badong, dari Matthes Ethnographische Atlas

masuk ke daerah jala maka jala itu pun
diangkat dan tertangkaplah ikan-ikan itu.

(6) Bagang, pada dasarnya sama dengan
bandong, akan tetapi letaknya agak lepas
pantai dan dilakukan penangkapan pada
waktu malam hari dengan memperguna-
kan lampu-lampu storm king yang kuat
cahayanya. Cahaya yang kuat itu, menarik
ikanikan berkerumun ke daerah jala, maka
tertangkaplah mereka, karena tarikan ca-
haya lampu yang terang benderang. Pada
malam hari di pantai Makassar kelihatan
dari darat deretan-deretan lampu bagang
yang menambah indahnya kota pantai
Makassar.

52

2) Alat-alat Pertanian. Alat-alat pertanian
orang Bugis-Makassar, khususnya untuk
pengolahan tanah persawahan (padi), diper-
gunakan alat-alat yang pada umumnya sama
dengan alat-alat pertanian daerahdaerah lain di
Indonesia.

Alat utama pada pembajakan sawah diper-
gunakan lukuh, (sakkala, [Bg| pajjeko [Mk])
yang ditarik oleh kerbau. Sistem pengairan pun
dikenal, walaupun masih lebih dari separuh
tanah persawahan di Sulawesi Selatan belum
mempergunakan pengairan teknis. Di samping
mempergunakan lukuh atau bajak, di beberapa
tempat, tanah sawah yang berair itu untuk
menjadikannya baik bila ditanami padi, maka
ke dalam petak-petak sawah dikerahkan kerbau
untuk menginjak-injaknya. Setelah tanah men-
jadi lembut berlumpur, maka dilakukanlah



pembersihan kemudian ditanami.

Pacul dan linggis juga dikenal sebagai alat-
alat pertanian di Sulawesi Selatan. Pada tanah-
tanah tegalan untuk membongkar tanah diper-
gunakan linggis kemudian menggemburkannya
dengan pacul. Tanah demikian ditanami jagung
atau palawija.

Kesusastraan Bugis-Makassar Klasik
A. Bahasa dan tanda-tanda bunyi (aksara)

Bahasa-bahasa Bugis dan Makassar, serta
bahasa-bahasa daerah lainnya di Sulawesi Se-
latan, tergolong dalam rumpun bahasa-bahasa
Melayu-Polinesia. Seperti telah disebutkan
pada seksi lain di depan, sukusuku-bangsa
Bugis, Makassar, Toraja dan Mandar, mem-
punyai bahasa sukunya masing-masing yang
disebut menurut nama suku-suku itu, ialah
bahasa-bahasa Bugis, Makassar, Toraja dan
Mandar.

Bahasa-bahasa Bugis dan Makassar, mem-
punyai tanda-tanda bunyi atau aksara yang
sama, yang disebut aksara Lontara. Adapun
suku-suku bangsa lainnya tidaklah memiliki
aksara sendiri. Untuk menuliskan hasil-hasil
kesusastraan Bugis-Makassar yang telah ditu-
liskan dalam aksara Lontara, dalam kepus-
takaan-kepustakaan mereka yang juga disebut
Lontara itu, telah dimulai penulisannya dalam
Abad X VI, yaitu sebelum agama Islam dipeluk
secara umum oleh masyarakat Sulawesi
Selatan.

Baik tanda-tanda bunyi atau aksara Lontara,
maupun hasil-hasil kesusastraan lasik Bugis-
Makassar, erat hubungannya dengan masalah
ade' (panngaderreng/panmadakkang) malahan
dengan kepercayaan, maka kelahiran kesusas-
traan dan penciptaan aksara dalam rangka
pengembangan ade' dan kepercayaan itu, seba-
gai satu keseluruhan. Jadi pada mulanya kesu-
sastraan orang Bugis-Makassar yang ditu-
liskan dalam Lontara-lontara adalah kesusas-

Mattulada

traan suci, berupa mantera-mantera dan keper-
cayaan-kepercayaan mitologis. Lambat-laut
hasil-hasil kesusastraan yang bersifat profan
keduniaan berkembang juga sesuai dengan per-
kembangan Lontara dan sikap hidup masya-
rakat dan kebudayaan.

Dalam mitologi orang Bugis-Makassar,
utamanya dalam epos Galigo ade' itu sudah
dipergunakan baik dalam terminologis maupun
dalam aplikasinya sebagai sistem kemasyara-
katan/ kebudayaan yang disebut panngader-
reng atau panngadakkang. Oleh karena itu
maka keras juga dugaan bahwa istilah ade' itu
berasal dari perbendaharaan bahasa Bugis-
Makassar sendiri. Di dalam hal bahwa ade'
sebagai sistem, di dalamnya akan terdapat
banyak atau sedikit unsur-unsur adab/adat(an)
yang berasal dari Islam dan Arab, hal itu dapat
dipandang lumrah adanya, sebagai akibat
kontak yang berlangsung sampai hari ini.
Dalam mitologi Bugis-Makassar, terdapat
istilah-istilah deatang atau dewatang. Apabila
kata itu ditulis dengan aksara Lontara/ < ™
A~ “— / maka ia dapat dibaca dengan bunyi-
bunyi sebagai berikut: /dewata/, /dewatang
atau /de'watang/ dan sebagainya. Berhubung
dengan kemungkinan-kemungkinan  bunyi
ucapan menurut tanda-tanda bunyi itu, maka
kini orang pada umumnya membunyikannya
dengan /dewata/. Hal itu dihubungkan dengan
dewata yang dikenal dalam agama-agama
alam, atau dewa.

Akan tetapi apabila ucapan-ucapan itu kita
dengar, terutama dari ahli-ahli lontara, orang-
orang tua yang belum mendapat banyak peng-
aruh dari tata ucapan dari bahasa-bahasa lain,
mereka yang disebut passure galigo (yang
pandai tentang Galigo), maka ucapan itu dapat
didengar sebagai /de' watang yang berasal dari
kata /de' batang/ artinya fanpa wujud. Peru-
bahan bunyi dari /ba/ke/wa/ /batang ke watang,
mengikuti hukum B. W. dalam bahasa-bahasa

53



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

Nusantara. (The Law of the tendency of
interchange among belabial glide, belabial stop
and belabial nasal).

De'" watang atau de' batang, berarti tanpa
wujud, yang dipuja, dipercaya sebagai asal dari
segala sesuatu dengan menyebutnya De' watas-
seuae, atau addewatasseuae, ialah yang tidak
wujud yang tunggal. Suatu kepercayaan seba-
gai tokoh dewa tertinggi seperti dalam agama-
agama alam lainnya. /De' watang yang tertinggi
itu Yang Maha Menjadikan /pabbinru'/; Maha
Mengatur / mappallake'el; Maha Mengada-
kan/mappassakke'e/ Yang Menciptakan /topa-
lanroFE/, semuanya itu disebut ladde' watang-
eng yaitu hal-hal yang berhubungan dengan ke
/de' watang/itu, termasuk tertib untuk seluruh
yang wujud, yaitu manusia dan masyarakat.

/iko de'watang seua/
/mallanro mabbinru/
/mappallake tasseua-seuae/
/torisompana-toripancajie/

Engkau (yang) tidak wujud yang tunggal,
menciptakan dan membentuk mengatur
segala sesuatu orang disembah (oleh) orang
yang dijadikan.

Karena de'watang itu adalah tidak wujud,
maka disebut juga de'e. Hal-hal yang ber-
hubungan dengan perihal de' itu disebut adde
'de’e artinya hal-hal yang tidak wujud. Melalui
hukum metatetis dan tanggalan tengah, maka ia
diucapkan adde'e. Ttulah asal kata ade'e' atau
hal ADE'. Anggapan ini didasarkan kepada
kepercayaan lama (sebelum Islam) yang kemu-
dian lebih diperjelas dalam sistem kepercayaan
monoteisme Islam; bahwa segala sesuatu,
termasuk segala tata tertib, dalam segala apa
yang wujud berasal dari de'watang (tidak
wujud), yang disebut addewatangeng itulah
Ade’.

54

Berhubung dengan penciptaan tandatanda
bunyi yang kemudian disebut Lontara, maka
terdapat anggapan di kalangan orang Bugis-
Makassar, bahwa hal itu pun berpangkal pada
kepercayaan dan pandangan monologis orang
Bugis-Makassar yang memandang alam
semesta ini, sebagai segi-empat belah ketupat
sulapa' Eppa’ bolasuji. Sarwa alam ini, adalah
satu kesatuan, dinyatakan dalam simbol bunyi/
©/=Sayang berarti / O™ /; tunggal atau esa.

sulapa’ eppa’
bola-suji

lambang bunyi sa
(Aksara lontara)

Simbol /9/ ini, dalam menyimbolkan
mikrokosmos sulapa 'eppa’ na taue = (segi
empat tubuh manusia), di puncak terletak
kepalanya, tangan kiri, tangan kanan, dan ujung
bawah adalah kakinya. Simbol /€/ itu
menyatakan dirinya secara konkret pada bagian
kepala manusia yang disebut sawwang;//berarti
mulut. Dari mulutlah segala sesuatu dinyatakan
yang disebut bunyi. Bunyi-bunyi itu disusun
sehingga mempunyai makna (simbol-simbol)
yang disebut / 2 \J / = kata, sabda atau
titah..

Dari kata ada /7> \2// inilah segala
sesuatu yang meliputi keseluruhan tertib kos-
mos/sarwa alam diatur melalui ada /7N \oJ
/  dengan definit artikel E menjadi /
~\ D/ jtulah yang menjadi pangkal
dari kata / ~~N< / ada'. Ade' adalah sabda
(penertib) yang meliputi sarwa alam /</ maka
disebut dalam kata-kata hikmat paseng sebagai
berikut:



7N A
~ L

N\

()
()

(=)

-~

ﬂ

NN TN

—

~AN

~ O M (R)

/sadda mappabbati' ada/

artinya (bunyi mewujudkan kata)

/ada mappabbati' gau’/

artinya: (kata mewujudkan perbuatan)
/gau' mappabbati' tau/

artinya :(perbuatan mewujudkan manusia)

Demikian pulalah maka segala tanda-tanda
bunyi dalam aksara lontara berbunyi mewu-
judkan kata, kata mewujudkan perbuatan, per-
buatan mewujudkan manusia. Sumber pada / <
/ Sa (segi empat belah ketupat itu).

Aksara Lontara yang tercatat di atas, adalah
sistem huruf Lontara yang telah diseder-
hanakan oleh syahbandar Kerajaan Gowa yang
bernama DaEng Pamatte. Sejak zaman itu
sistem yang sudah disederhanakan itulah yang
dipakai dalam menulis kronik-kronik dalam
bahasa Bugis atau Makassar. Sejak Abad ke-17
waktu agama Islam mulai berpengaruh di Sula-
wesi Selatan, maka berbagai hasil kesusastraan
Bugis-Makassar ditulis dalam huruf Arab, yang
disebut aksara Serang. Menurut dugaan, kata
Serang itu berasal dari kata Seram. Dahulu
katanya orang Bugis-Makassar pada mula-
mulanya banyak hubungan dengan orang
Seram yang lebih dahulu menerima agama
Islam. Di Seram sendiri memang huruf Arab
itulah yang biasanya dipakai sebagai tulisan
dalam hubungan dengan penyebaran agama
Islam.

Mattulada

ka ga nga (nka)
pa ba ma (mpa)
ta da na (nra)
ca ja nya (nca)
ya ra la -
wa sa a (ha)

Bahasa Bugis dan bahasa Makassar, pernah
dipelajari dengan teliti dan mendalam oleh
seorang ahli bahasa berkebangsaan Belanda,
bernama Dr. B. F. Matthes, dengan sebagian
sumber kesusastraan tertulis yang sudah dimi-
liki oleh orang Bugis dan Makassar sejak be-
rabad-abad lamanya. Matthes pernah mengum-
pulkan banyak sekali naskah-naskah kesusas-
traan yang tercantum dalam berbagai Lontara.
Naskah-naskah Lontara itu sekarang ada yang
disimpan dalam perpustakaan Yayasan Kebu-
dayaan Sulawesi Selatan Tenggara di Ujung-
pandang, dan banyak juga yang disimpan
dalam perpustakaan Universitas Leiden di Ne-
geri Belanda dan dalam berbagai perpustakaan
di Eropa. Matthes sendiri pernah menerbitkan
beberapa Bunga Rampai (Chrestomatie) yang
memuat koleksi dari kesusastraan Bugis-
Makassar itu, dan sebagai hasil dari penelitian
bahasanya, ia pernah menerbitkan sebuah
kamus Bugis-Belanda, dan sebuah kamus
Makassar-Belanda yang tebal-tebal.

Adapun naskah-naskah Lontara kuno yang
ditulis di daun lontar, sekarang sudah sukar
untuk didapat. Sekarang naskah-naskah kuno
dari orang Bugis-Makassar, hanya tinggal ada
yang ditulis di atas kertas dengan memper-
gunakan pena atau lidi ijuk (kallang) dalam
aksara Lontara atau dalam aksara Serang. di
antara buku terpenting dalam kesusastraan
Bugis-Makassar, adalah buku Sure' Galigo,

55



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

satu himpunan sangat besar dari mitologi yang
bagi banyak orang BugisMakassar masih
mempunyai nilai keramat. Kecuali itu terdapat
juga lain-lain himpunan kesusastraan yang isi-
nya mempunyai fungsi sebagai pedoman dan
tata kelakuan bagi kehidupan orang, seperti
misalnya buku himpunan amanat-amanat dari
nenek moyang (peseng), buku himpunan Un-
dang-Undang, peraturan-peraturan dan kepu-
tusankeputusan pemimpin adat (Rappang) dan
sebagainya. Kemudian ada juga himpunanhim-
punan kesusastraan yang mengandung bahan-
bahan sejarah dan sebagainya. Untuk sekedar
lebih terperinci jenis-jenis Lonitu dapat disebut
antara lain sebagai berikut:

1. Pasang (Mk) = Paseng (Bg); ialah kumpulan
amanat keluarga atau orang-orang bijaksana
yang tadinya diamanatkan turuntemurun deng-
an ucapan-ucapan yang dihafal. Kemudian
paseng itu disuratkan atau dicatatkan dalam
Lontara dan dijadikan semacam pusaka turun-
temurun. Paseng yang demikian dipelihara dan
menjadi kaidah hidup dalam masyarakat yang
sangat dihormati. Paseng ini dapat berupa per-
janjian antara dua atau beberapa pihak yang
ditaati oleh semua yang mengikatkan diri.
Dapat juga berupa amanat sepihak kepada ke-
luarga turun-temurun, seperti :

a. Perjanjian To-manurung dengan rakyat,
ketika To-manurung dijadikan raja. Raja-
raja kemudian bmengucapkan paseng itu,
pada waktu pelantikannya.

b. Tidak dibolehkan mengawini keturunan
bekas tuan, seperti disebutkan dalam
lontara.

c. Mengikat persaudaraan turun-temurun
antara kaum dengan kaum.

2. Attoriolong (Bg) Patturioloang (MKk); ialah
kumpulan catatan-catatan mengenai asal-usul

56

(silsilah) turun-temurun raja-raja atau keluarga-
keluarga tertentu. Dari atforiolong ini, biasanya
diambil bahanbahan untuk menyusun sejarah
atau menyusun stam-boom seseorang. Attorio-
long sesungguhnya adalah catatan-catatan per-
istiwa yang lalu, yang dilakukan atau yang
dialami oleh orang dahulu kala.

3. Pau-pau ri kadong, ialah cerita-cerita rakyat
yang mengandung sifat-sifat legendaris, meng-
enai kejadian-kejadian atau peristiwa-peristiwa
luar biasa, tetapi peristiwa itu diragukan ten-
tang kebenarannya. Misalnya cerita-cerita ten-
tang To-manurung dalam hubungan berdirinya
sebuah kerajaan. Dalam pau-pau ri kadong di-
gambarkan peristiwa-peristiwa atau kejadian-
kejadian yang ada kalanya tidak masuk akal,
tetapi yang diakui sendiri bahwa hal itu tidak
masuk akal. Suatu usaha untuk melukiskan
peristiwa-peristiwa luar biasa dengan bumbu-
bumbu legendaris, untuk memberinya daya
tarik untuk pendidikan yang selalu meme-
nangkan yang baik, yang jujur dan yang benar
atas yang buruk, yang culas dan yang salah.

Berbeda halnya dengan Sure' Galigo, yang
dipandang tetap mempunyai nilai religius dan
mitologis, pau-pau ri kadong dalam artian
Lontara', melukiskan sesuatu dengan berbagai
macam gaya fantasi, semata-mata untuk
memberi daya tarik. Dituliskan dalam Lontara
untuk bahan bacaan pendidikan.

Contoh sebuah pau-pau ri kadong, selalu
dimulai dengan :

Engka-engke gare' (Bg)
ri wanua tenri isseng
belle upau

belle pasi to kkadoE
dan seterusnya.

artinya:



adalah gerangan

di negeri entah berentah

dusta yang kukatakan

lebih berdusta lagi yang mengiakan.

4. Pau-pau atau Talo', ialah cerita-cerita kyat
juga, akan tetapi biasanya menceriakan sese-
orang tokoh yang sungguhSungguh pernah ada.
Cara penyajiannya, adaalanya disertai bumbu-
bumbu seperti pada pau-pau ri kadong, akan
tetapi lebih banyak mengandung fakta yang
masuk akal, seperti :

a. Tolo 'na Bone, ialah cerita atau hikayat
tentang perang dan pahlawan Bone.

b. Pau-pauna Sultanul Injilai, sebuah cerita
atau hikayat tentang Sultanul Injilai. Cerita
ini disusun kembali dalam versi Bugis dan
Hikayat Melayu, Hikayat Puspa Wiraja.

5. Papanngaja’, adalah kumpulan pedoman
hidup atau nasihat yang diberikan oleh orang
dahulu kala kepada keturunannya. Sebuah
papanngaja' yang terkenal di kalangan orang
Bugis-Makassar, ialah yang disebut "budiisti-
rahat". Apa yang disebut dalam budi-istirahat,
sesungguhnya adalah salinan dari semacam
hika-yat orang Melayu yang asalnya dari
kepustakaan Arab.

6. Ulu-ada, ialah catatan-catatan mengenai
perjanjian-perjanjian antarnegara. Ulu-ada ini
adalah nama/istilah umum bagi kontrak-
kontrak, traktat-traktat antarnegara yang diberi-
kan nama-nama khusus sesuai dengan peris-
tiwa-peristiwa kontrak-kontrak, traktat-traktat
tersebut seperti:

a. Lamumpatue ri Timurung, adalah ulu-ada
(perjanjian) bersama BoneWajo dan Sop-
peng, untuk melawan bersama-sama ke-
mungkinan agresi kerajaan Gowa.

Mattulada

b. Cappae ri Cenrana, adalah uluada yang
dilakukan oleh Wajo dan Bone, di satu tem-
pat yang disebut Cenrana, untuk tidak saling
menyerang.

7. Sure' bicara Attoriolong, adalah kumpulan
peraturan-peraturan, undang-undang yang ber-
laku dalam negara-negara yang berasas pada
Ade' attoriolong (Adat leluhur). Jadi dapat
disebut peraturan-peraturan dari leluhur, yang
ditaati berdasarkan kebajikan yang dilimpah-
kan oleh leluhur berupa ade' atau petunjuk-pe-
tunjuk normatif dalam kehidupan masyarakat.
Yang termasuk dalam jenis ini seperti Lontara
Latoa, yakni kumpulan ucapan-ucapan atau
ketentuan-ketentuan yang menjadi pedoman
hidup yang diletakkan oleh orang dahulu kala.

8. Ade' Allopi-loping bicaranna Pa'balu'e,
ialah suatu peraturan khusus tentang pelayaran
dan undang-undang perniagaan dengan mem-
pergunakan perahu.

9. Rappang ri lalempanua (Bg) Rappang ila-
lang pa' rasangan (Mk), ialah peraturan-
peraturan khusus mengenai peristiwa-peristiwa
dalam negeri, yang dikumpulkan sejak dahulu
kala. Inilah semacam kumpulan yurisprudensi
yang dijadikan pedoman untuk menetapkan se-
suatu perkara. Di Bone terdapat Lontara'
semacam ini yang disebut Rappang ri lalenna
ri Bone ri Palili'na, yaitu rappang yang belaku
di Tana Bone dan negeri-negeri bawahannya.

10. Pau kotika, ialah kumpulan catatancatatan
tentang waktu-waktu yang baik dan yang buruk
untuk melakukan sesuatu perbuatan. Memberi
petunjuk tentang waktu-waktu atau ketika-ke-
tika, nahas atau nakas, pada waktu-waktu mana
orang dilarang berbuat sesuatu. Di dalamnya
ditentukan waktuwaktu yang sebaik-baiknya
turun ke sawah, membangun rumah, menurun-

57



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

kan perahu dan sebagainya. Juga dapat
dijeniskan ke dalamnya, pedoman-pedoman
untuk mengetahui arti mimpi.

11. Sure’ Eja, ialah kumpulan elong (syairsyair
atau prosa lirik) yang dinyanyikan dalam
upacara-upacara tertentu. Di dalamnya meng-
andung pedoman tentang sikap tingkah-laku
dan keharusan-keharusan yang dilakukan oleh
seseorang dalam sesuatu peristiwa, seperti :

a. Elong osong = nyanyi perang.

b. Elong padodo ana' ana' = syairsyair yang
dinyanyikan untuk menidurkan anak-anak
c. Elong massagala, syair yang dinyanyikan
untuk mengusir penyakit serampah (pok-
ken/cacar).

12. Sure' Bawang, ialah kumpulan ceritacerita
roman dalam segala macam jenisnya, seperti
roman masyarakat, roman perang dan sebagai-
nya.

Segala macam hasil kesusastraan seperti
yang disebutkan sebagian jenis-jenisnya di
atas, disebut pada umumnya Lontara', dalam
arti hasil sastra atau kepustakaan orang Bugis
/Makassar. Untuk memperoleh gambaran yang
lebih baik tentang bagianbagian kesusastraan
itu, di bawah ini dikemukakan beberapa con-
toh, baik asli maupun terjemahannya.

B. Sure' Galigo

Tema dari Sure’ Galigo, adalah menunjuk-
kan seluruh tema periode Galigo yaitu peluk-
isan peristiwa-peristiwa manusia luar biasa. Di-
lukiskan tentang permulaan terciptanya dunia
yang dihuni oleh manusia-manusia hebat, inte-
resse dewa-dewa yang menempati langit
dengan segala keajaibannya. Pemegang peran-
an (kultur hero) Sawerigading, digambarkan
sebagai tokoh manusia istimewa, penitisan dan
hubungan kekerabatannya dengan Patoto 'E

58

(Yang menentukan nasib), untuk kerinduannya
menempatkan para keturunan dewa-dewa itu
menyejarahkan diri di atas bumi.

Sepanjang kisahnya tidaklah terdapat ada-
nya perlibatan manusia (biasa), dia hanya seke-
dar dilibatkan dan tidak memegang peranan
dalam perlibatan itu. Manusia-manusia dewa
yang digambarkan, turun atau diturunkan dari
langit. Mereka tidak mampu mengatasi kesepi-
annya dan mereka pun mendapatkan orang-
orang bumi yang digambarkan sebagai orang-
orang luar biasa pula, yang datang ke per-
mukaan dunia setelah menembus dari dunia
bawah, sehingga terjadi pertemuan antara to-
koh-tokoh istimewa yang ditunjuk untuk meng-
uasai dunia. Maka tunduk takluklah setiap
orang yang tidak masuk pada golongan mereka,
menerima nasib sebagaimana yang menimpa-
nya. Bagi mereka tiada tertib, kecuali tertib
manusia istimewa itu. Tiada kebajikan kecuali
kebajikan-kebajikan manusia-manusia istime-
wa itu. Demikian tidak penting orang-orang
yang tidak berada dalam golongan istimewa itu
sehingga dalam Galigo, seolah-olah tidak ada
bayangan pun mengenai mereka, nama mereka
pun tidak ada. Bagaimanakah hendak melukis-
kan watak perlambangan mereka dari sudut
mereka, karena yang ada hanya watak manusia
istimewa, yang bentuk peranan dan segala
perilakunya adalah perilaku dalam peranan
dewa-dewa belaka. Segala sesuatu mulai dile-
takkan dari atas, menurut kehendak sang dewa-
ta, segala nasib berada di tangannya. Manusia
biasa yang niscaya adalah golongan erbesar di
antara penduduk bumi, walaupun elah
diikutkan untuk menghilangkan kesepian sang
manusia dewata, namun perananmya sangat
kecil, itulah tema dalam periode Galigo, dalam
mana Sawerigading ditempatkan sebagai tokoh
utama, dalam perwujudan tata tertib dan
penataan masyarakat Suawesi Selatan.

R. A. Kern, mengemukakan pendapatnya



tentang Sure’ Galigo itu, bahwa apa yang
akhirnya telah dikumpulkan oleh Matthes, telah
berjumlah 2.848 muka folio. Kalau ditambah-
kan dengan apa yang telah dikumpulkan
kemudian (diantaranya oleh Prof. Dr. J. C. G.
Jonker), maka akan dicapai jumlah paling
sedikit 7.000 muka folio. Oleh karena itu,
menurut R. A. Kern, Sure' Galigo termasuk
hasil kesusastraan dunia yang paling besar. (D.
H. van den Brinks, 1943:79).

Bagian pembukaan Sure' Galigo dengan
Terjemahan Bebas kurang lebih sebagai
berikut:

ketika fajar sedang menyingsing
bangkitlah to-palanroE puang patotoE
bangkit dari tidurnya

memandang ke bawah

berpaling kepada pengawalnya

seraya bertanya

mengapakah telah tiga hari tiga malam
Rukkelengpoba sekeluarga

telah meninggalkan Botillangi’
Sebelum terjawab oleh pengawal
datanglah Rukkelengpoba
Sangiangpaju

Rumamakompo’

Balasariwu’

bersama keluarganya

Dalam keadaan masih murka
bertanyalan Patoto’E

Dari manakah engkau, hai Rumamakompo’
sehingga telah tiga hari tiga malam
engkau tidak menampakkan dirimu

di Botillangi?

Bersujud sembah Rumamakompo’
seraya berkata

Ampun tuanku beribu-ribu ampun
patik datang dari bawah langit

di atas pertiwi

menghembuskan angin
menggelegarkan ombak

Mattulada

meledakkan petir
menyalakan api dewata (kilat)
sudilah tuanku
menurunkan putra seorang
untuk menghuni bumi
agar bumi

tidak tinggal lengang
kesepian

sudilah tuanku
menurunkan

seorang putra

ke bawah langit

di atas pertiwi

untuk bersembah sujud
pada batara.

Begitulah mulanya To-PalanroE (Yang
Maha Pencipta) akhirnya berkenan menurun-
kan putranya yang bernama Batara Guru, ke
atas bumi untuk menghuni dunia. Secara ring-
kas bagian permulaan dari epos Galigo ini,
dapat diceritakan sebagai berikut:

Maka sampailah Batara Guru, menjejakkan
kakinya di negeri Ware (kemudian menjadi ibu
negeri Tana Luwu). Batara Guru kawin dengan
We-Nyili' Timo, putri dari pertiwi (dunia ba-
wah) yang menurunkan seorang putra yang
diberi nama Batara Lattu. Batara Lattu kemu-
dian kawin dengan We Opu Senngeng dari
Masyrik. Pasangan Batara Lattu-We Opu
Senngeng, kemudian melahirkan anak kembar,
seorang putra bernama Sawerigading dan
seorang putri bernama We Tenriabeng. Sesu-
dah mengadakan upacara-upacara sebagaimana
layaknya raja-raja menerima kehadiran put-
raputri yang baru lahir, maka kedua suamiistri
Batara Guru dan We Opu Senngeng, lenyaplah
dari bumi dan kembali ke Boting Langi'
(puncak langit).

Orang dalam negeri pun bersusahlah dengan
lenyapnya raja mereka, dengan meninggalkan
dua orang anaknya yang masih kecil. Maka

59



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

bersepakatlah para orangtua membuat untuk
kedua putra masing-masing sebuah mahligai,
dan menempatkanAuto nya pada tempat yang
berjauhan letaknya.

Sawerigading, yang disebut juga Opunna-
ware (Pertuanan di Ware'), dipelihara oleh 30
orang pemuda yang cakap dan tegap-tegap, dan
We Tenriabeng diasuh oleh 30 orang putra-
putri rupawan dan cekatan.

Pada suatu hari ketika Sawerigading telah
menjadi pemuda remaja, dengan diiringi oleh
para pembesar negeri Ware, ia pun melakukan
perjalanan ke seluruh negeri bawahan Tana
Luwu. maka sampailah ia ke sebuah negeri dan
dilihatnya sebuah mahligai yang besar lagi
indah, dihuni oleh seorang putri yang sangat
cantik dan rupawan. Timbullah hasrat Saweri-
gading untuk mempersunting putri jelita itu.
Ditanyakannya kepada pengiring-pengiringnya
tentang nama dan asal-usul putri itu. Dijawab
oleh para pengiring bahwa putri itu bernama
We Tenriabeng, tidak diketahui nama kedua
orangtuanya. Setelah Sawerigading tiba kem-
bali di Ware', dikumpulkannya semua orang
tua-tua dalam negeri, dan disampaikannyalah
hasratnya untuk mempersunting We Tenria-
beng, putri yang dijumpainya dalam perjalan-
an. Orang tua-tua sepakat menyampaikan,
bahwa sesungguhnya putri itu adalah saudara
kembar Sawerigading sendiri. Akan tetapi Sa-
werigading tetap berkeras, untuk melaksanakan
hasratnya, karena semenjak kecil ia tidak per-
nah mengingat, bahwa ia mempunyai saudara.

Rajeng Ma' dope, sebagai ketua dari orang
tua-tua Tana Luwu yang berkeras hendak
menghalangi maksud Sawerigading untuk
mengawini saudaranya sendiri, terpaksa men-
jalani hukuman mati. Orang banyak pun
menjadi gempar, dan akhirnya berita itu pun
sampailah ke telinga We Tenriabeng.

We Tenriabeng, mengutus inang pengasuh
dan beberapa orang dayang-dayangnya berang-

60

kat untuk menghadap Sawerigading. Dengan
membawa sebuah gelang, sebentuk cincin dan
sehelai rambut sang putri seraya berkata kepada
utusannya, "Hai inang pengasuh yang setia,
persembahkanlah benda-benda ini kepada sau-
daraku yang bernama Sawerigading. Katakan
kepadanya, bahwa niatnya untuk menjadikan
saya istrinya tidak mungkin terkabul, karena
saya adalah saudara kandungnya. Anjurkan
kepada saudaraku Sawerigading, agar dia
berlayar ke negeri Cina (Pammana), karena di
tempat itu terdapat seorang sepupu kami,
seorang putri sangat jelita, bernama We Cudai.
We Cudai yang rupawan, mempumyai bentuk
tubuh dan wajah yang mirip dengan saya.
Hanya warna kulit kami yang berbeda. Warna
kulit saya, putih kekuningkuningan, sedangkan
We Cudai berkulit putih gemilang. Adapun
maksud gelang, cincin dan rambut saya itu,
agar Sawerigading dapat membawanya dalam
pelayaran dan kelak bila bertemu dengan We
Cudai, agar mencocokkannya dengan gelang,
cincin serta rambut kepunyaan We Cudai.
Semuanya akan serupa.”

Setelah segalanya rampung, berangarlah
utusan itu, menemui Sawerigading. Segala
pesan We Tenriabeng disampaikan dengan
sejelas-jelasnya. Sawerigading un menerima
dan menyetujui amanat saudaranya. Setelah itu
berangkatlah Sawerigading ke negeri Cina,
memenuhi permintaan We Tenriabeng. Setelah
mencocokkan segala bawaannya dengan ke-
punyaan We Cudai, maka kawinlah Saweri-
gading dengan putri Cina itu. Adapun We Ten-
riabeng, setelah mendengar berita perkawinan
saudaranya dengan We Cudai, melayanglah ia
kembali ke Boting-Langi’.

Dari perkawinan antara Sawerigading
dengan We Cudai, lahirlah tiga orang putra-
putri, salah seorang di antaranya seorang putra
diberi nama La Galigo. Putra ini tidak diberikan
warisan untuk duduk di atas singgasana ke-



kuasaan pemerintahan, tetapi dewata memberi-
kan kepadanya kepandaian-kepandaian dan
kebijaksanaan dalam lapangan ilmu sastra. Me-
nurut kepercayaan dialah yang menciptakan
hasil kesusastraan yang besar, dan menama-
kannya Sure’ Galigo.

Dalam Sure' Galigo, tercantum syairsyair
yang mengandung makna yang sangat dalam
dan kebijaksanaan yang sangat tinggi. Ditulis-
nya peraturan-peraturan dan ketentuan-keten-
tuan yang menjadi pokokpokok kebijaksanaan,
adat-istiadat yang berlaku di dalam kekuasaan
kerajaan Sawerigading, di mana-mana. Menu-
rut kepercayaan orang Bugis-Makassar, Sure’
Galigo itu adalah tajuk kesusastraan Sulawesi
Selatan yang dijadikan pedoman hidup, selama

Mattulada

matahari dan bulan bersinar.

Periode kekuasaan Sawerigading, atau di-
nasti Sawerigading berakhir setelah diputus-
kannya tangga yang menghubungkan langit
dengan bumi. Sebelum tangga itu diputuskan,
maka semua keturunan dari langit itu pada
kembali, maka berputuslah keturunan langit
memerintah di atas bumi ini, sampai 7 keturun-
an lamanya.

C. Syair-syair Bugis-Klasik

Syair-syair Bugis klasik, mempunyai bentuk
dan isi yang lain dari bentuk-bentuk isi syair
klasik Nusantara. Sejumlah syairsyair dianggap
gubahan Galigo, untuk memahaminya diperlu-
kan analisis yang cukup teliti dan pengetahuan

Silsilah Dinasti Sawerigading

PatotoE Datu Palinge
. QR SN

Guru
Selleng Sinauttoja
A—ee—- D -0

- - — - —— —— —— o — —

XXXXXXX LX!XXX!XXXXXXXX!XXXXXX!X!!XXIXXXX

————A Suami-isteri ini men-
jadi penguasa langit
Remmang ri Langi

x Batas dinasti Langit.

Simpuru’ siang

Patiyang Jala l

I -0
Ana 'Kaji { We Tappa-cina
- A
A - laki-laki We Mattennga Puncang kuli’
0 = perempuan Empong
---- = hubungan perkawinan .
= La Malala Dalaiya

hubungan saudara

61



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

logat yang tinggi. Kebanyakan syair-syair Bu-
gis yang masih dipergunakan oleh masya-rakat
sekarang, baik dalam melagukannya/ menya-
jikannya untuk berbagai kepenting-an (meni-
durkan anak-anak, mendidik dan sebagai-nya),
adalah peninggalan dari syair-syair klasik
Bugis yang masih diingat. Sangat kecil jumlah
kesusastraan Bugis yang dilahirkan oleh ang-
katan sekarang. Bahkan terdapat dugaan yang
kuat bahwa syair-syair Bugis yang istimewa itu
lenyap semuanya, berhubung karena kurang-
nya minat dan perhatian angkatan sekarang,
baik untuk mempelajarinya maupun untuk
mengolah ciptaan-ciptaan baru.

Dalam upacara-upacara perkawinan di pe-
dalaman Tana Bugis, sekali-sekali syair Bugis
itu masih dinyanyikan untuk menambah sema-
raknya upacara. Biasanya diadakan semacam
pertandingan balas-membalas syair, antara
orang-orang tua dari pihak pengantin laki-laki
dengan kaum dari pengantin perempuan.
Alangkah akan hebatnya gelak tawa, apabila
salah satu pihak tidak mampu memberi balasan
atas syair yang dilontarkan oleh pihak lain.

Contoh dari syair yang dipergunakan dalam
ucapan itu sebagai berikut:

De'ga pasa' vi lipumu
mb balanca ri kampommu
mulinco' mabela?

artinya:
tak adakah pasar di negerimu,
maka engkau mengembara jauh,
untuk berbelanja?

Pihak satunya akan menjawab, dengan
Engka pasa' ri lipuku

Balanca ri kampokku
Nyawami kusappa’

62

artinya :

ada saja pasar di negeriku,
tempat berbelanja di kampungku,
tetapi yang kucari adalah budi.

Syair Bugis klasik itu, terdiri atas tiga baris,
yang masing-masing terdiri atas 8, 7, dan 6
suku kata. Contoh:

rek-ku-a ma-ru-da-ni-ko (8 suku kata)
bila engkau rindu,

co-nga' -ko ri-ke-teng nge (7 suku kata)
tengadalah ke bulan,

a-si-dup-pa ma-ta (6 suku kata)

kita bertemu pandang.

Syair yang dijadikan contoh di atas, adalah
syair yang isinya biasa saja mengkuti arti logat.
Akan tetapi sebagian besar syair-syair Bugis
klasik lainnya memindahkan arti kata menurut
logat kepada suapengertian lain yang baru
dapat dipahami bila arti seluruh kalimat disim-
pul ke dalam suatu pengertian baru. Dari
pengertian baru itu akan memberi makna lain.
Di bawah ini tertera beberapa syair yang tidak
mempergunakan arti logat biasa.

temmasiri' kajompi ‘e
taniattaro jelle’
naia makkalu’

arti logat:

Tak malu kacang panjang itu,
bukan ia memasang tatar (jenjangan)
tetapi dia yang melingkar.

Kiasan akan tumbuhan yang melingkar,
merambati tatar yang bukan ia sendiri mema-
sangnya, ditujukan kepada seseorang yang
memetik hasil sesuatu yang bukan ia sendiri



mengusahakannya.

duai kuala sappo
unganna panasae
belo kanukue

arti logat:
dua hal yang kujadikan pagar,
bunga nangka, dan
hiasan kuku.

Dengan arti logat ini saja, maka tidak adalah
arti penting yang disajikan oleh syair ini. Oleh
karena itu harus diteliti baris per baris ke-
mungkinan makna yang dibawanya.

1. "Dua hal yang kujadikan pagar". pagar selalu
dianggap pembatasan, atau penentuan kepun-
yaan, atau penjaga diri. Maka kalimat ini dapat
diberi makna sementara (Dua hal yang saya
jadikan penjaga diri saya).

2. "Bunga nangka", bahasa Bugisnya unganna
panasaE. Tidak mungkin bunga nangka dapat
dijadikan penjaga, atau batasan apa pun ter-
hadap diri saya. Oleh karena itu harus dicari
lebih jauh. Bunga nangka, disebut dalam baha-
sa Bugis unga panasa, mempunyai sinonim
dengan /empu. Lempu kalau dibunyikan pada
suku bunyi akhir dengan glottal stop, akan
berbunyi "Lempu' dan "Lempu"" itu berarti
"jujur" atau "kejujuran", atau juga "keadilan".
Maka kalimat yang menjadi baris kedua ini,
dapat diberi arti sementara: (kejujuran).

3. "Belo kanukuE", atau hiasan kuku. Sama
seperti makna baris kedua hiasan kuku tentu
tidak mungkin menjadi penjaga diri saya. Tentu
ada kandungan lain, mungkin arti sinonimnya
belo kanuku itu ada dalam bahasa Bugis. Kita
lalu dapat menemukannya, bahwa belo kanuku
atau alat untuk menghias kuku, atau meme-

Mattulada

rahkan kuku, disebut juga dalam bahasa Bugis
pacci. Pacci itu, kalau ditulis dengan aksara
Bugis dapat berbunyi paccing. Maka dapatlah
diberikan arti sementara atas baris ketiga ini
dengan; paccing, yaitu bersih, suci, tidak ber-
noda, dan kita pilih (suci atau kesucian).

Maka dengan pengertian sementara itu, kita
menyusun kembali terjemahannya;

1. Dua hal yang saya jadikan penjaga diri,
yaitu

2. kejujuran, dan

3. kesucian.

Sehingga syair yang tiga baris itu, selu-
ruhnya dapat diberi arti, bahwa ada dua perkara
yang saya pegang teguh dalam hidup ini, ialah
berusaha mempertahankan kejujuran dan
kesucian.

ia teppaja kusappa’
rapanna ri alaE
pallanngga mariang

arti logatnya:

Yang selalu kucari,
serupa yang dijadikan,
pengalas meriam.

Yang menjadi teka-teki dalam syair ini,
ialah kalimat "serupa yang dijadikan pengalas
meriam", apakah itu? Alas meriam (pada
zaman dahulu) adalah roda, yang menggerak-
kannya ke mana-mana. Roda dalam bahasa
Bugis disebut padati. Padati, adalah paduan
dari dua kata yaitu pada dan ati, pada ati,
berarti sama-hati, atau setia kawan. Maka syair
ini dapat diartikan sebagai berikut: Yang selalu
kucari, adalah seorang (sahabat atau kekasih)
yang setia.

63



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

nyili 'ka buaja-bulu’
patompang aje tedong
kusala vi majeng

arti logatnya:

Aku melihat buaya gunung, mins
bekas-bekas tapak kaki kerbau,
aku tersalah ingatan.

Syair ini seperti yang lainnya di atas, harus
dicari maknanya dari berbagai keterangan. Aku
melihat "buaya gunung". Buaya gunung ialah
biawak, yang bahasa Bugisnya pararang /
~>A A /yang dapat diartikan dengan pa'-
dara' yaitu ana' dara' atau gadis. Bekas-bekas
tapak kaki kerbau, ialah tanah yang ber-
hamburan seperti "pasir". Pasir dalam bahasa
Bugisnya kessi / Sy dapat dibaca dengan
'kessing, artinya cantik. Aku tersalah ingatan,
tentu maksudnya, bingung, atau pingsan atau
terpesona. Maka dapatlah syair ini diartikan
sebagai berikut: Karena aku melihat seorang
gadis yang cantik, maka saya pun terpesona.

mapanrena ritu jemmang
paka ati goari
to mate nasuro

arti logatnya:

pandai benar orang itu,
berhati bilik
orang mati yang disuruh.

Pandai benar orang itu, kalimat ini tentu
berarti "orang yang pandai", memakai hati
bilik, tentu mengandung arti tertentu. Orang
yang membuat hati kita tenteram dalam bilik,
atau yang menghiasi bilik (rumah). Orang yang
menghiasi rumah, tentu seorang gadis. Orang
mati yang disuruh, apakah pula itu? Orang yang

64

disuruh berarti pembawa pesan, atau amanat.
Tetapi pembawa amanat itu adalah barang yang
tidak hidup, jadi tentu benda. Dan benda yang
dapat membawa pesan, tentu surat. Maka da-
patlah diartikan syair itu sebagai berikut:
"Orang yang bijaksana, menghubungi gadis-
nya, dengan surat”.

makkepanni 'pi bojoE
nrenrepping kua dongi
kunappa massenge’

arti logatnya:

kalau siput telah bersayap,
terbang bagai burung pipit,
baru aku merindukanmu.

Kalau siput telah bersayap, adalah hal yang
tidak mungkin, dan lebih tidak mungkin lagi,
siput itu dapat terbang seperti burung pipit.
Maka kedua baris syair itu, menyatakan sesuatu
"Yang tidak mungkin". Baris ketiga menjelas-
kan apa yang tidak mungkin itu, ialah: "Saya
sudah melupakanmu!”

gellang ri wata majjekko
inanrena menre ‘e

bali ulunna bale
artinya :

Gelang/kawat dibentuk menjadi bengkok,
makanan orang Mandar,
lawan dari kepala ikan.

Tentu saja arti logat syair ini, sangat lucu
kedengarannya. Akan tetapi apabila kita pikir-
kan maknanya dengan memperhitungkan ke-
mungkinan-kemungkinannya, maka akan jelas-
lah apa yang dimaksudnya. Gelang/ kawat yang
dibentuk membengkok, terjadilah "mata kail"



yang disebut dalam bahasa Bugis "meng" /
{\Y /inanrena menre 'E, atau makanan orang
Mandar. Makanan pokok orang Mandar, ialah
pisang. Bahasa Bugisnya Loka / ~eN\\///.
Lawan dari kepala ikan, ialah ekor ikan, bahasa
Bugisnya  'ikko" atau  "ri  ikko" /
L NIAONIZA AAHN/ . Marilah kita
tulis tulisan Lontara ini, bersambung baca
"meloka ri ko" artinya 'Saya cinta. padamu’.

Demikian itu beberapa buah syair dalam
gubahan orang Bugis, seringkali mengandung
arti yang terselubung. Akan tetapi tidak berarti
bahwa seluruh hasil cipta kesusastraanya
bersifat demikian. Dalam ciptaan-ciptaan lain
misalnya dalam bentuk prosa lirik, atau syair-
syair bertendens terdapat juga keterusterangan
yang bersifat natural. Kita kemukakan contoh
dari Lontara Wajo, sebagai berikut:

1. Arengkalingamanekko

2. Riase', riawa, urai’

3. Alau', maniang, manorang

4. Sini llolo’, sini lluttu’

5. Sini makkaja ri tasi’

6. Sini makkaja rvi dare’

7. Upasawe" manettokko

8. Puang-nene' mangkau' ku

9. Angkanna malliwennge

10. Rigosali padang lupa

11. Llisuga pangali 'ku

12. Natu 'duannge solo?

13. Naleng llisu gau' maja 'ku

14. Apa'iapu Arung

15. Pperajai tana, pura

16. Nanange-nangei maja'e

17. Naciukennge gau' maja'e
(Noorduyn, 1955: 58).

artinya :

1. Dengarkanlah, engkau semua,
2. Di atas dan di bawah di barat,

Mattulada

3. Timur, selatan dan utara,

4. Semua yang merayap dan yang terbang,

5. Semua yang mengembara di laut,

6. Semua yang mengembara di darat,

7. Saya menyeru kepada kalian,

8. Nenek moyang pertuananku,

9. Hingga mereka Yang telah berpulang,

10. Ke kerajaan maut, pandang balangtara,

11. Akan kembalikan sarung dan bajuku,

12. Yang dibawa hanyut arus?

13. Dan kembeali pula kelakuan burukku,

14. Karena baru patut ia menjadi raja,

15. Mengembangkan negara makmur,

16. Yang pernah bergumul dengan yang buruk-
buruk,

17. Tetapi meninggalkan yang buruk dengan
sadar.

D. Pantun Orang Makassar

Pantun orang Makassar, pada umumnya di-
dasarkan atas perbandingan-perbandingan
dengan alam sekitarnya. Pantun atau kelong
orang Makassar itu, banyak juga yang berupa
kelong si sila' sila' artinya pantun sindir-
menyindir, yang mengritik peristiwa dengan
tajamnya melalui pantunpantun.

Dengan kelong itu orang Makassar, men-
curahkan isi hatinya, dengan kelong mereka
bersenda-gurau antara mereka, antara muda-
mudi dalam pergaulan yang dibatasi masing-
masing oleh siri.

Kelong Makassar itu, terdiri atas 4 baris,
yang tiap-tiap barisnya terdiri pula atas 8, &, 5,
dan 8 suku kata.

Disajikan beberapa contoh sebagai berikut:

An-jo to-pe tas-sam-pe-a (8)
te-a-ko jal-lling ma-ta-i (8)
nia pa-tan-na (5)

ta-na-ka-lim-bu’ -na ma-mi (8)

artinya:

65



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

Sarung yang tergantung itu,

Jangan kau tumpahkan kerling mata,
(karena) telah ada yang empunya,
hanya belum diselimutinya.

Maksud kelong ini, ialah memperingatkan
kepada seorang pemuda bahwa gadis yang
dilihatnya itu, jangan menyebabkan ia jatuh
hati, karena sudah ada yang menyimpannya
(bakal suami), hanya menunggu hari pernikah-
annya. Mendengar sindiran itu, maka sang
jejaka menjawab pula dengan kelong sebagai
berikut:

Susatongi takujalling
anjo tope tassampea
anjo patanna

tena tompa tantuannad

artinya:

Susah juga aku tak mengerlingnya,
itu sarung yang tergatung

Karena yang (akan) mempunyainya
Belum juga berketentuan

Kelong yang berupa jawaban ini membawa
arti bahwa susah bagi pemuda itu untuk tidak
berusaha mendapatkannya, karena apa yang
disebut orang yang menyimpannya, belum juga
ada kepastiannya.

Apabila ada seorang gadis yang dipinang
oleh seorang laki-laki, dan laki-laki itu dike-
tahui sudah mempunyai istri, maka gadis itu
menyindir dengan kelong sebagai berikut:

Tea' nakke narollei
konteng niaka sampanana
ia tollalo

konteng makkale-kalea

artinya :

66

Aku tak ingin dirambati,

Perahu yang ada sampannya,
Moga-moga saja,

(saya dapatkan) perahu yang sendirian.

Maksud kelong ini, ialah bahwa gadis yang
dipinang itu, tidak mau dimadu karena ia meng-
harapkan datangnya pemuda yang masih bu-
jangan. Akan tetapi untuk menjawab sindiran
itu, pihak lelaki menyampaikan kelong balasan-
nya sebagai berikut:

nia' jantu parekanna
konteng niaka sampanna
tatta' ranranna
namammanyu kale-kale

artinya:

Ada saja caranya,

perahu yang ada sampannya,
putuskan talinya,

dan hanyutlah ia sendirian.

Maksudnya, ada saja caranya kalau ahu itu
mempunyai sampan, diputuskan ja talinya, su-
paya sampan itu hanyut diri. Apabila gadis itu
mau dikawini, mudah saja jalannya, yaitu istri
tua dicerikan.

Bilamana seorang gadis dilamar oleh dua
orang jejaka, sehingga orangtua si gadis sukar
menentukan siapa yang akan diterimanya, ma-
ka ia pun menyatakan pantunnya sebagai ber-
ikut:

tanngassengama' lakkana
liumi nawa-nawangku
kase 're inru’

narua tanrang tattanjeng

artinya:



Tak pandai lagi saya berkata,
tersumbatlah pikiranku,

karena sebatang saja pohon enau,
sedang dua tangga tersandar.

Pihak utusan jejaka yang mendengar ucapan
orangtua gadis itu, memberikan pula pandang-
annya berupa pantun jawaban sebagai berikut:

nia' jantu parekanna
tanrang ruaya tattanjeng
rabbai se’re

nanuambi’ karo-karo

artinya:

Ada saja jalan keluarnya,

dua tangga yang tersandar,
rebahkan (yang) satu,

segerakan panjat (yang lainnya).

Adapun maksudnya, apabila ada dua orang
yang datang melamar, dan harus menolak salah
satu di antaranya, segeralah laksanakan perka-
winan dengan jejaka satu lainnya, agar lelaki
yang ditolak pinangannya tidak berdaya-upaya
membawa lari gadis itu.

Apabila seorang laki-laki pergi merantau,
dan meninggalkan istri di kampungnya, dan
hendak beristri di rantau. Setelah kawin di
rantau itu, dan istrinya yang baru tidak meng-
etahui bahwa suaminya mempunyai istri di
kampungnya, maka istri baru itu menyindir
sebagai berikut:

nia paeng batara’nu
pasai' boko rinrinmu
poro inakke

nusare simpung pa’mai

artinya :

Mattulada

Rupanya engkau mempunyai jagung,
tersimpan di balik dindingmu,

dan bagikulah,

engkau berikan gunda-gulana.

Seorang lelaki yang mendengar sindiran
demikian itu, dan berteguh hati untuk tetap
pada pendirian yang telah diucapkannya, maka
ia pun berkata:

kuntui bulu' tinggina
otere' nidaming tallu
najarrekinna

kananna lebbaka ssulu’

artinya :

Bagaikan gunung tingginya,
tali dipilin tiga,

demikian itu teguhnya,
ikrar yang telah diucapkan.

Bilamana seorang jejaka yang sudah
mempunyai pilihan hati kepada seorang gadis
tertentu, akan tetapi pilihan hatinya itu belum
diresmikan oleh orangtuanya. Suatu waktu
orang-tua jejaka itu mencalonkan seseorang
gadis lain yang cantik tanpa cacat untuk men-
jadi istrinya. Bila jejaka itu hendak menolaknya
maka ia pun menyatakan dalam bentuk pantun
sebagai berikut:

sassa' lalangi lammone
tope talla lango-lango
kania tommo

tope bakko ta' lopo' ku

artinya:
Penyesalan akan menjelma

bilamana menerima sarung warna merah
jambu,

67



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

karena sudah ada juga,
sarungku warna cokelat muda.

Kelong (pantun) Makassar itu juga telah
mengalami berbagai fase perkembangan, akan
tetapi tetap mempertahankan corak kelong itu
sebagai sindiran. Lambang-lambang yang di-
pergunakan untuk kiasan dalam sindiran, dise-
suaikan dengan benda-benda kebudayaan yang
sedang populer pada zamannya. Umpamanya
kelong-kelong sebelum Islam mempergunakan
passapu (destar), untuk menunjukkan seorang
jejaka, maka pada zaman sesudahnya, ia diganti
oleh songko' (kopiah), umpamanya sebagai
berikut:

(zaman passapu = destar)

kapassapu patonro ‘ku
tanarunang anging sarro
ia kanangku

eja tompiseng nadoang

artinya:

Sedangkan destarku yang tinggi,
tak roboh oleh angin kencang
apapula pendirianku

kalau merah barulah udang.

Maksudnya sedang destar saya, yang men-
julang tinggi, tidak akan roboh oleh angin
kencang, apa pula pendirianku tidak mungkin
lagi saya ubah. Kalau ia kemudian ternyata
salah, aku tidak akan menyesal menerima aki-
batnya.

(zaman songko' gudang = kopiah)
songko gudang bella sako
Jongkoro' alle kalennu
mantamasai

pakeang sanggapuraya

68

artinya:

Hai, songkok kopiah menjauhlah,
pantalon, tarik dirimu,

biarkan masuk,

pakaian sanggapura.

Adapun maksudnya, agar menjauh orang-
orang yang tidak banyak kemampuannya, tidak
menghambat di depan pintu, karena ada orang
kaya yang hendak datang meminang.

Untuk menyatakan keteguhan hati seorang
gadis (perempuan), dalam menghadapi bujukan
seorang laki-laki, yang menjanjikan kemewah-
an dan kekayaan, supaya gadis itu bersedia lari-
kawin (meninggalkan orangtuanya), gadis itu
dapat menolaknya dengan mengucapkan ke-
long sebagai berikut:

manna rusukkika' intang
nukayao baraliang
kuntunganngku Iloyo
kalaeroka lasappe

artinya:

Walau engkau menjolok dengan intan,
mengkapai dengan berlian,

kalau terpaksa aku layu,

tetapi tidak mungkin aku patah.

Kalau seorang laki-laki dan seorang pe-
rempuan, sudah berteguh-teguh janji, akan
tetapi kemudian ternyata salah seorang di antar-
anya kelihatan mungkir dari janjiaya, karena
terpikat pada orang lain, maka yang merasa
dikhianati janjinya itu, meyampaikan kelong-
nya sebagai berikut:

Runtung keloro ‘ko sallang
Lelasa’ pangke duriang
punna inakke



lanuboko ri pa ‘mai
artinya:

Engkau kan luruh seperti daun kelor,
roboh bagai dahan durian,

bila terhadap saya,

torpeengkau mengubah janji.

Bilamana seorang gadis, selalu menyatakan
dirinya suci dan bersih dari nodanoda per-
gaulan, akan tetapi kemudian ternyata bahwa
apa yang dinyatakannya itu tidak benar, maka
ia pun disindir dengan kelong sebagai berikut:

nakana kalenna cinde
caulu’ tinang nipake
nanikakkasang
namajaija kekke ‘na

artinya :

Dikatakan dirinya sutra cina,

kain berkembang tak pernah dipakai,
(tetapi) ketika dihamparkan,
kelihatanlah banyak sobeknya.

Apabila seorang laki-laki meningedgalkan
istrinya yang setia, yang sederajat dengan dia
dan tidak mempunyai cacat, lalu mengawini
perempuan yang tidak sepadan dengan dirinya,
maka kepada laki-laki tersebut dapat disindir,
agar menyadari perbuatannya dengan kelong
sebagai berikut:

bulaeng ti 'no’ nusalai
intang tumbu' nuteai
tambaga cere’
tanupakkaddangang mata

artinya :

Mattulada

Emas murni engkau tinggalkan,
intan berkilau engkau tolak,
loyang digosok,

membuat engkau tidak tertidur.

Sebuah pantun (kelong) Makassar, yang
menggambarkan seorang gadis yang dikabar-
kan (dari jauh) sangat eloknya, tetapi pada ken-
yataannya setelah menanggalkan segala make-
up, tidak lebih dari seorang wanita jorok. Atau
gadis yang demikian itu, kelong menyindirnya
sebagai berikut:

kucini' bella na bombong
kuseppe' na marawanting
battua mange

karoppo' toanamami

artinya :

Dari jauh kulihat pucuk mekar,
kuhampiri bagai bunga sedang kuncup,
ku tiba padanya,

tak lebih seperti daun kering.

Sebuah kelong Makassar yang populer di-
nyanyikan di mana-mana yang diciptakan pada
zaman Revolusi, membuat kota Makassar dis-
ebut juga kota Anging Mammiri', sebagai ber-
ikut:

Angin mamiri’ kupasang
pitujui tontonganna
namanngu’ rargi
totenaya pa’ risina

artinya:
Angin bertiup kupesan,
tujukan ke jendelanya,

agar 1a teringat,
orang yang tak punya rasa pedih.

69



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

Orang Makassar terkenal sebagai pelaut,
yang selalu berurusan dengan gelombang dan
angin. Maka sifat-sifat laut yang tidak pernah
tenang, membuat jiwa orang Makassar selalu
siaga, dan teguh dalam sikap-sikapnya. Sifat-
sifat demikian itu tercermin pula dalam kelong-
kelong-nya, sebagai contoh berikut:

takkunjunga’ bangunturu’
nakugunciri’ gulingku
Kualleanna

tellanga natoalia

artinya

Tak semudah itu aku ikuti arah angin,
tak semudah itu aku memutar kemudi
Akan lebih kupilih,

tenggelam daripada terbaik.

E. Sinrili'

Salah satu hasil kesusastraan klasik orang Ma-
kassar yang juga sangat disenangi sampai
sekarang, adalah yang disebut Sinrili'. Sinrili'
itu adalah cerita yang disusun secara puitis,
atau prosa lirik yang diceritakan dengan jalan
menyanyi, diiringi oleh sebuah alat musik
gesek, yang bernama keso-keso' (semacam
rebab).

Pada zaman lampau, sinrili' dipergunakan
untuk membangkitkan semangat perlawanan,
alat pendidikan, supaya pemuda-pemuda Ma-
kassar memiliki keluhuran budi dalam melaku-
kan perjuangannya. Kebanyakan sinrili' ber-
tema sejarah, kisah perlawanan tokoh-tokoh
sejarah dalam kehidupan. Sinrili' yang sangat
dikenal di kalangan orang Bugis/Makassar,
antara lain ialah:

1. Sinrili' na I Datu Museng.

2. Sinrili' na I Maddi' Daeng ri Makka.
3. Sinrili' na Kappala' Tallumbatua, dan

70

sebagainya.

Orang yang menceritakan sinrili' dengan
mempergunakan keso'-keso' sebagai
pengiringnya, disebut pakeso'-keso' (Dia
bercerita dan dia pula membunyikan rebab).
Pakeso'-keso' menyanyikan cerita sinrili' itu,
menurut irama yang monotoon. Lambat atau
cepatnya ucapan kata, seringkali tergantung
pada tema cerita yang dikemukakan. Yang
diucapkan dengan cepat adalah biasanya
pengulangan-pengulangan  untuk  menarik
perhatian pada tema-tema berikutnya. Jika
sedang membicarakan tentang dua orang yang
sedang Dbersoal-jawab, atau menceritakan
seseorang yang sementara dalam perjalanan,
maka lagu sinrili' dilambat-lambatkan dengan
menjarangkan bunyi gesekan rebab. Jika
menceritakan  tentang pertempuran atau
perkelahian, maka lagu dan gesekan rebab pun
menjadi keras tersentak-sentak, dibarengi
dengan semangat meluap-luap dari pakeso -
keso'.

Daftar Pustaka

Blok, R.

1817 History of the Island of Celebes, Gazette
Press, (Dell IV).

Brink, Ds H, van den 1943 Matthes, Amster-
dam.

Dg. Patunru, Abdurrazak

1964 Sejarah Wajo, Makassar, JKSST.

1967 Sejarah Gowa, Makassar, JKSST.

Freidericy

1933 De standen bij De Boeginizen en Makas-
saren, BKI, deel 90.

Noorduyn, J

1955 Een Achttiende Eeuwsw Kroniek van
Wadjo.

Said, M. Natzir

1962 Siri" dalam Hubungannya dengan Per-



kawinan Masyarakat Makassar, Makassar.
Salam Basjah, C. H.,
1966 Semangat Paduan Rasa Suku Bugis-Ma-
kassar, Surabaya, Jajasan Tifa Sirik Ekasila.
Walhoff, G. J.,
1964 Sejarah Gowa, Makassar, Bingkisan
JKSST.

Elite di Sulawesi Selatan

Pendahuluan

Dalam pengertian sehari-hari, kata elite
(dalam bahasa Inggris), itu dipahami sebagai
segolongan orang-orang yang menempati jen-
jang tertinggi dari suatu piramida sosial. Go-
longan orang-orang elite itu dipandang sebagai
orang-orang terkemuka dalam masyarakat.
Mereka adalah orang-orang yang berkuasa,
kaya dan berkehidupan mewah, melebihi rata-
rata penduduk umum dalam masyarakat.

Secara etimologis, kata elite berasal dari
bahasa Latin eligere yang berarti "memilih".
Kata itu dipergunakan dalam bahasa Perancis
sekitar Abad ke-14, yang mengandung penger-
tian "memilih" juga. Penerapan istilah itu
terjadi pada pemilihan atas orang-orang yang
mula-mula dalam terminologi militer, seperti:
hommes d'elite dan companie d'elite.

Namun dalam Abad ke-15, Froissar telah
menggunakannya dalam arti meilleur des meil-
leur yang berarti "yang terbaik di antara yang
terbaik". Dalam Abad ke-18 pengertian inilah
yang umum diwakili oleh kata "elite" itu.
Dalam bahasa Inggris, kata ini dipergunakan
untuk pertama kalinya dalam Byron's Don
Juan: at once the lie and the elite crowds.
Secara berangsur-angsur kandungan atau isi
kata itu bergeser dari "pemilihan" kepada "ke-
unggulan" dan "keutamaan".

Dalam sosiologi, Parento adalah salah
seorang di antara pemakai-pemakai pertama

Mattulada

kata elite itu dalam bukunya Trattato di So-
ciologia Generale. Bagi Parento, Elite dan
Class secara praktisnya adalah sinonim. Hal itu
dapat dilihat dalam pernyataannya, antara lain:
Let us then take a class of people who have the
highest indices in the branche of activity with
which they are concerned, and give that class
the name of elite. (Thom Kerstiens, 1963: 4-6).
Maka orang-orang dari golongan elite yang
dapat dirumuskan untuk keperluan tulisan ini,
ialah orang-orang pilihan, orang-orang utama,
bagian yang terbaik dari orang-orang dalam
masyarakat dan kebudayaan. Orang-orang elite
itu adalah orang-orang yang paling berpeng-
aruh, dan mungkin juga ditaati oleh anggota-
anggota masyarakat yang lebih besar jumlah-
nya. Rumusan tersebut dapat dilengkapi deng-
an keterangan Lasswell, bahwa:

"the influential, are those who get the most
of what there is to get. Those who get the most
are the elite; the rest are mass." (1960:13).

Analisis mengenai elite di Sulawesi Selatan
adalah berkenaan dengan adanya sekian ban-
yak lapangan kegiatan kemasyarakatan, yang
masing-masing mempunyai kelompok orang-
orangnya yang berpengaruh dalam lapangan
itu, akan tetapi belum tentu berpengaruh dalam
lapangan-lapangan lain. Maka rumusan Su-
zanna Keller (1963: 20), rupanya dapat diper-
gunakan pula untuk tujuan melengkapi batasan
kita tentang elite itu. la mengemukakan bahwa
harus dibedakan antara berbagai macam elite,
karena tidak semuanya mempunyai impact
sosial yang mencakup sebagian besar dari ang-
gota masyarakat secara terus-menerus. Pen-
dapat-pendapat, keputusan-keputusan dan tin-
dakan-tindakan kelompok elite ini, mempunyai
akibat penting dan menentukan bagi kehidupan
banyak warga masyarakat-masyarakat yang
bersangkutan itu. Kelompok elite ini oleh

71



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

Keller dinamakan sebagai "strategic elites",
yang terdapat di semua lapangan kehidupan
masyarakat, politik, ekonomi, militer, agama,
kesenian, ilmu pengetahuan dan lain seba-
gainya.

Dalam sekian banyak lapangan eliteelite itu
belum menggambarkan tentang kemungkinan
adanya atau super elite’ yaitu sekelompok
orang-orang yang tidak hanya berpengaruh
dalam satu bidang tertentu dalam kegiatan
masyarakat, tetapi secara menyeluruh dalam
masyarakat, pada umumnya. Super elite ini,
berada di atas stratum elite-elite strategis. Di
Sulawesi Selatan, super elite inilah yang mem-
peroleh perhatian utama dalam tulisan ini
mengenai perkembangannya, pergantian-per-
gantiannya dan dalam kedudukan legalitas
serta kenyataankenyataan aktualnya.

Adapun elite-elite strategis, yang pada de-
wasa ini dianggap ikut menentukan perkem-
bangan masyarakat, dipilih lapangan-lapangan
strategis yang paling menonjol, yang menurut
urutannya adalah sebagai berikut:

Lapangan militer (ABRI).

Lapangan administrasi-pemerintahan sipil.
Lapangan pendidikan/cendekiawan, dan
Lapangan usaha dan niaga.

el

Terbentuknya elite-elite tersebut, baik elite-
strategis, maupun (dan) terutama super elite,
kebanyakannya ditentukan oleh dan dari pihak
(pimpinan) atasan, menurut legalitas tertentu
dan akseptabilitasnya dalam masyarakat, ter-
utama diperlancar oleh legalitas tersebut. Di

4 Istilah super elite dipergunakan oleh Koen-
tjaraningrat dan M. G. Tan dalam sebuah paper Ma-
salah Kepemimpinan dalam Pembangunan Nasional,
Januari 1970 di Jakarta, maksudnya adalah suatu elite
di atas segala elite-elite yang ada.
> Pengertian charismatis di sini kami sesuaikan dengan
yang dikemukakan oleh Sartono Kartodirdjo, yaitu

72

sana-sini soal kapabilitas tokohtokoh dalam
elite tersebut dapat menumbuhkan suasana
kepemimpinan yang charismatis,® seperti akan
nyata dalam uraianuraian selanjutnya.

Perkembangan Elite di Sulawesi Selatan
Pada zaman sebelum Perang Dunia II,
Friedericy (1933) melukiskan tentang pelapis-
an masyarakat Sulawesi Selatan, yang meng-
ambil akar-akarnya dari zaman jauh sebelum-
nya yang tersebut dalam epos orang Bugis-
Makassar, yaitu Sure’ Galigo, suatu hasil kesu-
sastraan Bugis-Makassar, tentang mitologi me-
reka. Menurut Friedericy, dahulu kala ada tiga
lapisan pokok dalam masyarakat Bugis-Makas-
sar, yaitu: (1) arung dan anakarung (raja dan
kerabat keluarganya), (2) to-maradeka, yang
merupakan bagian terbesar warga masyarakat
dan (3) ata, ialah orang-orang sahaya atau
budak, karena kalah perang, melanggar per-
aturanperaturan/norma-norma adat dan atau
tidak membayar hutang pada orang lain.
Dalam usaha mencari latar-belakang terjadi-
nya pelapisan masyarakat itu, Friedericy ber-
pedoman kepada peranan tokoh-tokoh mito-
logis yang disebut dalam epos Galigo. Beliau
mengambil kesimpulan bahwa masyarakat
orang Bugis-Makassar pada mulanya hanya
terdiri atas dua lapisan, sedangkan lapisan ata
itu merupakan suatu perkembangan kemudian
yang terjadi dalam zaman Pertumbuhan Pra-
nata-pranata masyarakat yang bercorak feodal
di Sulawesi Selatan. Pada hemat kami, ata bagi
orang Bugis-Makassar tidak dapat disebut satu
lapisan khusus dalam pelapisan masyarakat,

adanya charisma murni, yaitu charisma pribadi yang
dimiliki oleh pimpinan dalam menduduki jabatan
tertentu. Adapun bila ia sudah digantikan oleh ketu-
runannya, maka charisma itu menjadi charisma
routine. Lihat "Kepemimpinan dalam Sejarah Indo-
nesia", ceramah Sartono, Sinar Harapan, 24 Mei
1974.



karena jumlahnya sangat kecil. Ata lebih
banyak berarti suatu atribut status elite bagi
pemiliknya.

Dari lapisan kerabat-keluarga raja yang di-
sebut anakarung itu dengan derajatnya masing-
masing, potensial muncul sebagai warga elite
yang mempunyai pengaruh dalam semua lapis-
an dan kegiatan kemasyarakatan. Elite ini
dihormati, malah dipuja, karena adanya keper-
cayaan bahwa mereka adalah penitisan dewa-
dewa dari Botillangi (puncak langit). Karena
kedewaannya itulah maka mereka dipandang
dan diperlakukan sebagai orang-orang terbaik
dan lebih mulia dari orang-orang kebanyakan.
Bagi mereka diberikan kedudukan yang wajar
untuk berkuasa dan memimpin seluruh perse-
kutuan hidup dalam masyarakat. Terhadap elite
ini, tidak ada ukuran lain baginya kecuali ukur-
an kepercayaan bahwa mereka adalah orang-
orang istimewa yang dilahirkan untuk berkuasa
atas manusia kebanyakan lainnya. Kaidah
kemasyarakatan seperti itu di Sulawesi Selatan
tergambar dalam Sure’ Galigo, yaitu zaman
Kemaharajaan Sawerigading di Tana Ware'
(Luwu'). Zaman itu yang kami sebut periode
Galigo, yang sampai pada zaman kita sekarang
masih merupakan bagian gelap dari sejarah
Sulawesi Selatan, artinya masih berada pada
tingkatan dugaan-dugaan yang bersumber pada
mitologi asal-usul Raja-raja BugisMakassar,
yang tersebut dalam Sure’ Galigo. Periode
Galigo masih sangat memerlukan pengolahan
melalui penelitian yang luas dan mendalam.
Periode itu diperkirakan meliputi Abad ke-9
sampai dengan ke-14 Masehi.

Abad ke-15 bagi Sulawesi Selatan barulah
dapat dipandang sebagai permulaan masuknya

¢ Latoa, adalah Lontara' (lontar), hasil kesusastraan
orang Bugis, atau yang disebut rappang oleh orang
Makassar, memuat berbagai amanat raja-raja dan
orang-orang bijaksana zaman dahulu, tentang tata
kelakuan orang Bugis dalam masyarakatnya. Selain itu

Mattulada

ke zaman sejarah, seperti yang dapat diteliti
melalui alat-alat pembuktian sejarah yang
sudah ada. Zaman ini dapat disebut sebagai
zaman Kerajaan-kerajaan  Bugis-Makassar
yang mulai menemukan bentuk yang lebih
nyata dan sedikit kompleks. Catatan-catatan
mengenai keadaan masyarakat zaman itu, dapat
dijumpai dalam sekian banyak naskah tulisan
tangan yang disebut lontara'. Salah satu lontara'
yang mengandung petunjuk tentang kaidah-
kaidah sosial dan menunjukkan berbagai pola
kehidupan dan tingkah-laku dalam masyarakat
dan kebudayaan yang diwarisi sampai zaman
mutakhir, ialah yang disebut sure' bicara-na
latoa, yang biasanya disebut latoa® saja.

Zaman sejarah Sulawesi Selatan ini, kami
sebut sebagai periode Lontara. Untuk mem-
peroleh sekedar gambaran tentang keadaan dan
struktur sosial Bugis-Makassar dalam periode
itu, yang agaknya berguna untuk mengidenti-
fikasi pertumbuhan elite Sulawesi Selatan, di
bawah ini kami mencoba menguraikannya
dengan ringkas.

Permulaan masa sejarah Sulawesi Selatan
(xAbad ke-14) dibuka dengan konsepsi-kon-
sepsi tentang keadaan To-manurung (Orang
yang turun) sebagai cikal bakal keturunan raja-
raja orang Bugis-Makassar. Konsepsi 7o-
manurung tidak dikenal dalam kehidupan
kepemimpinan orang Bugis-Wajo.

Untuk sekedar perbandingan, dikemukakan
tiga macam tipe perkembangan pembentukan
pelapisan masyarakat Sulawesi Selatan (perio-
de Lontara), yang membawa berbagai variasi
dalam perwujudan elite Sulawesi Selatan di
kemudian hari. Tiga macam perkembangan itu,
dinyatakan kejadiannya sesudah tokoh-tokoh

ditunjukkan juga hak-hak dan kewajiban raja terhadap
rakyat, dan hak-hak serta kewajiban rakyat terhadap
rajanya dalam kehidupan politik ketatanegaraan Tana
Bugis.

73



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

manusia luar biasa (keturunan dewa-dewa dari
Botillangi’) dalam periode Galigo, kembali ke
langit atau turun (kembali) ke dunia di bawah
bumi yang mereka namakan Urilliu' atau Pare-
tiwi. Ketiga tokoh-tokoh dewa itu meninggal-
kan bumi, maka dunia kehilangan tokoh pe-
mersatu. Dengan begitu maka manusia kembali
kepada persekutuan anang (kaumnya) masing-
masing. Antara anang yang satu dengan anang
yang lain timbul permusuhan-permusuhan atau
saling serang-menyerang. Beberapa anang
dapat membangun persekutuan antara beberapa
anang, dan mengangkat seorang ketua per-
sekutuan di antara kepala atau ketua anang-
anang itu. Pada hakikatnya keadaan para To-
manurung memerlukan adanya suatu model
kepemimpinan yang dapat menyatukan kem-
bali anang-anang yang cerai-berai. Akhirnya
lahirlah konsepsi To-manurung dengan perwu-
judan dalam tipe-tipe sebagai berikut:

Tipe pertama: Gowa (Makassar). Pada
orang Gowa, sesudah berakhir periode Galigo,
terdapat 9 kelompok anrang yang masing-
masing mempunyai bori’ (negeri wilayah) sen-
diri-sendiri. Tiap-tiap anang dipimpin oleh se-
orang ketua kaum yang disebut karaeng atau
anrongguru. Tiap-tiap bori' mempunyai ben-
dera atau panji yang disebut bate, sebagai
lambang kebesaran dan kemerdekaan. Untuk
memelihara perdamaian antara 9 bate itu,
mereka bersama-sama memilih di antara mere-
ka seorang ketua yang disebut pacalla (yang
mencela). Pacalla hanya berperanan sebagai
wasit apabila timbul sengketa di antara mereka.
Pacalla bukanlah opper ketua dari semua kaum.
Rupa-rupanya mereka tidak puas dengan ben-
tuk kepemimpinan yang demikian, sehingga
pada akhirnya mempergunakan konsep 7o-
manurung untuk menemukan kepemimpinan
baru yang lebih menjamin persatuan 7o-Gowa
(orang Gowa). To-manurung mereka temukan

74

secara istimewa, lalu mereka jadikan 7o-
manurung itu raja mereka dengan gelar Som-
baya ri Gowa (Yang dipuja di Gowa). Maka
terjadilah Butta Gowa (Kerajaan /Negara
Gowa) yang mula-mula hanya terdiri atas 9
bori atau bate itu. Keturunan To-manurung
itulah kemudian disebut ana’ karaeng to Gowa
(bangsawan orang Gowa). Mereka menempati
jabatan-jabatan penting di pusat kerajaan. Ke-
rabat keluarga ana' karaeng to-Gowa ini me-
rupakan lapisan teratas dari pelapisan masya-
rakat orang Makassar (Gowa). Mereka adalah
lapisan yang paling potensial menduduki elite
politik dalam struktur kekuasaan kerajaan Go-
wa, akan tetapi hanya pada jabatan-jabatan
pusat kerajaan. Adapun ketua-ketua kaum dari
sembilan bori/bate (negeri-negeri asal) tetap
menempati jabatan mereka masing-masing se-
cara turun-temurun, dan dalam perkembangan
selanjutnya mereka menduduki lembaga kera-
jaan yang disebut Bate-Salapanga ri Gowa
(Dewan 9 panji di Gowa). Lembaga itu
mendampingi Sombaya ri Gowa menjalankan
kekuasaan pemerintahan Kerajaan Gowa. Ke-
rabat keluarga Bate Salapanga ri Gowa dalam
pelapisan masyarakat Gowa disebut lapisan
Ana' karaEng maraEnganaya. Dari kalangan
mereka secara potensial timbul orang-orang
yang selalu bergerak ke atas menduduki jabat-
an-jabatan yang langsung berpengaruh di ka-
langan rakyat. Merekalah dapat disebut me-
nempati elite-strategis dalam berbagai lapang-
an kehidupan masyarakat.

Tipe kedua: Bone (Bugis). Pada orang Bugis
Bone, sesudah berakhir periode Galigo, ter-
dapat tujuh kelompok kaum yang masing-
masing menempati manuwa (negeri atau wila-
yah) tertentu. Berbeda dengan yang terjadi di
Gowa, anang-anang (kaum) ini saling ber-
musuhan dan serang-menyerang antara satu
sama lainnya. Kekacaubalauan inilah yang



mendorong mereka untuk menerima atau
melaksanakan konsepsi 7o-manurung dan
men-jadikan 7o-manurung itu raja yang mereka
taati bersama. Ketujuh orang pemimpin kaum
mendampingi raja dalam melakukan pemerin-
tahan persekutuan yang disebut kawerrang
(ikatan). Lambatlaun melalui intensifikasi per-
kawinan-perkawinan antara pejabat-pejabat ke-
rajaan yang kelihatannya seperti perkawinan
politik, maka corak kepemimpinan anang
(kaum) kehilangan jejak. Semua jabatan dalam
kerajaan dari pusat sampai ke daerah-daerah
terbawah pada akhirnya diduduki oleh ke-
turunan (kerabat-keluarga) raja yang bermula
dari To-manurung. Kekuasaan dibangun dan
diperkokoh melalui pertalian darah dengan raja
sentral. Dalam pelapisan masyarakat orang
Bugis Bone, lapisan anakarung-lah yang
ditempatkan sebagai lapisan teratas. Lapisan ini
pulalah yang paling potensial mempunyai ke-
sempatan menduduki elite-politik, baik dalam
arti super maupun strategis elite dalam kehi-
dupam masyarakat dan kebudayaan.

Tipe ketiga: Orang Bugis-Wajo, seperti telah
disebut di atas, sesungguhnya tidak mengenal
konsepsi To-manurung dalam kehidupan kepe-
mimpinan masyarakatnya. Pada mulanya di
Wajo terdapat tiga kelompok kaum (anang)
dengan wilayahnya masing-masing. Ketiga
kaum itu hidup rukun antara satu sama lainnya.
Wanua asal Wajo yang tiga itu ialah Talo'ten-
reng; Bettengpola, dan Tua'. Masing-masing
dipimpin oleh seorang Arung. Dari tiga wanua
anang itu, dikembangkan persatuan yang me-
wujudkan Tana Wajo, sebagai sebuah republik
aristokrasi, yang dipimpin oleh seorang Ketua
yang disebut Arung Matoa Wajo. Masing-
masing dipimpin oleh seorang Arung. Masing-
masing wanua asal yang tiga itu tetap diper-
tahankan adanya sebagai sumber pengambilan
orang-orang pejabat untuk kekuasaan pusat.

Mattulada

Pemimpin dari masing-masing wanua, yaitu
raja dalam mendampingi Arung Matoa Wajo
melakukan pemerintahan, disebut paddanreng
atau panreng (kembaran). Di samping paddan-
reng terdapat pabbate lompo dari masing-
masing tiga wanua asal. Keenam pembesar itu
bersama-sama (yaitu tiga orang paddanreng
dan tiga orang bate atau pabbate lompo, ma-
sing-masing dari wanua asal Betteng-pola;
Talo'tenreng dan Tua') merupakan Dewan Pe-
merintahan yang disebut Arung Ennengge atau
Petta Ennennge (Dewan Pertuanan yang
enam). Bilamana Arung Matoa Wajo ikut hadir
dalam dewan itu, maka ketujuh orang itu
disebut sebagai Petta Wajo' (Pertuanan Tana
Wajo). Di samping Petta Wajo' terdapat sebuah
lembaga yang disebut Arung Mabbicara (Per-
tuanan yang menetapkan Hukum), beranggota
30 orang, masing-masing 10 orang berasal dari
3 wanua asal. Lembaga Arung Mabbicara
dapat dianggap sebagai parlemen Tana Wajo.
Selain itu terdapat pula 3 orang pejabat
(masing-masing berasal dari 3 negeri wanua
asal yang disebut Suro ri Bateng (Duta-duta
Negara). Seluruh lembaga Pemerintahan Tana
Wajo, yang anggota-anggotanya terdiri atas:

1. Arung Matoa-Wajo, 1 orang
2. Arung Ennennge, 6 orang
3. Arung Mabbicara, 30 orang
4. Suro ri Bateng, 3 orang

Jumlah: 40 orang

adalah pemangku kedaulatan rakyat Tana Wajo,
yang disebut Arung PatappuloE (Pertuanan
yang empat puluh atau lazimnya disebut Puang
ri Wajo' (Penguasa Tana Wajo'). Empat puluh
orang ini dalam ungkapan orang Wajo' disebut
Paoppang Palengenngi Tana Wajo', artinya,
"yvang dapat menelungkupkan dan meneng-
adahkan Tana Wajo".

75



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

Dari ke-40 orang tersebut, 39 orang anggota
Puang ri Wajo ini pulalah yang melakukan
pemilihan seorang Arung Matoa, yang men-
cakup Puang ri Wajo' menjadi Arung Patap-
puloE. Mereka itulah yang menjadi super elite
masyarakat Bugis Wajo' zaman dahulu kala.
Bagi lapisan fo-maradeka selalu terbuka ke-
sempatan untuk berkembang menempati po-
sisi-posisi strategis dalam kehidupan masyara-
kat dan kebudayaan, misalnya menjadi pe-
dagang yang ulung dan kaya, cendekiawan
yang dihormati, atau pemimpinpemimpin
agama yang ditaati. Mereka itulah yang poten-
sial menempati elite-strategis dalam kehidupan
masyarakat dan kebudayaan orang Bugis-Wajo.

Pelapisan masyarakat dalam periode Lon-
tara seperti tersebut di atas memberi petunjuk
tentang adanya sekelompok manusia pemim-
pin, yang banyak menentukan gerak dan arah
kehidupan masyarakat dan kebudayaan orang
Bugis-Makassar di Sulawesi Selatan, diperkira-
kan strukturnya sebagai berikut:

1. Arung dengan lingkup anakarung, yaitu raja
dengan lingkungan kerabatkeluarga bangsa-
wan, menduduki jabatanjabatan kepemim-
pinan politik pemerintah, baik di pusat kera-
jaan maupun di daerahdaerah bawahannya,
kecuali di Gowa yang membedakan antara
golongan bangsawan To-manurung yang
terbatas pada kerajaan, dan bangsawan ketu-
runan Bate-Salapang yang tetap bertahan
sebagai pemimpin-pemimpin rakyat di ne-
geri asal. Arung dan lingkup anakarung ini,
untuk kepentingan identifikasi sementara,
saya namakan golongan elite feodal tra-
disional.

2. Golongan fungsional (kerajaan), yang da-
lam masyarakat terdiri atas:

a. (khusus di Gowa), Ana'karaEng Mara-
Engannaya, Pemimpin-pemimpin rakyat
keturunan Bate-Salapang.

76

b. To-panrita, yaitu kaum ulama para pemim-
pin agama (Islam).

c. To-acca atau To-sulesana, yaitu orang-orang
cerdik pandai.

d. To-sugi, yaitu orang-orang hartawan.

e. To-warani, yaitu orang-orang pemberani,
pahlawan (ksatria).

Golongan ini menurut /ontara' disedera-
jatkan dengan anakarung (bangsawan), walau-
pun mereka tidak berasal dari keturunan 7o-
manurung (Gowa atau Bone). Untuk kepen-
tingan identifikasi, sementara mereka kami
namakan sebagai kelompok elite aristokrat-
fungsional. Dari golongan atau kelompok ini,
potensial muncul orang-orang terbaik yang
dapat disebut elite, dalam pengertian bahwa
pendapat-pendapat, keputusan-keputusan dan
tindakan-tindakan mereka, membawa akibat
penting dan menentukan kehidupan warga
terbanyak dari masyakarat bersangkutan.

Terjadinya kelompok elite dari golongan
pertama (elite feodal tradisional) di atas, yang
dapat disebut super elite, banyak ditentukan
oleh pewarisan ketemurunan darah atau kemu-
rnian darah, yang dapat dipertahankan atau
dicapai seseorang melalui perkawinan pada
derajat darah kebangsawanan yang sama. Sese-
orang dapat terpilih menjadi Mangkau (Raja di
Bone); somba (Raja di Gowa) apabila orang itu
menurut silsilahnya lahir dari ayah dan ibu
yang berdarah murni. Darah murni itu disebut
Maddara-Takku' (berdarah putih), keturunan
murni dari 7o-manurung, Raja pertama. Tidak-
lah mengherankan apabila masalah perkawinan
dalam golongan ini menjadi masalah yang
sangat penting, karena hal itu akan ikut me-
nentukan struktur sosial pada umumnya dan
menopang struktur kekuasaan dalam kerajaan.
Golongan super elite di Wajo ditentukan me-
lalui garis lurus keturunan pemangku-pemang-
ku kekuasaan dari 3 wanua asal.



Terjadinya kelompok elite dari golongan
kedua (elite aristokrat fungsional) tersebut di
atas yang menempati peranan strategic elite,
dapat berasal dari kelompok anakarung yang
tidak terpilih ke dalam jabatan-jabatan ke-
kuasaan pemerintahan (baik di pusat maupun di
daerah-daerah bawahan), atau karena mengala-
mi degenerasi kemurnian darah. Dari kalangan
to-maradeka pun dapat tampil sebagai warga
elite ini, bilamana mereka sungguh-sungguh
mempunyai kemampuan pribadi untuk menjadi
ulama, orang pandai, orang kaya dan orang
pemberani, yang memperoleh pengakuan atau
legalitas dari super elite. Bilamana mereka
sudah berada dalam kalangan elite i.i. maka
untuk memperoleh pengukuhan atas statusnya,
mereka pun berusaha mengambil istri dari
kalangan bangsawan. Dengan demikian, ter-
jadilah asimilasi yang mendekatkan mereka
atau keturunan mereka kepada golongan bang-
sawan (anakarung) yang sebenarnya.

Setelah mendapat status dalam elite pertama
(feodal-tradisional) atau kedua (aristokrat-
fungsional), maka mereka pun mendapat pe-
ranan-peranan yang memberikan kepada mere-
ka legalitas kepemimpinan dalam masyarakat,
yang pertama karena keturunan dan tradisi,
yang lainnya karena kemampuan-kemampuan
prestasi pribadi. Masyarakat pun memuliakan
mereka. Untuk kalangan mereka pun ditentu-
kan berbagai atribut, simbol-simbol atau ting-
kah-laku yang menunjukkan tentang status
mereka dalam masyarakat. Usaha memperta-
hankan status itu menjadi pedoman utama
dalam kegiatan-kegiatan dan tingkah-laku
mereka dalam masyarakat, apabila mereka
menghendaki untuk ditaati orang banyak.

Sebelum Perang Dunia I1, mulai tahun 1906,
yaitu pada zaman kekuasaan Pemerintah Hin-
dia Belanda, sesuai dengan susunan adminis-
trasi kekuasaan Hindia Belanda, Sulawesi
Selatan dibagi atas:

Mattulada

1. Daerah-dacrah Zelfbesturende Land-
schappen, atau daerah-daerah Swapraja (dimu-
lai tahun 1923), yaitu daerah-daerah bekas
pusat Kerajaan Gowa, Bone, Wajo', Soppeng
dan sebagainya. Pada daerah-daerah Swapraja
itu, masih tetap dipertahankan adanya raja dan
aparatur bawahan yang berkuasa di bawabh tilik-
an pegawai-pegawai administrasi kekuasaan
Hindia Belanda, seperti Assistent Resident,
Controleur dan sebagainya.

2. Daerah-daerah gubernemen (Gouverne-
ments gebieden), yaitu daerah-daerah yang di-
urus langsung oleh pegawai-pegawai adminis-
trasi kekuasaan Hindia Belanda. Daerah-daerah
ini walaupun tadinya adalah daerah-daerah atau
negeri-negeri yang berada di bawah kekuasaan
atau pengaruh kekuasaan Kerajaan Bugis atau
Makassar tertentu, tetapi setelah tahun 1923,
tidak lagi mempunyai hubungan kekuasaan
secara hierarkis organisatoris, dengan bekas-
bekas kerajaan Bugis atau Makassar tertentu
itu. Daerah-daerah seperti itu dijadikan satuan
daerah administratif Hindia Belanda, yang
disebut Afdeling di bawah pimpinan seorang
Assistent Resident (Belanda) dan onder-afdel-
ing di bawah pimpinan seorang Controleur
(Belanda). Adapun daerah-daerah administratif
di bawah onderafdeling yang disebut district
atau wanua, dipimpin oleh pegawai adminis-
trasi yang pernah memperoleh pendidikan
Sekolah Pangreh Praja, dengan pangkat Be-
stuur Assistent (BA) atau Hulpbestuur Assistent
(HBA). Di beberapa tempat (district/wanua),
adakalanya juga masih dipertahankan adanya
kepala-kepala district/wanua yang berasal dari
keturunan raja-raja bawahan zaman Kerajaan
BugisMakassar zaman dulu.

Baik pada daerah-daerah Swapraja, maupun
pada daerah-daerah Gubernemen, dikembang-
kan suatu aparat administrasi kekuasaan Hindia
Belanda, yang membentuk golongan baru,
yang kemudian dikenal dengan nama kaum

77



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

Ambtenaar atau Pegawai Pemerintah, dengan
berbagai macam pembagian tugas dan ting-
katan-tingkatan kepangkatannya. Golong-an
Pegawai Administrasi Pemerintahan, ter-utama
mereka yang disebut BB. Ambtenaren (Pang-
reh-Praja), yang memperoleh pendidikan pe-
merintahan seperti OSVIA, SIBA dan sebagai-
nya, kebanyakan dari mereka terpilih dari
keturunan atau keluarga yang berasal dari
kalangan yang menempati elite zaman lalu,
baik dari stock feodal-tradisional, maupun dari
stock aristokrat-fungsional. Golongan pegawai
ini pada umumnya mendapatkan nilai tersendiri
dalam kehidupan masyakat, sebagai potensi
untuk terjadinya suatu elite baru.

Golongan pegawai tersebut, walaupun telah
memperoleh pendidikan modern, masih tetap
mempertahankan suatu identitas zaman lampau
yang berorientasi kepada status, selalu ber-
usaha mencapai status yang lebih tinggi, serta
mencontoh pola kehidupan dan tingkah-laku
yang terdapat pada status yang lebih tinggi.
Pola-pola tingkah-laku lahiriah kepemimpinan
zaman lampau masih tetap mewarnai sepak
terjang mereka dalam masyarakat, dan masya-
rakat yang sudah terbiasa dengan pola itu pun
menerimanya sebagai keadaan wajar, sebagai
kelanjutan zaman lampau.

Kaum elite dalam watak yang sama dari
warisan zaman lalu menempati komposisi yang
baru dalam elite baru, yang dapat nyataan-
kenyataan sosial, terutama dalam disimpulkan
sebagai berikut:

a. Kaum bangsawan yang setia kepada
Belanda dan Pegawai-pegawai Pangnoms
reh Praja (BB. Ambtenaren), selanjutnya
kami sebut sebagai elite HB. aluin (Hindia
Belanda), golongan utama.

b. Kaum pegawai gubernemen lainnya, selan-
jutnya kami sebut sebagai elite HB. golong-
an menengah, yang terdiri atas:

78

1. Kalangan cendekiawan yang menda-pat
pendidikan formal HB.
2. Kalangan ulama agama/adat dan pe-
mimpin-pemimpin pergerakan sosial.
c. Kaum hartawan, pedagang dan pengusaha
lainnya, yang selanjutnya kami sebut elite
HB. golongan dasar.

Komposisi elite inilah yang berlangsung
terus, sampai terjadinya Perang Dunia II pen-
dudukan Jepang, dan terjadinya komposisi baru
setelah revolusi kemerdekaan Indonesia ber-
langsung.

Hasil-hasil pergeseran anggota-anggota
elite dari zaman Kerajaan-kerajaan Bugis-
Makassar kepada elite Hindia Belanda dan se-
lanjutnya ke elite sesudah Revolusi Kemerde-
kaan 17 Agustus 1945 menunjukkan bahwa
super elite Kerajaan Gowa mengalami kemun-
duran, dibandingkan dengan golongan elite
yang berasal dari Kerajaankerajaan Bone dan
Wajo pada zaman lampau.

Elite Sesudah Perang dan Zaman
Kemerdekaan

Zaman pendudukan Jepang membawa ban-
yak perubahan pandangan terhadap kenyataan-
kenyataan sosial terutama dalam perwujudan
elite. Di sekitar tempat-tempat kamp tawanan
perang yang terdiri atas orang-orang Belanda
atau orang bangsa kulit putih lainnya serta
orang-orang bumiputera yang sangat setia
kepada Belanda dan berkuasa pada zaman lalu,
penduduk menjumpai mereka sebagai orang-
orang yang tidak mempunyai apa-apa. Mercka
miskin, kurus-kurus, dan tidak mempunyai se-
mangat. Pada mulanya mereka adalah orang-
orang yang berkuasa, kaya dan dimuliakan,
tetapi sekarang menjadi tawanan orang Jepang.
Kenyataan-kenyataan seperti itu membawa ke-
sadaran baru bagi penduduk, bahwa sese-orang
tanpa kemerdekaan, tanpa kekuasaan akan



mengalami penghinaan, tanpa kekuasaan
segalanya akan berakhir. Sedikit banyak,
kenyataan-kenyataan seperti ini mendorong
penduduk untuk tidak sudi menerima kemba-
linya kekuasaan Belanda, ketika perang
berakhir dengan kemenangan sekutu. Itu pula-
lah yang menjadi salah satu sebab, mengapa
ketaatan penduduk kepada elite yang terbentuk
pada zaman Hindia Belanda menjadi sangat
luntur, disusul dengan hilangnya kepercayaan
di hati penduduk terhadap mereka.

Revolusi Kemerdekaan (1945-1950), meng-
oyak dan merombak sendi-sendi bangunan elite
sosial zaman lampau, tampak pada hal-hal
sebagai berikut:

a. Banyak keturunan anggota golongan elite
zaman lampau (elite feodal tradisional dan
aristokrat-fungsional), terutama yang tersi-
sih dalam pembentukan elite Hindia Be-
landa dari golongan utama, terjun ke medan
perjuangan kemerdekaan dan menjadi pra-
jurit Tentara Nasional Indonesia.

b. Banyak keturunan anggota elite HB, dari
golongan menengah, terjun ke medan per-
juangan kemerdekaan. Sebagian menjadi
prajurit Tentara Nasional Indonesia, seba-
gian lainnya menjadi pemimpin-pemimpin
partai politik. Banyak pula yang terjun ke
dalam lapangan pendidikan dan menjadi
orang-orang cendekiawan.

c. Banyak pula keturunan dari kalangan elite
HB, dari golongan dasar setelah selesai re-
volusi kemerdekaan, melanjutkan karier di
lapangan usaha perdaabgangan dan pernia-
gaan, di samping a lapangan-lapangan lain
seperti tersebut di atas.

Tokoh-tokoh puncak dari golongangolong-
an tersebut di atas setelah Revolusi Fisik
(1950), berpindah tempat dan memusatkan diri
di kota-kota, terutama kota Makassar (Ujung-

Mattulada

pandang) dan mengendalikan kehidupan ma-
syarakat Sulawesi Selatan pada umumnya
(Chabot, 1970). Dalam kota Makassarlah dapat
dili-hat dengan nyata terbentuknya elite baru
dewasa ini, seperti yang telah disebutkan di
atas, yaitu sekelompok orang-orang dalam
masyarakat yang pendapat-pendapat, keputus-
an-keputusan dan tindakan-tindakannya mem-
punyai akibat penting dan menentukan bagi
kehidupan bagian terbesar warga masyarakat.

Untuk lebih membatasi diri dalam meng-
identifikasi apa yang kami maksud dengan
elite, baik yang super maupun yang strategik di
Sulawesi Selatan, yang bersumber semata-mata
dari stock Sulawesi Selatan sendiri, kami per-
gunakan batasan yang dipergunakan oleh H.
Lasswell, seperti telah disebut pada bagian
depan.

"The influential, are those who get the most
of what there is to get.... Those who get the most
are the elite, the rest are mass." (1960: 13).

Lapangan-lapangan strategis, yang utama
menentukan perkembangan masyarakat Sula-
wesi Selatan, sekarang dapat dibagi atas:

a. Lapangan Militer, TNI Angkatan Darat pada
khususnya dan Angkatan Bersenjata RI pada
umumnya. Khusus di kalangan TNI Ang-
katan Darat orang-orang Sulawesi Selatan
dapat dikatakan lebih banyak menduduki
posisi-posisi komando (pimpinan) bawahan
dibandingkan dengan apa yang tersebut
pada angkatan-angkatan lain, baik dalam
arti kuantitas maupun kualitas.

b. Lapangan Pemerintahan Sipil. Pucuk pim-
pinan Pemerintahan Sipil tingkat Propinsi
(Sulawesi Selatan), terdiri atas seorang Gu-
bernur /Kepala Daerah, seorang Sekre-taris
Daerah, beberapa orang residen, 5 orang

79



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

anggota BPH. Kurang lebih 10 orang inilah
yang menduduki posisi puncak dalam
mengendalikan kekuasaan pemerintahan
sipil tingkat Propinsi, adalah golongan elite
sesuai dengan batasan yang dipergunakan.
Propinsi Sulawesi Selatan dibagi 21 daerah
Kabupaten dan 2 Kotamadya, masing-
masing dipimpin oleh seorang Bupa-
ti/Kepala Daerah. 10+ 23 = 33 orang tokoh
dalam pimpinan daerah, merupakan elite
strategis  (pejabat-pejabat teras) dalam
lapangan pemerintahan sipil, yang dapat
diperinci sebagai berikut:

27,4% dari stock elite HB, dari golongan

utama

36,6% dari stock elite HB, dari golongan

menengah

35,7% dari stock elite HB, dari golongan

dasar

0,3% dari luar Sulawesi Selatan.

Lebih dari 50% (tepatnya 17 orang) di
antara 33 orang pejabat teras itu terdiri atas
anggota tentara/ABRI yang dikaryakan
dalam rangka dwifungsi. 35% (tepatnya 11
orang) di antara 33 orang pejabat teras itu
merupakan lulusan universitas yang ber-
gelar sarjana.

c. Lapangan Pendidikan Tinggi. Di Sulawesi
Selatan terdapat tiga buah perguruan tinggi
kepunyaan Pemerintah, yaitu Universitas
Hasanuddin, Institut Keguruan Ilmu Pendi-
dikan (IKIP) dan Institut Agama Negeri
Islam Negeri (IAIN) dan beberapa buah
perguruan tinggi swasta. Semua berdomisili
di kota Makassar. Beberapa lembaga pen-
didikan lainnya bertingkat akademiakademi
kejuruan, baik kepunyaan pemerintah mau-
pun swasta, juga berkedudukan di kota
Makassar. Dari kurang lebih 35.000 orang
mahasiswa menuntut pelajaran pada per-

80

guruan tinggi-perguruan tinggi itu, 80% di
antaranya berasal dari daerah-daerah pe-
losok Sulawesi Selatan. Di antara pengasuh
perguruan tinggi, kurang dari 60% berasal
dari Sulawesi Selatan. Di antara mereka
terdapat kurang dari 5 orang berpangkat
Gurubesar, beberapa puluh orangorang
berpangkat. Lektor dan Lektor Kepala.
Hanya 3 orang yang bergelar purnasarjana
Doktor. Mereka yang dianggap menempati
posisi-posisi berpengaruh pada sektor ini,
berasal dari latar-belakang stock HB sebagai
berikut:

kurang lebih 28% dari stock elite HB, dari
golongan utama

kurang lebih 45% dari stock elite HB, dari
golongan menengah

En kurang lebih 37% dari stock elite HB,
dari golongan dasar

Pemimpin puncak di Sulawesi Selatan, yang
dapat digolongkan lebih ke dalam super elite
disebut Muspida (Musyawarah Pimpinan Dae-
rah) Tingkat Propinsi Sulawesi Selatan. Ang-
gota-anggotanya terdiri dari:

1. Gubernur/Kepala Daerah Propinsi Sulawesi
Selatan.

2. Panglima-panglima ketiga angkatan dan
Polisi.

3. Kepala Kejaksaan Tinggi.

4. Kepala Pengadilan Tinggi.

Kalau Muspida ini dapat dianggap sebagai
super elite maka Sulawesi Selatan dewasa ini
terdiri atas 7 orang. Seorang berasal dari
Sulawesi Selatan sendiri dan 6 orang lainnya
berasal dari luar Sulawesi Selatan. Seorang
yang berasal dari Sulawesi Selatan itu berlatar-
belakang stock elite HB, golongan dasar, yakni
anggota TNI/AD yang ikut dalam perang



kemerdekaan tahun 1945-1950.

Sesaat sebelum Pemilihan Umum tahun
1971, salah satu strategic-elite yang terbentuk
oleh partai-partai politik memberikan peranan-
nya dalam Dewan Perwakilan Rakyat Daerah
(sementara), baik di tingkat Propinsi maupun di
daerah-daerah Kabupaten. Kebanyakan mereka
berasal dari stock elite HB, golongan meneng-
ah, khususnya dari kalangan agama untuk
partaipartai politik berdasarkan agama Islam.
Pemilihan Umum tahun 1971 membuka lem-
baran baru pula bagi terbentuknya elite (stra-
tegis) baru, yang berporos pada supermasi
golongan militer (ABRI) yang berdwifungsi,
memasuki dan menguasai hampir semua la-
pangan nonmiliter dalam kehidupan masyara-
kat. Pada waktu ini, selain posisi-posisi kunci
dalam lapangan pemerintahan sipil, juga dunia
usaha dan niaga dimasuki dan dikendalikan
oleh orang-orang militer atau veteran dari pe-
rang kemerdekaan. Peranan militer dalam
istilah dwifungsi itu merambat sampai ke desa-
desa, baik sebagai pejabat-pejabat resmi
kecamatan dan desa-desa maupun dalam ben-
tuk usaha pemilikan tanah berupa usaha pem-
binaan desadesa Sapta Marga bagi anggota-
anggota tentara yang akan dipensiunkan. Hal
ini menunjukkan suatu watak perkembangan
baru dalam rangka terwujudnya suatu struk-
tursosial baru di Sulawesi Selatan, sebagai
suatu transformasi sosial-budaya/sangat mena-
rik. Ketaatan rakyat terhadap elite-elite baru
ini, dalam transformasi sosial-budaya dengan
struktur-sosial baru, masih memerlukan pene-
litian yang lebih cermat, untuk menemukan
bentuk-bentuknya yang pasti dan yang
menguntungkan perkembangan.’

7 Keterangan-keterangan tersebut di atas berdasar
tahun 70-an. Perubahan selama sepuluh tahun terakhir,

Mattulada

Penutup dan Kesimpulan-kesimpulan

Sejak jatuhnya regim Soekarno tahun 1968
dan tampilnya regim Orde Baru di bawah
pimpinan Presiden Jenderal Soeharto di Pusat
Pemerintahan Republik Indonesia di Jakarta,
maka elite Sulawesi Selatan pun mencoba
menemukan bentuk yang serupa dengan yang
terdapat di pusat (Jakarta). Menurut gambaran
umum, maka super elite di pusat kekuasaan RI
di Jakarta terdiri atas kaum militer yang
menjadikan/mengangkat golongan cendekia-
wan (nonmiliter), yang berakar dari dunia per-
guruan tinggi/universitas, sebagai mitra dalam
mengendalikan gerak kehidupan kekuasaan di
segala sektor kehidupan pada umumnya.

Di Sulawesi Selatan, usaha-usaha ke arah
penggalangan partisipasi dunia perguruan ting-
gi dalam perkembangan masyarakat pada
umumnya ada juga diusahakan atas prakarsa
pemimpin-pemimpin militer, seperti oleh
Panglima Kowilhan IV Sulawesi, antara tahun-
tahun 1968-1970. Selama tahun-tahun itu,
hampir semua usaha penggalangan partisipasi
dengan dunia pendidikan tinggi tidak bersifat
konsepsional yang matang, sehingga konsepsi
partnership militer-cendekiawan pada kenyata-
annya sekarang berada dalam keadaan yang
rapuh dan bersifat insidental, perseorangan
melalui pendekatan-pendekatan perseorangan
tidak secara institusional.

Golongan pedagang dan penguasa yang
stabil di Sulawesi Selatan, pada umumnya ter-
diri atas orang-orang Cina, baik Warga Negara
maupun Asing. Sejak akhir Perang Dunia II
mereka menempati posisi ekonomi yang kuat.
Dari dahulu mereka berhasil melakukan pen-
dekatan kepada kalangan elite pribumi yang
paling kuat dalam kedudukan, pengaruh dan
kekuasaan. Mereka adalah usahawan-usaha-

tidak terjadi secara fundamental.

81



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

wan yang ulet dan cekatan. Pada waktu
sekarang pun mereka berhasil melakukan pen-
dekatan kepada elite bumiputera yang paling
kuat dalam kedudukan, pengaruh dan kekuasa-
an, yang pada masa kini kebetulan adalah
golongan militer, baik yang bertugas dalam
lapangan militer maupun dalam lapangan non-
militer. Para pengusaha dan pedagang-peda-
gang bumiputera (atau yang sekarang lazim
disebut sebagai pribumi) yang kelihatan ber-
hasil, niscaya mempunyai sandaran atau
sekurang-kurangnya relasi pada golongan elite
itu dalam berbagai bentuk variasinya. Relasi
usaha dengan pedagang/pengusaha nonpribumi
(Cina) berarti tersedianya kesempatan bagi
pengusaha nonpribumi itu agar dengan aman
berlindung dibalik nama usahawan-usahawan
pribumi yang kuat sandarannya, seperti dise-
butkan di atas.

Baik strategic-elite, maupun super-elite
Sulawesi Selatan sekarang terdiri atas golongan
ABRI/TNI-AD. Mereka umumnya berlatar-
belakang dari stock elite HB, golongan me-
nengah. Mereka terutama adalah pejabat-
pejabat daerah bawahan yang ratarata kurang
memahami arti dan hakikat misi dwifungsi
ABRI atau samasekali tidak mau mengambil
peduli akan idealisme sejarah perjuangan
nasional bangsa Indonesia dalam hubungan
kehidupan nasional dan internasional di bidang
politik, ekonomi dan kebudayaan, serta keha-
rusan sejarah yang dihadapi oleh bangsa
Indonesia zaman mutakhir. Mereka mempun-
yai kecenderungan umum bersikap dan ber-
tingkah-laku menempatkan golongannya lebih
atau di atas golongan-golongan lainnya dalam
masyarakat. Mereka selalu berusaha memper-

8 Dengan "berbagai usaha", yang dimaksud adalah
berbagai perbuatan yang mengimitasikan diri dengan
kaum raja (bangsawan) dalam struktur masyarakat
zaman dahulu, dalam upacara-upacara perkawinan,
keinginan dihormati, memelihara pengikut pribadi

82

oleh pengakuan status dan supermasi golongan
mereka di atas golongan-golongan lainnya
dalam masyarakat Sulawesi Selatan yang
merupakan traditional oriented society. Mere-
ka yang demikian itu pun berbuat, melalui
berbagai usaha,® mengaitkan diri kepada pe-
milikan atribut-atribut elite zaman lampau,
yaitu elite feodal-tradisional. Kebanyakan
mereka (sadar atau tidak sadar, dan inilah
seginya yang menarik) telah berhasil mensta-
bilisasi pola-pola struktur sosial-budaya dari
zaman lalu, dan mendinamisasi terbentuknya
semacam lapisan neofeodalisme yang berorien-
tasi pada status. Ruparupanya mereka berhasil
dengan baik meniru perilaku itu, akan tetapi
kurang berhasil mentransfer kewibawaan kepe-
mim-pinan seperti yang dipunyai oleh super
elite zaman lalu di hati rakyatnya. Mereka larut
dan kembali kepada pengukuhan sikap tradi-
tional oriented society yang dibangun dengan
semacam shame culture, yaitu suatu sikap
peradaban yang didasarkan kepada rasa malu
yang negatif. Dalam hubungan itu, seseorang
yang sudah larut pada orientasi semacam itu
akan berusaha mempertahankan statusnya
dengan segala cara, meskipun sesungguhnya
yang bersangkutan tidak berfungsi baik (me-
nurut ukuran rasional) dalam status itu. Satu
kritik atasnya, atau satu usaha pihak lain yang
memperlihatkan kesalahannya akan dianggap
menghina status, maka ia pun marah dan mera-
sa dihina. Terhadap atasannya ia menyembun-
yikan kelemahan-kelemahannya dengan jalan
services yang terkenal di Indonesia dengan
istilah ABS (Asal Bapak Senang). Begitu pula
ia harapkan bawahannya berlaku atas dirinya.
Sikap demikian sudah pasti salah, karena tidak

yang setia (joa’) dan segala atribut lahiriah, men-
demontrasikan kemewahan/kekayaan materiil yang
dapat secara langsung memperhatikan perbedaan-
perbedaan mereka dari golongan masyarakat lainnya.



sesuai dengan aspirasi pertumbuhan dan ke-
hidupan ABRI sendiri sebagai stabilisator dan
dinamisator kehidupan masyarakat yang dicita-
citakan.

Kehidupan dunia pendidikan formal pada
umumnya, perguruan ttinggi-perguruan tinggi
pada khususnya di Sulawesi Selatan, selalu
diharapkan untuk menjadi pembina strategic-
elite, yang dapat memberikan pengaruh yang
baik bagi perkembangan masyarakat, dalam
arti berkembangnya satu sikap masyarakat
yang berorientasi ke hari depan yang lebih
terbuka. Akan tetapi misi ini kelihatannya
masih kurang berhasil, untuk dapat dikatakan
telah menghasilkan strategic-elite dalam mak-
na seperti disebut di atas. Banyak orang telah
berhasil mencapai gelar kesarjanaan. Sebagian
mereka yang telah berhasil itu segera merasa
puas dengan titel itu, yang baginya merupakan
semacam lisensi untuk status kehormatan da-
lam masyarakatnya yang tradisonal. Mereka
yang berhasil itu pun, kebanyakan berlatar-
belakang dari stock elite HB, golongan utama
dan menengah dasar. Selanjutnya secara sadar
atau tidak sadar, mereka ikut menopang lahir-
nya lapisan neofeodalisme dengan memperkuat
sikap traditional oriented society. Kebanyakan
mereka memilih lapangan pekerjaan kepega-
waian (baik militer maupun sipil). Sangat

Mattulada

kurang dari mereka yang dengan penuh rasa
kesadaran panggilan ilmiah, memilih lapangan
pengabdian dalam dunia ilmu pengetahuan
yang menuntut sikap bebas (independent),
berorientasi kepada technologically advanced
society dan bersifat achievement oriented.

Kalangan cendekiawan yang bergerak da-
lam lapangan pendidikan tinggi kurang mem-
punyai kemampuan atau kurang mempunyai
keberanian mengembangkan sikap independent
lebih jauh ke luar dari lingkaran tembok-tem-
bok kampus. Selain itu juga tidak mempunyai
atau serba kekurangan alat untuk meng-
embangkan potensi dari misinya, malahan
adakalanya harus mengorbankan sikap obyektif
ilmiahnya dalam menanggapi kenyataan-
kenyataan sosial di luar dan di dalam kam-
pusnya. Pembinaan mahasiswa ke arah ter-
bentuknya kader-kader bangsa yang diharap-
kan mampu bersikap obyektif menghadapi
pembangunan masyarakatnya di masa depan,
lambat-laut mengalami kelesuan dan kehilang-
an idealisme. Hal ini tentu sangat tidak meng-
untungkan perkembangan yang diharapkan di
masa depan.

Bilamana kita mencoba merumuskan kom-
posisi elite-baru di Sulawesi Selatan, dengan
membandingkannya dengan elite zaman-
zaman lampau, maka kita akan temukan per-

Elite Periode Lontara

Elite Hindia Belanda

Elite Zaman Sekarang

1. Arung dengan lingkup
anakarung (Raja dan kaum
bangsawan), menduduki ja-
batan-jabatan  pemerintahan,
baik di pusat maupun di dae-
rah-daerah bawahan, melalui
seleksi kemumian darah.

2. Strategic-Elite, dari go-
longan fungsional lainnya da-
lam masyarakat, yang terdir
dari To-panrita, To-acca, To-
sugi® dan To-warani, Mereka
disederajatkan dengan bang-
sawan.

1. Kaum keturunan bangsawan
yang setia kepada Belanda dan
BB Ambtenaren. Umumnya
berasal dari daerah-daerah Gu-
bememen dan Swapraja yang se-
ua

2. Kaum Ambtenaar lainnya,
yang terdiri atas orang-orang
cendekiawan berpendidikan for-
mal, para pemimpin pergerakan
agama, sosial dan politik; para
pedangang dan pengusaha yang
berhasil.

1. Super elite, melalui lingkup garis
komando (Corps) menduduki jabatan-
Jjabatan puncak di tingkat Propinsi (Dwi-
fungsi ABRI), ditambah ala kadamya
dari cendekiawan sipil.

2. Golongan fungsional lain dalam
masyarakat, yang terdiri atas golongan
cendekiawan;, pegawai sipil pemerin-
tahan; usahawan dan niagawan. Mereka
disatukan ke dalam organisasi kekaryaan
(Golkar) atau Korpri, di mana golongan
militer pun memegang pucuk pimpinan.

83



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

bandingan-perbandingan sebagai berikut :

Pada dewasa ini seolah-olah telah menjadi
aksioma, bahwa untuk menggantikan sese-
orang pejabat berdwifungsi dalam jabatan-
jabatan nonmiliter, calon pengganti itu niscaya
dari kalangan militer, demikian yang pertama-
tama diduga oleh masyarakat. Berpikir di luar
jalan pikiran itu, seakan-akan adalah suatu
yang mustahil, yang pada zaman dahulu,
seperti mustahilnya memikirkan calon-calon
untuk menjadi Raja Bone, Raja Gowa dan lain-
lain bukan dari lingkup anakarung maddara-
takku' (berdarah putih).

Berdasarkan atas kenyataan-kenyataan itu,
dapatlah ditarik kesimpulan-kesimpulan se-
mentara bahwa elite Sulawesi Selatan sekarang
tetap berada pada pola struktur sosial zaman
lalu. Perubahan-perubahan yang telah terjadi
ialah pada cara untuk sampai kepada keang-
gotaan elite itu. Pada zaman dahulu adalah
melalui pewarisan biologis melalui seleksi
mempertahankan kemurnian darah (keturun-
an). Pada zaman Hindia Belanda adalah me-
lalui seleksi-seleksi keturunan elite zaman
baru, dan kesetiaan kepada Pemerintah Hindia
Belanda, serta achievement atau keunggulan
pribadi. Pada masa ini adalah melalui anggapan
kharismatisme yang diduga lahir dari anggapan
masyarakat tentang heroic leader yang dika-
gumi serta kesetiaan kepada disiplin corps,
dengan otoritarisme yang tertutup. Keadaan itu,
secara struktural mungkin masih cocok bagi
masyarakat desa-desa pertanian Sulawesi Se-
latan yang tradisional, yang masih memiliki
perasaan kagum terhadap adanya heroic leader,
akan tetapi niscaya tidak dapat mendorong
lahirnya suatu masyarakat Sulawesi Selatan
yang penuh dengan gairah dan juga potensial
untuk berkembang menjadi masyarakat modern
untuk masa depan yang dekat.

Suatu elite modern masih perlu ditunggu
perkembangannya di Sulawesi Selatan. Elite

84

modern itu, seperti dikatakan oleh Sartono
(1947), adalah elite baru, sebagai pemimpin
yang dapat diidentifikasikan sebagai organ-
ization man; elite modern yang bersikap
idealistis dan yang sangat menyadari peranan-
nya, simbolis sebagai pendukung ideologi-
ideologi modern seperti antifeodalisme, anti-
kolonialisme, demokratis, humanitarianisme,
populisme, sosialisme dan sebagainya. Pendek
kata, elite modern itu harus dapat berfungsi
sebagai akumulator ide-ide pembaruan, se-
dangkan tentang dari golongan mana akan
munculnya dari segenap golongan bangsa
Indonesia, tidaklah menjadi soal yang penting
untuk diperdebatkan.

Daftar Pustaka

Bachtiar, Harsja W. 1970 "Masalah Pemimpin
di Indonesia", Jakarta, Sebuah paper dalam
Seminar Masalah Sikap Mental dalam
Pembangunan.

Chabot, H. Th. 1970 "Een Elite in Zuid
Sulawesi", Liber Amicorum E. A. A. J. A.
Allard, Leiden.

Freiderichy, H. J. 1930 De standen bij de
Boeginezen en Makassaren, jl. 90, IV BKI.

Kartodirdjo, Sartono, 1974 "Kepemimpinan
dalam Sejarah Indonesia", Sinar Harapan,
24 Mei.

Keller, Suzanna 1963 Beyond the Rulling
Class, New York, Random House.

Kerstiens, Thom 1963 "Elite in Developing
Countries", New Elite in Asia and Africa.

Koentjaraningrat dan Mely G. Tan 1970 "Masa-
lah Kepemimpinan dalam Pembangunan
Nasional", Jakarta, Sebuah paper dalam
Seminar Masalah Sikap Mental dalam
Pembangunan.

Lasswell, H. 1963 "Who gets What, When,
How?", Politics, New York, Random House.



Sirik dan Pembinaan Kebudayaan °

Pendahuluan

Sirik dapat dipandang sebagai satu konsep
kultural yang memberikan impact aplikatif
terhadap segenap tingkah-laku nyata. Tingkah-
laku itu dapat diamati sebagai pernyataan atau
perwujudan kebudayaan. Perwujudan kebuda-
yaan, bukan lain dari kenyataan-kenyataan
yang lahir dari kemanusiaan alam, untuk
manfaat sebesar-besarnya bagi umat manusia.

Satu konsep kultural, memantapkan diri
dalam suatu sistem budaya. Sistem budaya itu
sendiri adalah rangkaian sejumlah konsep ab-
strak yang bersemayam dalam alam pikiran
warga terbanyak sesuatu persekutuan hidup.
Konsep abstrak itu meliputi hal-hal secara ideal
dipandang teramat penting dalam menentukan
eksistensi persekutuan hidup itu.

Dalam hal sirik apabila mengamati per-
nyataan-pernyataannya atau lebih konkret
mengamati kejadiannya berupa tindakantin-
dakan, perbuatan-perbuatan atau tingkahlaku
yang katanya dimotivasi oleh sirik, maka akan
timbul kesan bagi pengamat, bahwa sirik itu
pada bagian terbesar unsurnya dibangun oleh
perasaan, oleh sentimentality (perasaan halus),
oleh emosi dan sejenisnya. Dari penafsiran
yang berpijak pada melihat kejadian-kejadi-
annya itulah, timbul penafsiran atas sirik itu
dengan misalnya: (1) malu-malu, (2) malu, (3)
hina atau aib, (4) dengki atau iri hati, (5) harga
diri atau kehormatan, dan (6) kesulitan (lihat
LASIDE Referensi hlm. 1-5). Cara melihat se-
perti ini tentu saja tidak salah, hanya saja
kurang lengkap, terutama apabila hendak
mengamatinya dari sudut konfigurasi kebu-
dayaan.

® Makalah kerja yang disampaikan dalam Seminar
Mengolah Masalah Sirik di Sulsel Guna Peningkatan
Ketahanan Nasional dalam Menunjang Pembangunan

Mattulada

Konfigurasi kebudayaan, akan melihatnya
dari totalitas atau keutuhan budidaya manusia
yang terwujud dalam tindakantindakan ber-
pola. Jadi tidak melihatnya dari sudut kejadian
yang terpisah-pisah. Sesuatu hendaknya dilihat
dalam rangkaian satu sistem yang berhubung-
hubungan dengan sekalian subsistem yang
mendukungnya. Demikianlah pula hendaknya
sirik itu dilihat dalam satu sistem budaya orang
Bugis-Makassar, agar dapat memahaminya
secara lebih kompak.

Karena judul tulisan ini memberikan tekan-
an kepada Sirik dan Pembinaan Kebudayaan,
maka satu kejelasan perlu disepakati lebih
dahulu, tentang pembinaan kebudayaan itu sen-
diri.

Pembinaan kebudayaan yang dimaksud di
sini, adalah kemantapan arah pertumbuhan ke-
budayaan yang mempunyai dimensi lebih luas
mendukung harkat kemanusiaan dan lebih
bersifat universal, atau sekurang-kurangnya
mendukung ketahanan nasional bangsa Indo-
nesia dalam membangun dirinya sebagai bang-
sa yang kuat dan besar dalam pergaulan
antarbangsa.

Pembinaan kebudayaan dengan demikian
bukanlah sekedar membangun tembok-tembok
yang mempersempit ruang gerak berpikir dan
berinovasi tentang eksistensi bangsa Indonesia
agar dapat menjadi bangsa yang besar lagi ter-
hormat dalam pergaulan antarbangsa, melain-
kan terbangunnya satu kebudayaan bangsa
Indonesia yang di dalamnya terbangun dan ter-
pelihara harkat dan martabat manusia, orang-
orang sebagai makhluk Allah yang antara sesa-
manya makhluk manusia mempunyai kedu-
dukan yang sederajat.

Dari sudut inilah relevansi konsep sirik
orang Bugis-Makassar dibicarakan, karena

Nasional, pada tanggal 4-6 Juli 1977 di
Ujungpandang.

85



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

diperkirakan dapat dijadikan daya dorong yang
kuat dan berguna bagi perkembangan kebuda-
yaan di Indonesia, setidak-tidaknya bagi orang
Indonesia yang hidup dalam masyarakat dan
kebudayaan Bugis-Makassar.

Sirik dalam Konteks Kebudayaan Pannga-
derreng

Tata hidup orang seorang yang menciptakan
tingkah-laku individual berpola dan tata hidup
bergaul dalam masyarakat yang membangun
sistem sosial pada orang Bugis, itulah yang kita
namakan panngaderreng (Bg) atau pannga-
dakkang (Mk). Kalau itu kita jabarkan menurut
isinya, maka itulah sesungguhnya makna
kebudayaan pada orang Bugis-Makassar. Isi
panngaderreng atau hakikat kebudayaan orang
Bugis-Makassar sepanjang pengetahuan kita
yang diwariskan oleh sejarah sampai dengan
permulaan Abad XX terdiri atas lima anasir
yang antara satu sama lainnya sebagai satu
sistem merupakan paduan yang utuh. Unsur-
unsur itu ialah: (1) Ade’, (2) Bicara, (3) Warik,
(4) Rappang dan (5) Sarak.

Kelima anasir panngaderreng itulah yang
menjadi sumber sekalian tingkah-laku dalam
membangun segenap aspek kebudayaan roha-
niah dan kebudayaan fisik. Di dalam aplikasi
kelima anasir itu untuk menjalinnya ke dalam
satu sistem yang utuh, agar antara sistem
kepribadian, sistem kemasyarakatan dan sistem
budaya (panngaderreng) terjalin keserasian
dan keseimbangan dalam memberikan dinami-
ka dalam kehidupan, maka terdapatlah sesuatu
yang merupakan inti, atau merupakan etos, atau
merupakan alat integrasi, atau apa saja nama-
nya yang menjadikan kebudayaan itu hidup dan
dikembangkan dengan gairah oleh para pendu-
kungnya, yaitu orang-orang yang terikat pola
kehidupannya oleh kebudayaan itu. Tiap-tiap
kebudayaan dalam kehidupannya mempunyai
semacam inti yang menjadi pusat motivasi bagi

86

perkembangannya.

Kebudayaan Eropa modern umpamanya
menjadikan kebebasan sebagai inti perkem-
bangan dari kehidupan kebudayaannya. Etik
Kristen, menurut Max Weber, sosiolog yang
kenamaan itu, dalam wujud shame-culture
menjadi inti dorongan lahirnya kemajuan pera-
daban dunia Barat. Maka apabila mengamati
dengan seksama setiap dambaan hati nurani
orang Bugis-Makassar yang memahami sirik
sebagai motif yang sangat dalam dari segenap
gerak hidupnya berpikir, merasa dan ber-
prakarsa, maka pada hemat kita sirik itu, tidak
lain daripada inti/etos atau alat integrasi dari
panngaderreng mereka. Sirik itulah inti kebu-
dayaan orang Bugis-Makassar. Sebagai inti
kebudayaan, niscaya dari sirik itulah berkem-
bang segenap isi kebudayaan berupa lima
anasir yang disebut di atas.

Sebagai isi kebudayaan, sirik dengan sen-
dirinya tidak semata-mata mengandung perasa-
an. Di dalamnya juga terkandung dua potensi
rohaniah lainnya yang menjadi potensi tiap-tiap
kebudayaan, yaitu pikiran dan kemauan, di
samping perasaan itu tadi.

Kalau secara teoretis kita dapat menerima
bahwa sesuatu keutuhan dan dalam suatu sis-
tem akan berkelanjutan dengan baik, bilamana
segenap subsistem yang mendukungnya ber-
jalan dengan seimbang, maka kita pun niscaya
dapat menerima bahwa proses degenerasi
sesuatu sistem akan terjadi, bilamana salah satu
unsur dalam sistem itu mengalami kepunahan.
Apabila salah satu unsur dalam satu sistem itu
punah, maka potensi atau daya hidup sistem itu
akan memusatkan diri pada unsur yang masih
bertahan.

Teori ini, kita coba gunakan pada proses
degenerasi panngaderreng orang Bugis-Ma-
kassar yang dialaminya dalam sejarah selama
kurang lebih seabad berselang. Sirik sebagai
inti panngaderreng itu menyatakan diri dengan



sangat keras pada salah satu isi panngaderreng
yang masih mampu bertahan. Sejarah kebuda-
yaan orang Bugis-Makassar dalam arti sejarah
keutuhan panngaderreng, sesudah berakhir
sejak negeri ini mengalami keruntuhan dalam
kehilangan kemerdekaannya. Secara sederhana
dapat dikatakan unsur Ade’, Bicara, dan Sarak
dalam arti sesungguhnya sudah berakhir atau
kehilangan peranannya yang sangat menen-
tukan.

Unsur satu-satunya yang masih dapat hidup
atau berkelanjutan dalam kepincangan adalah
Warik, yaitu unsur panngaderreng yang
mengatur jenjang kehidupan dalam pembinaan
keluarga, di antaranya soal kawin-mawin.
Karena inilah satu-satunya unsur pannga-
derreng yang masih dipunyai dan masih dapat
dikuasai, maka ke dalam unsur itu tercurah
segenap kepekaan kehidupan orang Bugis-
Makassar. Unsur itu dijaga sebagai batas ter-
akhir dari milik peradaban yang ada, karena
unsur lainnya belum lagi membawa nilai ganti
yang setara dengan yang hilang.

Demikianlah, maka dalam keadaan perja-
lanan unsur Warik yang sudah sangat pincang
itu, isi panngaderreng yang disebut sirik
menyatakan diri dengan sangat intensif. Dalam
hal kawin-mawinlah selama kurang lebih
seabad berselang, sirik itu menyatakan diri.

Sirik diberi batasan semata-mata kepada
perbuatan-perbuatan  yang  bersangkutpaut
dengan urusan perkawinan, kawin lari, teo-
masirik dan pembunuhan yang membawa
dendam berkelanjutan. Sirik diberi arti sebagai
peluapan perasaan yang tidak terkendali yang
dapat membawa akibat-akibat perbuatan yang
merendahkan martabat kemanusiaan.

Sirik sebagai Sumber Motivasi

Apa yang mendorong seseorang warga
masyarakat Bugis-Makassar untuk pada suatu
ketika dalam hidupnya berbuat sesuatu yang

Mattulada

sangat nekad, memilith menyerahkan milik
hidupnya yang terakhir yaitu "nyawa", acapkali
dikembalikan kepada konsep yang mereka
namakan sirik. la dapat atau rela mengor-
bankan apa saja untuk tegaknya sirik. Kata-
kanlah itu satu kesadaran tentang nilai
"martabat" yang didukung oleh tiap-tiap orang
dalam tradisi kehidupan masyarakat Bugis-
Makassar. Katakanlah itu satu kesadaran ko-
lektif yang sangat peka, dibebankan kepada
tiap-tiap orang anggota persekutuan hidup
untuk membangunnya untuk mempertahankan
dan menegakkannya.

Ada berbagai ungkapan dalam kepustakaan
lontara Bugis-Makassar, yang menunjukkan
bahwa sirik bukanlah suatu sikap yang semata-
mata berpangkal dari peluapan emosi. Dalam
suatu persekutuan hidup, desa, wanua, ataupun
tana, niscaya terdapat pemimpin dari perseku-
tuan itu. Tiap-tiap pemimpin menurut jen-
jangnya masing-masing, menjadi orang per-
tama tempat sirik itu harus dipelihara, dikem-
bangkan dan dibela. Tiap-tiap orang anggota
persekutuan yang dipimpinnya, merasa diri
bersatu dengan pemimpinnya karena sirik yang
dimilikinya bersama. Antara pemimpin dengan
yang dipimpin terikat oleh satu kesadaran mar-
tabat diri yang menimbulkan sikap pesse (Bg)
= pacce (Mk) yang dapat disebut solidaritas
yang kuat.

Masing-masing orang ditentukan dan
mengetahui hak-hak dan kewajiban-kewajiban
masing-masing yang mendapat sandaran dari
sirik dan pacce. Itulah yang melarutkan tiap-
tiap orang pribadi pendukung sirik melebur diri
untuk kepentingan bersama. Pacce atau pesse
itulah yang mendorong dalam kenyataan ada-
nya perbuatan tolong-menolong, adanya tin-
dakan saling membantu, adanya pembalasan
dendam, adanya tuntut bela dan segala kenya-
taan lain yang mirip pada solidaritas yang men-
dapatkan hidupnya dari konsep sirik. Pemimpin

87



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

kaum terhina, berarti sirik atau martabat negeri
terhina, tiap-tiap orang terhina sirik-nya. Maka
pesse atau pacce pun muncul menjadi pen-
dorong untuk menuntut bela.

Anak negeri terhina, berarti sirik (martabat)
negeri ternoda. Pemimpin tertimpa kehinaan,
maka pesse atau pacce mendorong sang pe-
mimpin untuk bertindak. Apabila antara pe-
mimpin dengan yang dipimpin sudah tidak
terdapat sirik bersama yang masing-masing
mengetahui hak dan kewajiban untuk memi-
kulnya, maka passe dan pacce itu pun tidaklah
akan menjadi motif untuk perbuatan dan
tindakan masing-masing.

gay Dalam pesse atau pacce itulah melarut
tiap-tiap pribadi di dalam kesatuan antara
pemimpin dengan yang dipimpin. Sirik menjadi
sumber dari panggilan pesse atau pacce itu.
Karena sirik-lah yang menimbulkan kewajiban
masing-masing untuk saling memelihara batas,
sehingga tidak saling cegat-mencegat atau
daulat-mendaulat. Di sini terletak aspek kesa-
daran atau pikiran yang memberi batas-batas
rasional dari sirik itu. Bahwa masing-masing
orang sepadan dengan sirik-nya, milik pribadi
dan kepunyaannya, dibatasi oleh kesadaran
adanya pesse atau pacce, menimbulkan kewa-
jiban untuk bekerja sama, bantu-membantu,
bersetia-kawan dalam lapangan-lapangan pe-
kerjaan yang menyangkut sirik yang bersama-
sama mereka memiliki, dan penghinaan atas
seseorang, berarti penghinaan atas semua.

Lapangan-lapangan kehidupan yang me-
nempati posisi demikian, di situlah perbuatan
atau tindakan solidaritas berlangsung dengan
intensifnya. Solidaritas seseorang terhadap
kaumnya, merupakan totalitas yang padu oleh
dorongan sirik. Konfigurasi kebudayaan yang
demikian, sesuai dengan tabiatnya menonjol-
kan ke depan nilai-nilai kekuasaan, solidaritas,
seni dan religi, sebagai nilai yang sangat tinggi.
Nilai-nilai dari lapangan itu memotori sekalian

88

sikap yang tidak cepat berkembang. Dalam
gambaran kemasyarakatannya, di sana terdapat
persekutuan yang komunalistik.

Persekutuan berada di atas kepentingan
individu. Penonjolan prestasi pribadi dipan-
dang perbuatan yang tercela. Orang memper-
gunakan juga pikirannya, tetapi pikiran itu
haruslah sesuai dengan kepentingan persekutu-
an, kepentingan komunal. Penajaman pernyata-
an-pernyataan sirik berupa tindakan-tindakan
yang dianggap melanggar ketertiban atau per-
buatan-perbuatan asosial yang orang tafsirkan
sebagai perbuatan atas nama sirik sangat erat
pertaliannya dengan proses degenerasi panng-
aderreng di satu pihak dengan proses per-
ubahan sosial yang menyerap nilai-nilai baru.

Dalam kegoncangan nilai-nilai dan rontok-
nya hampir segenap aspek kebudayaan panng-
aderreng, terjadilah berbagai ragam isolasi
sosial yang mencoba hendak menyelamatkan
sisa peradaban yang masih dipunyai. Sesuatu
kaum mengurung diri terhadap kaum yang lain.
Stereotip sesuatu kaum atau golongan kerabat
tertentu, terhadap kaum atau golongan lain
dipertajam dengan batas-batas yang sekeras
mungkin. Sirik menjadi simbol kaum yang
semakin menyempit dan semakin sempurnalah
kelunturan makna sirik yang pernah menjadi
daya dorong bagi pola tingkah-laku yang
bermakna positif bagi kehidupan kebudayaan
panngaderreng orang Bugis-Makassar.

Kejadian-kejadian berupa kasus-kasus nyata
yang memberi makna betapa negatifnya sirik
itu, memanifestasikan diri. Hal demikian itu
pun tidak salah, karena seseorang akan mem-
berikan makna kepada sesuatu konsep, menurut
kenyataan yang ia jumpai dan kenyataan itu
orang menyebutnya sebagai konsep itu sendiri.
Orang pada umumnya hanya melihat apa ada-
nya. Orang tidak mudah dipaksa untuk memi-
kirkan bagaimana mestinya.

Sirik sebagai inti kebudayaan panngader-



reng, telah mencair maknanya, bersama dengan
tidak berperanannya secara utuh anasir panng-
aderreng itu sendiri. Satu struktur sosial yang
dihidupi oleh fungsi panngaderreng sudah lama
redup. Dengan demikian, inti hidupnya pun
yang masih terasa oleh sebagian orang masih
hidup, dicoba dengan berbagai dalih dan per-
buatan untuk memberinya makna dan pem-
benaran. Makna yang diberikannya itu
adakalanya baik dan positif tetapi seringkali
juga buruk dan sangat negatif.

Memang, sesuatu yang disebut inti, atau
sesuatu etos, apalagi kalau etos itu, etos
kebudayaan, akan bertahan lama hidupnya,
walaupun ia tidak fungsional lagi, karena tidak
ada struktur yang mendukungnya. Akan tetapi
karena etos itu dapat bertransformasi ke dalam
suatu struktur baru yang menjelma dalam per-
ubahan-perubahan, maka adalah tidak mustahil
kalau etos itu dapat berfungsi kembali, karena
dapat mengambil tempatnya yang tepat dalam
struktur baru itu. Demikian pula adanya dengan
sirik sebagai etos kebudayaan panngaderreng.
Walaupun struktur panngaderreng yang men-
dukungnya tidak utuh lagi mendukung fungsi-
fungsi sosial, namun satu struktur baru yang
lahir dari perubahan-perubahan, belum lagi
dapat memantapkan sesuatu etos baru yang
dapat menggantikan etos sirik yang masih ber-
gentayangan dalam kehidupan orang Bugis-
Makassar, sampai zaman mutahir ini pun. Kare-
na itu, sirik masih dipersoalkan sebagai sesuatu
yang dipandang masih potensial untuk kebu-
dayaan yang sedang dalam pembinaannya, se-
perti Kebudayaan Nasional Bangsa Indonesia.

Suatu kebijaksanaan pembinaan kebudaya-
an, mencoba mengaitkan masa silam dengan
jalan mentransformasikan nilai-nilai zaman
lalu itu ke masa kini, agar memperoleh akar
pertumbuhan yang membumi, artinya berpijak
pada realitasnya sendiri, menuju masa depan
dengan kepribadian yang kuat. Barangkali etos

Mattulada

sirik dapat menemukan tempatnya dalam ber-
transformasi ke struktur masa kini, kita coba
melihatnya pada bagian berikut.

Sirik sebagai Etos Kebudayaan

Etos kebudayaan berperan sebagai dinami-
sator dalam hidup sesuatu kebudayaan. Apa
pun nama kebudayaan itu, niscaya ada intinya
yang memberi arti yang pasti bagi kebudayaan
itu. Ia menyentuh esensi keberadaan sistem
yang menyertai kehidupan itu sendiri. [a mem-
pengaruhi temperamen seseorang, ia memberi-
kan warna kepada tata kehidupan dalam
persekutuan hidup kemasyarakatan.

Sirik dalam arti demikian, adalah meng-
andung nilai-nilai universal. Ia dipunyai oleh
semua umat manusia yang telah membina
kebudayaannya sepanjang sejarah kemanusia-
an. Semua kebudayaan yang dimiliki oleh umat
manusia di muka bumi ini mempunyai sirik
dengan sebutannya masing-masing, dan aksen-
tuasi pernyataan-pernyataannya yang berbeda-
beda pada setiap kebudayaan, ruang dan waktu.
Semua kebudayaan mendapatkan daya hidup-
nya dari tripotensi rohaniah yang sama bagi
semua umat manusia. Hanyalah cara meng-
gunakan potensi ini berbeda-beda antara setiap
golongan manusia, berbeda menurut waktu dan
ruang. Tetapi potensi itu berkesinambungan,
yang acapkali dalam kesinambungannya itu
mengalami reinovasi, reinterpretasi malah re-
konstruksi. Ia memberikan gairah dalam kehi-
dupan untuk membantingbalang, bekerja keras,
menciptakan semangat hidup, yang mendorong
kepada kemajuan. Gairah hidup itu baru mung-
kin berkembang, bila tersedia sarana yang
cocok bagi pertumbuhannya. Bilamana tidak,
maka ia akan menjelma sebagai kekuatan liar
yang tidak semena-mena.

Selama kurang-lebih satu abad berselang,
sirik telah menjelma sebagai kekuatan liar yang
tidak semena-mena, karena ketiadaan sarana

89



Manusia dan Kebudayaan Bugis Makassar dan Kaili

yang cocok bagi pertumbuhannya. la membe-
rontak terhadap segala ikatan yang merong-
rongnya. la bersikap agresif terhadap barang
sesuatu yang asing baginya. Ia tidak mengalami
proses transmisi dan transformasi sebagaimana
layaknya sesuatu nilai diwariskan dari generasi
ke generasi. Karena itu ia hanya mengalami
degenerasi. Proses pewarisan nilai adalah ba-
gian dari kehidupan budaya yang terselenggara
dengan cermat melalui proses edukasi, kesi-
nambungan pendidikan. Dan inilah yang man-
dek selama berpuluh tahun dalam zaman
kekacaubalauan nilai.

Perlu pula diperhatikan bahwa sirik dalam
proses penilaian bukan hanya menyangkut
proses kebudayaan. Nilai bukan hanya inti dari
benda-benda kebudayan, melainkan proses
penilaian dan nilai-nilai adalah potensi inte-
grasi baik pribadi maupun masyarakat. Proses
penilaian dan nilai yang menjadi penentu
adalah juga dengan sendirinya potensi yang
menentukan konfigurasi proses penilaian dan
nilai pribadi serta masyarakat yang berpola
sebagai sistem kepribadian dan sistem ke-
masyarakatan. Proses penilaian dan nilai-nilai
yang lain, sedikit atau banyak tunduk kepada
tujuan, logika dan kenyataan dari proses peni-
laian dan nilai-nilai yang menentukan itu,
menjadi norma yang tertinggi atau etik dari
seluruh konfigurasi, baik dalam sistem kepri-
badian maupun dalam sistem kemasyarakatan.

Demikianlah kalau kita telah mencoba
menempatkan sirik sebagai nilai terdalam dari
kebudayaan panngaderreng sebagai sistem
kebudayaan, dan yang menurunkan sistem
kemasyarakatan serta sistem kepribadian, maka
dapatlah diungkapkan penjenisannya, bahwa
yang dimaksud dengan sistem kepribadian
adalah suatu sistem proses penilaian atau nilai
pada seseorang individu diintegrasikan, dior-
ganisasikan oleh tujuan, logika dan kenyataan
dari proses penilaian atau nilai yang menjadi

90

etik pribadi. Oleh etik pribadi itu yang terjelma
dalam kata-hati atau hati nurani tiap-tiap orang.
Kelakuan tiap-tiap pribadi itu mendapat tujuan
norma dan organisasi untuk pertumbuhannya
yang berbeda dari tingkah-laku individu yang
lain. Etik pribadi yang berpusat pada kata-hati
itu disebut etik otonom, dan oleh orang Bugis-
Makassar disebut sirik.

Badar Manusia dengan kebudayaan sebagai
kesatuan menilai dan menjelmakan nilainilai.
Karena itu maka dalam masyarakat, individu
itu mempunyai sifat dwiganda. (1) Sebagai
pribadi yang beretik otonomi, berkecende-
rungan kepada kebebasan, tidak ingin digang-
gu. Ia menjadi alat dinamisator dan inovator
pembaruan kebudayaan. (2) Sebagai anggota
masyarakat ia beretik heteronom, ia tidak mam-
pu hidup menyendiri, ia menyatukan diri
dengan persekutuan dan berpartisipasi ke
dalamnya. Ia berkecenderungan untuk mem-
pertahankan stabilitas sosial. Etik sosial itu
yang bersifat heteronom terjelma dalam adat-
istiadat, kebiasaan maupun undang-undang.
Adat-istiadat, kebiasaan dan undang-undang
inilah yang merupakan norma-norma yang
menentukan kelakuan individu sebagai anggota
sesuatu masyarakat.

Etik sosial yang terlahir dari sistem kebuda-
yaan panngaderreng telah mengalami keron-
tokan, dan etik sosial baru muncul dengan adat-
istiadat baru, kebiasaan baru dan juga undang-
undang baru yang hendak menentukan kela-
kuan individu Bugis-Makassar, yang masing-
masing dilekati oleh etik otonom sirik yang
niscaya diperlakukan dengan intensif oleh sese-
orang yang merasa diri orang Bugis-Makassar,
maka terjadilah ketidakseimbangan.

Norma-norma baru, berupa perundang-
undangan yang mengatur individu tidak mam-
pu meresapi etik otonom sirik yang kini
didukung oleh individu saja. Jelaslah bahwa
ada sesuatu yang harus diperbaharui. Salah satu



di antaranya apakah etik individu yang otonom
harus diubah, atau etik sosial yang heteronom
yang harus berpijak kepada nilainilai yang
berpangkalan kepada inti kebudayaan yang
menjadi etos kebudayaan bangsa.

Penutup

Kita sudah menjelajahi sekedarnya proses
kehidupan dan kehadiran sesuatu konsep yang
disebut sirik. Sirik sebagai inti dan etos
kebudayaan panngaderreng, telah memindah-
kan poros penekanannya kepada etik individu
yang otonom. Pada seginya yang positif, asal
saja ia diberikan struktur yang sesuai dengan
daya hidupnya, ia dapat menjadi potensi
dorong yang kuat untuk mendinamisasi sesuatu
pertumbuhan kebudayaan.

Suatu struktur yang sesuai dengan tabiat etik
otonom individu sirik adalah yang mempunyai
akar yang membumi pada peradaban yang tidak
asing baginya. Satu orientasi nilai yang ber-
pijak pada kebudayaan sendiri perlu dikem-
bangkan dengan teratur melalui usaha pen-
didikan dan penelitian yang tidak boleh diker-
jakan secara acak-acakan.

Pada hemat kami, sirik pada orang Bugis-
Makassar, kalau itu benar masih potensial
untuk dapat menemukan reorientasi dan trans-
formasi ke dalam interpretasi yang dapat
menekapi etos kebudayaan nasional Pancasila,
yang segenap unsur-unsurnya merupakan
darah-daging pribadi sirik, maka sirik itu
niscaya dapat menjadi daya dorong yang kuat
bagi pembinaan kebudayaan Indonesia.

Apabila orang Bugis-Makassar, dapat mere-
sapi dan menghayati Pancasila sebagai sirik
dalam jelmaan etik sosial yang heteronom
maka etik individu otonom yang disebut sirik
itu akan menemukan tanah subur bagi
pertumbuhannya.

Ujungpandang, 15 Mei 1977

Mattulada

Daftar Pustaka

Alisjahbana, Takdir 1975 Perkembangan Seja-
rah Kebudayaan Indonesia, Dilihat dari
Jurusan Nilai-nilai, Jakarta, Yayasan Idayu.

Bachtiar, Harsja W. 1965 "Hukum di
Masyarakat Indonesia", Berita Antropologi
Thn. VIII No. 27, Agustus.

1976 (Ed.) Percakapan dengan Sidney Hook,
Jakarta Jembatan.

Kluckhohn, F. R. dkk. 1976 Variation in Value
Orientation, Evanston III, Row, Peterson &
Co.

Koentjaraningrat 1961 Rintangan-rintangan
Mental dalam Pembangunan Ekonomi di
Indonesia, Jakarta LIPI, Jakarta, Seri No.
1/2.

Linton, R. 1936 The Study of Man, Appleton-
Century Crofts, New York.

1945 Cultural Background of Personality, Ap-
pleton Century Crofts, New York.

Mattulada 1977 Sistem Nilai Budaya, sebagai
Regulator dalam Integrasi Sosial, Unhas
Ujungpandang.

91



