
 

 

 

 

Pertanian di Kepulauan Banggai. 
 

 

 

 

ALB. C. KRUYT. 

 

 

 

 

 

 

 

Alb. C. KRUYT “De Landbouw in den Banggai-Achipel” Koloniaal tijdschrift 21 (1932): 473-91. 

 

 

 

 

 

 

Penduduk kepulauan Banggai termasuk di 

antara sedikit masyarakat di Hindia Belanda 

yang tidak menanam padi, melainkan ubi. 

Hanya di sekitar kediaman pangeran di Pulau 

Banggai dan di bagian timur Pulau Peling di 

tempat-tempat di pesisir yang penduduknya 

telah beragama Islam selama beberapa dekade 

dan banyak orang asing telah menetap, seperti 

di Bongganan dan Tinangkung, penduduknya 

juga menanam padi. Saya katakan "juga", kare-

na ketika saya bertanya kepada orang-orang di 

tempat-tempat terakhir apa yang lebih banyak 

mereka tanam: padi atau ubi, saya mendapat 

jawaban: "sebanyak" atau "lebih banyak ubi". 

Para pembesar lama di istana Banggai juga 

menunjukkan bahwa mereka lebih menyukai 

ubi.  

Tidak ada mitos tentang asal usul padi di sini 

yang menunjukkan bahwa tanaman ini diper-

kenalkan sejak lama oleh orang-orang yang 

membawa serta berbagai macam cerita tentang 

asal usulnya beserta makanan yang berharga 

ini; tetapi di ibu kota mereka masih menceri-

takan bahwa pangeran Mandapaar mengirim 

bangsawannya, Kapitan laut Lencorongi ke 

Kandari untuk mendapatkan padi. Mandapaar 

adalah seorang pangeran dari Ternate yang 

mungkin memerintah di Banggai pada perteng-

ahan abad kedelapan belas (lihat artikel saya 

“De Vorsten van Banggai: Bagian pertama” di 

Koloniaal Tijdschrift, 1931). Menurut beber-

apa orang tua di Banggai, padi pertama juga 

diperoleh dari Boalemo di bagian timur Sula-

wesi. 

Di banyak tempat saya bertanya kepada 

orang-orang: "Mengapa kalian tidak menanam 

padi?" Ada yang menjawab bahwa mereka 

tidak tahu bagaimana melakukannya. Yang lain 

http://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2024/04/Kruyt-Banggai-Agiculture.pdf
http://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2024/04/Kruyt-1931-Vosten-1.pdf


Alb. C. Kruyt 

 

 135 

menyatakan bahwa padi tidak akan berhasil. Di 

Pulau Bangkulu mereka menyatakan bahwa 

padi tidak dapat tumbuh karena tanahnya 

terlalu berbatu; ladang yang ditanami di sana 

telah gagal. Di Labobo mereka memang telah 

memanen padi, tetapi sedikit, sehingga tidak 

sepadan dengan usahanya. Letnan Gubernur 

Becking saat itu, yang memiliki hati yang besar 

bagi rakyat dan bagi pekerjaannya, berupaya 

keras untuk mengajak penduduk Peling menan-

am sawah. Atas dorongannya, sawah ditanam 

di tanah datar yang cocok di Tatabau, Ponding-

ponding, Lopito, Popiisi, Pelei, Paisubatu, yang 

menghasilkan buah yang baik beberapa tahun 

pertama.  

Dr. W. Kaudern menemani Tuan Becking 

ketika ia pergi ke Tatabau untuk memimpin 

pekerjaan pembangunan sawah, yang untuknya 

banyak mian Sea-sea, sebagaimana penduduk 

Peling Barat disebut, telah dipanggil bersama. 

Kaudern menceritakan hal berikut dalam 

bukunya "I Celebes obygder”, II, bab 14: Bu-

kan pekerjaan mudah untuk memperkenalkan 

hal-hal baru ke penduduk Sea-sea karena mere-

ka takut akan pembalasan para dewa atas 

inovasi-inovasi ini. Ketika Gubernur mengata-

kan bahwa air harus disadap untuk mengairi 

sawah-sawah, mereka menjawab bahwa perlu 

berkonsultasi dengan para dewa terlebih dahulu 

tentang hal ini. Gubernur cukup bijaksana 

untuk menjawab bahwa jika ini dianggap perlu, 

itu harus dilakukan; yang terpenting adalah 

sawah-sawah itu dibuat; jika roh-roh menolak 

ini, ia akan memikirkan sesuatu untuk mem-

bujuk mereka. 

Maka ditetapkanlah hari di mana pilogot 

(yakni pengorbanan dan konsultasi dengan 

pilogot, leluhur) akan dilaksanakan saat mata-

hari terbenam. Sejumlah besar orang berkum-

pul di tempat penggalian kanal air akan dimu-

lai. Di sana seekor babi muda diikat ke batang 

pohon, dekat dengan air; 5 dukun, talapu, 

duduk melingkari binatang yang diikat. Salah 

satu dari mereka memimpin upacara. Tidak ada 

lambang atau pakaian khusus bagi mereka yang 

memegang peranan sebagai dukun; 5 talapu itu 

sama kotornya dan tidak berpakaian seperti 

orang-orang lainnya. Setelah mereka melaku-

kan doa, babi itu disembelih. Kemudian bina-

tang itu dibawa ke api kecil dan dukun memo-

tong rahang bawah dari kepala menjadi dua 

sayatan. Sekarang peniti tipis dan runcing 

dimasukkan melalui gusi ke dalam rongga saraf 

rahang. Posisi peniti yang dibor menunjukkan 

jawaban dari roh-roh. Jawaban ini tidak me-

muaskan dan karena itu anak babi kedua disem-

belih. Kali ini jawabannya agak lebih baik 

tetapi masih belum cukup memuaskan. Jadi 

mereka membunuh seekor anak babi ketiga, 

seekor anak anjing, dan sejumlah ayam, yang 

isi perutnya diperiksa secara menyeluruh. 

Akhirnya diketahui bahwa para roh tidak akan 

tersinggung jika air dari sungai dialihkan dan 

sawah dibangun. 

Dari kisah Dr. Kaudern ini, yang telah saya 

kutip kembali dalam bentuk ringkasan, sudah 

jelas dengan ketidakpercayaan apa penanaman 

padi diterima, sebagai konsekuensi dari konser-

vatisme yang menguasai masyarakat primitif 

seperti orang Banggai. Jika Tn. Becking dapat 

tinggal di wilayah ini lebih lama dan mampu 

memegang kendali yang kuat atas pembang-

unan sawah, orang-orang pada akhirnya akan 

terbiasa dengan hal baru ini. Namun, perhatian 

lebih lanjut tidak diberikan kepada hal ini di 

pihak pemerintah dan setelah beberapa tahun 

sawah dan dengan itu budidaya padi, telah 

menghilang lagi. Di Tatabau, dataran alang-

alang yang luas masih mengingatkan kita pada 

upaya yang gagal itu.  

Padi dalam segala bentuknya (gabah, beras 

dan nasi) disebut labue, mungkin kata yang 

deskriptif. Pembangunan ladang kering (sawah 

tidak dikenal) di bagian-bagian kepulauan ini 

https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/30


Pertanian di Kepulauan Banggai 

 136 

tempat padi ditanam berlangsung dengan cara 

yang sama seperti persiapan sebidang tanah 

untuk menanam ubi. Saya tidak akan menje-

laskan budidaya padi secara terpisah tetapi 

akan membahas cara budidaya umbi-umbian 

yang merupakan makanan pokok bagi sebagian 

besar penduduk pulau ini. Jika ada tindakan 

khusus yang dilakukan dalam budidaya padi, 

tindakan tersebut akan disebutkan dalam 

kegiatan terkait di ladang ubi. 

Ada dua jenis umbi yang dibudidayakan 

oleh masyarakat Banggai, yaitu ubi (Dioscorea 

alata Lim.) dan keladi (Colocasia antiquorum). 

Ubi disebut baku, sedangkan keladi disebut 

ndeke. Ubi lebih banyak dibudidayakan 

daripada keladi. Ubi dapat disebut sebagai 

makanan pokok masyarakat kepulauan ini dan 

namanya mungkin terkait dengan hal ini; ubi 

berarti "perbekalan, makanan"; oleh karena itu 

ubi adalah makanan yang paling istimewa. 

Oleh karena itu, di antara banyak masyarakat di 

Sulawesi, "nasi" disebut sebagai: "apa yang 

dimakan". Sungguh luar biasa bahwa ada cerita 

yang sama tentang asal usul ubi seperti yang 

diceritakan tentang beras di negara-negara 

penghasil beras: Nabi, seorang agung yang 

tidak dikenal dari masa lalu, memiliki 7 orang 

anak yang terancam mati kelaparan. Kemudian 

anak bungsunya, seorang perempuan, berkata: 

"Bunuh aku, potong-potong aku, dan kubur 

potongan-potongan itu". Begitulah yang mere-

ka lakukan, dan lihatlah, dari potongan-

potongan daging tubuhnya tumbuh ubi. Ada 

yang berpendapat bahwa ketika ibu rumah 

tangga memotong mata ubi untuk menanamnya 

ia mengucapkan nama gadis itu; tetapi saya 

tidak dapat menemukan nama itu. 

Di Bulagi mereka juga mengatakan bahwa 

gadis ini tidak memiliki lengan atau kaki dan 

bahwa dia dibunuh karena dia tidak berguna 

bagi orang lain. Di tempat lain mereka ber-

bicara tentang seorang anak yatim piatu yang 

terancam mati karena kelaparan dan keseng-

saraan. Karena itu mereka membunuhnya dan 

dari bagian-bagian tubuhnya muncul berbagai 

jenis ubi. Di Barat, anak itu selalu menangis 

sampai dia mulai melahirkan ayahnya dan dia 

memotong-motongnya. Anak ini disebut 

Kino'ilkon (' adalah singkatan dari k dalam dia-

lek timur). Keladi disebut "tanaman roh"; 

tanaman ini ditemukan, konon, di alam liar dan 

dibawa ke tanah pertanian. Mungkin dari ke-

khasan ini dapat disimpulkan bahwa keladi 

adalah yang pertama kali digunakan sebagai 

makanan daripada ubi, tetapi orang-orang dari 

timur Kepulauan Banggai menyatakan sebalik-

nya. Mian Sea-sea di Barat Peling mengatakan 

bahwa këladi diciptakan pada saat yang sama 

dengan orang-orang pertama di gunung Toko-

long. Dalam sebuah cerita tentang seorang pria 

yang memiliki dua belas istri, dikatakan bahwa 

masing-masing istri tersebut membawakannya 

keladi untuk dimakan, "karena pada masa itu 

belum ada ubi". Di Osan paisuno, yang tentu-

nya merupakan salah satu pemukiman tertua di 

mian Sea-sea, hanya sedikit ubi yang ditanam 

hingga saat ini; konon tanaman ini tidak akan 

tumbuh di sana. Mereka menanam keladi dan 

sejenis ketella, yang disebut kela. 

Saat menata ladang keladi, tidak ada for-

malitas yang diperhatikan seperti halnya ladang 

ubi. Keladi tidak pernah dipersembahkan kepa-

da roh, sedangkan ubi dipersembahkan kepada 

para dewa pada setiap kesempatan. Terkadang 

keladi dan ubi ditanam di sebidang tanah yang 

sama tetapi biasanya ladang terpisah ditata 

untuk setiap tanaman. Konon, hal ini dilakukan 

agar tanaman tidak saling menghalangi dan 

karena kedua tanaman membutuhkan tanah 

yang berbeda. Keladi tumbuh subur di tanah 

yang gembur dan lembap, sedangkan ubi 

membutuhkan tanah yang lebih kering. Waktu 

tanam untuk kedua tanaman juga berbeda: 

keladi ditanam beberapa saat setelah ubi. 



Alb. C. Kruyt 

 

 137 

Waktu sebelumnya ditunjukkan oleh bintang. 

Orang-orang berbicara tentang osan labue 

"tanda untuk padi" (di daerah tempat ia 

ditanam), osan baku "tanda untuk ubi", dan 

osan ndeke "tanda untuk këladi".  

Tanda untuk padi adalah Pleiades, yang 

disebut Mbolunus atau Monunus. Waktu ter-

baik untuk menanam padi adalah ketika, pada 

malam hari, konstelasi berada di tengah langit 

timur. Di daerah yang tidak ditanami padi, 

Monunus merupakan tanda untuk menanam 

këladi, ndeke. Di tempat yang hanya menanam 

keladi kecil, seperti di Bulagi, mereka menge-

nal nama Mbolunus tetapi tidak diketahui 

bintang mana yang ditandai olehnya. Terka-

dang kemunculan bintang pagi, mandala, di-

anggap sebagai tanda bahwa keladi dapat 

ditanam. 

Rasi bintang yang mengatur penanaman ubi 

secara umum dikenal. Ini adalah tiga bintang 

yang disebut paliama di mana-mana di pulau-

pulau. Saya belum dapat menentukan bintang 

mana ini (ini bukan sabuk Orion, yang oleh 

para penanam padi disebut mian tolu "tiga 

pria"). Paliama muncul sebelum Pleiades. Di 

Kidandal orang melihat sebuah kapal di dalam-

nya: 1 bintang adalah layar, 1 lainnya adalah 

kemudi, dan yang ketiga adalah juru mudi. Rasi 

bintang ini harus setinggi puncak pohon kelapa 

yang tinggi, yaitu setengah jalan ke atas langit 

timur. Ini jatuh pada bulan Oktober. Kemudian 

orang mulai menyiapkan ladang dan ketika 

paliama berada di puncaknya, ubi ditanam. Di 

sebelah barat Peling orang menunggu dengan 

menyiapkan tanah sampai rasi bintang berada 

di puncaknya pada malam hari, untuk mena-

nam ketika ia berada di tengah langit barat. 

Satu tahun disebut soloono, berasal dari loon 

"daun"; ini mengacu pada pengeringan daun 

ubi, ketika umbi telah mencapai pertumbuhan 

penuh. Jadi orang ingin mengatakan: Dari satu 

waktu panen ke waktu berikutnya. Tidak ada 

seorang pun yang mendengar cerita bahwa 

bintang adalah manusia. 

Pada saat mereka mulai menata ladang ubi, 

mereka sudah mencari-cari bagian hutan mana 

yang akan mereka garap. Lahan dengan tutupan 

hutan lebat disebut talakayu; lahan kosong tem-

pat seseorang menanam ubi pada musim sebe-

lumnya disebut anggal, dan lahan yang telah 

kosong selama sekitar 5 tahun dan karenanya 

menjadi cocok untuk digarap lagi disebut laing. 

Ladang itu sendiri disebut kombung. 

Tidak ada pertanyaan tentang beberapa 

keluarga di bawah kepemimpinan orang ter-

tentu yang menata kompleks ladang bersama-

sama. Hal seperti itu tidak mungkin terjadi di 

masa lalu karena keluarga-keluarga itu hidup 

menyebar, masing-masing di rumah mereka 

sendiri. Kadang-kadang seseorang menemukan 

2 atau 3 rumah bersama ketika keluarga itu 

memiliki banyak anak tetapi ketika anak-anak 

itu dewasa dan menikah tidak ada lagi ruang di 

rumah orang tua yang biasanya cukup kecil. 

Tetapi bahkan anggota satu keluarga masing-

masing memiliki ladang mereka sendiri; 

bahkan kedua pasangan itu berkebun sendiri-

sendiri, di mana mereka saling membantu; 

Hasil ladang-ladang itu memang dimakan ber-

sama-sama, tetapi mereka sangat memperhati-

kan apakah mereka menerima kembali seban-

yak yang telah mereka sumbangkan ke pot 

umum. Masing-masing mempertahankan hak-

nya atas ladangnya sendiri dan orang dapat 

melakukan apa pun yang mereka inginkan 

dengan hasil ladang itu. Prosedur ini menye-

derhanakan pembagian harta jika terjadi per-

ceraian: sebenarnya tidak ada masalah pemba-

gian, karena pasangan itu tahu apa yang 

menjadi milik mereka masing-masing. 

Setiap keluarga memiliki sebidang tanah; 

biasanya di sekitar tempat tinggal. Batas-batas 

kepemilikannya diketahui. Hak atas tanah 

diperoleh dengan cara menebang sebidang 



Pertanian di Kepulauan Banggai 

 138 

tanah hutan; tanah ini kemudian tetap menjadi 

milik keluarga secara turun-temurun. Biasanya 

tanah tidak dibagi di antara anggota keluarga, 

tetapi sebagian dari bagian yang dimiliki 

seseorang dalam kepemilikan tanah ini dapat 

diberikan sebagai mas kawin, atau diberikan 

kepada orang lain untuk melunasi utang. 

Kadang-kadang sebidang tanah dijual kepada 

keluarga lain; saya diberi tahu harga tanah 12 

kotak sirih tembaga (sauba) dan 12 babi betina. 

Dalam transaksi tanah atau barang berharga 

lainnya, selalu ada beberapa orang yang hadir, 

biasanya lima atau enam orang, yang masing-

masing diberi piring oleh pembeli; dengan 

pemberian ini mereka menjadi saksi pem-

belian. Kadang-kadang juga pada kesempatan 

seperti itu seekor babi disiapkan dan setiap 

orang yang telah memakan daging ini wajib 

menjadi saksi dalam hal ini. Piring-piring dan 

babi ini disebut pobuka. Hanya saat memper-

dagangkan perahu, biaya saksi disebut potauk, 

yaitu gayung yang digunakan untuk meng-

eluarkan perahu dari perahu. Selama biaya 

saksi ini belum diberikan, penjualan belum 

final. 

Dari cerita-cerita yang diceritakan kepada 

saya di sana sini, saya simpulkan bahwa pasti 

banyak terjadi pertikaian antara keluarga yang 

timbul karena saling memaksakan hak yang 

dianggap mereka miliki atas sebidang tanah; 

juga ada yang sampai meninggal karena ketika 

anggota kedua belah pihak bertemu di tanah 

sengketa, mereka saling berebut tanah dan yang 

menang dalam pertikaian itu dianggap sebagai 

pemilik sah tanah itu. Pertarungan seperti itu 

dianggap sebagai hukuman dewa dan kematian 

pihak yang kalah tidak dibalaskan. Pertikaian 

tanah termasuk di antara sedikit perkara yang 

dibawa ke hadapan Kepala Suku, tonggol, 

karena orang-orang Banggai, khususnya mian 

Sea-sea, biasanya menyelesaikan perkara me-

reka di antara mereka sendiri. Perkara tanah 

dibawa ke hadapan tonggol itu terkait dengan 

keadaan bahwa perkara-perkara itu biasanya 

hanya dapat diadili dengan mengadakan sidang 

pengadilan dewa (bagunsal), dan hal seperti itu 

selalu harus terjadi di hadapan Kepala Suku 

yang memanggil banyak orang untuk hadir 

agar sidang pengadilan itu sah secara hukum. 

Jika seseorang ingin menggarap ladang di 

wilayah keluarga lain ia harus membayar 

"sewa": keranjang pembawa (bois) penuh ubi 

setiap kali panen. Jika seseorang merasa cukup 

kuat dan keluarga memiliki tenaga yang diper-

lukan maka ia lebih suka menyediakan ladang 

untuk dirinya sendiri dengan mengolah lahan 

hutan. 

Orang Indonesia tidak pernah melakukan 

sesuatu dengan tergesa-gesa; jadi ketika mena-

ta ladangnya, ia akan terlebih dahulu melaku-

kan uji coba untuk melihat apakah sebidang 

tanah yang dipilih memiliki peluang panen 

yang baik. Hal pertama yang dilakukannya 

adalah menusukkan sebatang kayu yang telah 

dipahatnya sehingga berbentuk empat sisi, ke 

dalam tanah dan memutarnya. Kemudian ia 

mencabutnya dan melihat apakah ada banyak 

tanah yang menempel di sisi-sisi kayu; jika 

demikian, ia tahu bahwa tanahnya bagus; sema-

kin banyak tanah yang dibawa oleh sebatang 

kayu saat dicabut, semakin banyak dan besar 

umbi yang dapat digali di tanah itu. Uji coba 

penggalian ini disebut bausuk tano "menusuk 

tanah", atau bapulos, sebuah kata yang secara 

umum berarti "meramalkan". 

Akan tetapi, petani juga harus tahu apakah 

kekuatan yang lebih tinggi akan cukup melin-

dungi tanaman di ladang ini dan pemiliknya 

beserta keluarganya. Ia menyimpulkan hal ini 

dari tanda-tanda yang akan diberikan kepada-

nya saat ia pertama kali membersihkan tanah. 

Untuk tujuan ini, pemilik pergi ke tanah yang 

dipilih pada waktu terpanas di siang hari (pukul 

1 atau 2). Pada waktu itu, burung-burung dan 



Alb. C. Kruyt 

 

 139 

hewan-hewan tidak bersuara dan ini perlu 

dilakukan karena tidak ada suara yang tidak 

menyenangkan yang dapat mengganggu peker-

jaan pertamanya di ladang baru tersebut. Ses-

ampainya di tempat itu, ia membersihkan 

sebidang tanah seluas 2 depa persegi dengan 

parangnya. Pekerjaan pertama ini disebut 

dengan berbagai nama: mongotuut (Tinang-

kung, Bongganan), mangandakon atau baan-

dakon (Bulagi, Kidandal), baindakon (Gong-

gong, Tatabau). Jika pada pekerjaan pertama ini 

ia menemukan tanaman merambat yang tum-

buh melingkar, atau ia menemukan bangkai 

binatang, tikus atau ular di sebidang tanah itu, 

maka lebih baik menanam di ladang lain karena 

jika tanaman di tempat itu tidak rusak maka 

pemiliknya atau keluarganya akan tertimpa 

kemalangan atau penyakit. Alindua, ular yang 

konon memiliki kepala di kedua ujung 

tubuhnya, sangat ditakuti. Selain itu, jika sese-

orang terluka tangannya dalam percobaan ini, 

atau digigit semut atau kelabang, jika golok 

mengenai batu, atau petani kentut, maka ia 

yakin bahwa ia tidak akan memakan ubi yang 

akan ditanamnya di tanah ini; oleh karena itu 

disarankan untuk mengambil tanah lain. 

Jika seseorang telah pulang dari pekerjaan 

pertama ini, maka ia menunggu selama 2 atau 

4 hari dan memperhatikan mimpi-mimpi 

(olumon) yang dialaminya selama waktu 

tersebut. Hal ini juga dilakukan pada malam 

hari sebelum ia akan mengikuti ujian. Misal-

nya, jika ia melihat orang atau hewan yang mati 

atau terluka dalam mimpinya, maka ia akan 

menunda ujiannya selama beberapa hari. Jika ia 

melihat dalam mimpinya banjir atau sege-

rombolan lebah, atau kebakaran besar, atau jika 

ia berkelahi dengan orang lain dalam mimpinya 

dan ia kalah, atau jika ia bermimpi membuat 

bungkusan makanan kurban (payot) bersama-

sama dengan orang lain, maka semua ini me-

rupakan pertanda buruk dan ia akan mening-

galkan ladang tempat ujiannya dilakukan untuk 

mencari bagian yang lain. Akan tetapi, apabila 

petani itu bermimpi pada masa itu bahwa ia tiba 

di sebuah desa atau rumah yang dapat dijadikan 

tempat berteduh dari tengah badai atau hujan 

lebat, atau jika ia mempunyai seorang istri 

dalam mimpinya atau datang ke suatu pesta, 

atau jika ia melihat seluruh ladangnya gagal 

dalam mimpinya, atau jika ia melihat dirinya 

membeli gong atau barang lainnya atau me-

nerima uang, maka ia yakin bahwa ia akan 

memperoleh panen umbi-umbian yang melim-

pah. 

Jadi, jika setelah 2 atau 4 hari ia tidak 

menerima perintah untuk mencari ladang lain, 

ia dan anggota keluarganya terus member-

sihkan ladang. Pekerjaan ini disebut ngobut di 

Timur, lo’omi (singkatan dari lokomi) di Barat 

di antara mian Sea-sea. Setelah ini pohon-

pohon ditebang, mantape. Di antara mian 

Banggai di timur kepulauan ketika seseorang 

sampai di sebuah pohon besar, ia meletakkan 

beberapa sirih-pinang di kakinya dan berkata: 

"Jika pemilik pohon itu ada di sana, biarkan dia 

pergi, karena sekarang orang-orang telah da-

tang". Ini juga dilakukan ketika seseorang 

berkebun di sekitar lipu bobula "desa roh", 

tempat-tempat yang diyakini sebagai tempat 

tinggal roh, bobula. Roh-roh bumi disebut 

bobula babui, roh-roh pohon bobula kau. 

Ketika semua pohon telah ditebang, sebuah 

meja sesaji (palampang) dibuat di salah satu 

tunggul yang hanya satu kaki di atas tanah, dan 

di atasnya diletakkan telur, tuak dan sirih-

pinang untuk roh-roh bumi. 

Di antara mian Sea-sea di sebelah Barat 

Peling, roh pohon disebut telebo, dalam Tata-

bau telebo tubono "roh dari atas"; roh bumi 

disebut tano pali. Orang-orang takut pada 

kedua jenis roh ini karena mereka dianggap 

sangat cepat membuat orang sakit; terutama 

sakit kepala dan sakit perut yang disebabkan 



Pertanian di Kepulauan Banggai 

 140 

oleh mereka. Oleh karena itu, di sana-sini, di 

dekat pohon-pohon besar, dibuat meja sesaji 

kecil yang dalam Bulagi disebut lailaidang, 

dalam Tatabau timbo, tinggi 70 cm dan persegi 

30 cm, yang di atasnya hanya beberapa sirih-

pinang dan tuak sebagai hadiah. Ini disebut 

basale (Bulagi), seleio (Tatabau). Kemudian 

roh pohon, telebo, diminta untuk pergi ke 

tempat lain dan seekor ayam disembelih; dari 

isi perutnya ditentukan apakah roh telah 

memenuhi permintaan untuk pergi; jika tidak, 

maka ayam kedua disembelih.  

Ketika pohon ditebang, cabang-cabang di-

potong dan dipotong-potong untuk mengering-

kan kayu dengan cepat; pekerjaan ini disebut 

batatal; kemudian kayunya dibakar, moncua-

kon (sinua) yang dapat digunakan untuk segala 

jenis api, yang dibawa dari rumah dan baru 

dibuat. Pengumpulan ranting-ranting yang be-

lum termakan api untuk dinyalakan kembali 

memiliki berbagai nama: dalam Tinangkung 

molopuhi, dalam Bulagi suoikon, dalam 

Tatabau mololokii. 

Dalam semua kegiatan ini, orang saling 

membantu untuk menyiapkan ladang guna 

menerima benih. Jika orang saling membantu, 

ini disebut pobangkit; dalam hal ini, tidak ada 

makanan yang diberikan kepada para pembantu 

karena orang yang dibantu membayar orang 

lain kemudian dengan jerih payahnya sendiri. 

Jika seseorang memanggil orang untuk mem-

bantunya dan memberi mereka makanan, ini 

disebut montandan atau motapai; orang yang 

ditolong tidak berkewajiban untuk membalas 

bantuan ini dengan jasa sebagai balasannya. 

 

Penanaman padi disebut tugal. Pada hari 

penanaman, pemilik sawah berangkat pagi-

pagi sekali sebelum fajar menyingsing untuk 

menggali lubang-lubang yang jumlahnya tidak 

terbatas di tengah-tengah tanah yang sudah di-

bersihkan, tempat ia menabur benih (mobu-

buk); sambil melakukan itu, ia menyampaikan 

harapannya agar sawahnya subur. Akhirnya, ia 

memasukkan tongkat tanam, suan, ke tengah-

tengah lubang yang dibuat dan membiarkannya 

di sana. Tindakan ini disebut monsubongan di 

mana pun padi ditanam di pulau-pulau ini dan 

tempat itu sendiri disebut subongan. Benih padi 

siap ditaruh dalam satu atau lebih keranjang 

yang terbuat dari pelepah daun sagu dan 

disebut bansun (Bare'e: baso), di sekeliling 

tempat ini ditutupi dengan kain. Kain ini tidak 

boleh dikeluarkan dari keranjang, tetapi setiap 

kali beras disendok keluar darinya, kain itu 

diangkat sedikit lalu diturunkan lagi. Orang 

yang membagikan benih padi kepada para 

penanam biasanya adalah seorang perempuan 

tua, talapuno atau pakambino, yang telah 

melakukan pekerjaan serupa sebelumnya. Kulit 

kelapa yang digunakannya untuk menyendok 

benih tidak boleh dituang seluruhnya ke dalam 

keranjang penanam. Saat menanam, jangan 

sekali-kali memakan ikan sebagai lauk; konon 

dengan menyebarkan tulang-tulangnya, tikus 

yang akan merusak tanaman akan tertarik. Saat 

menanam, mereka bernyanyi, bakidung.  

Di Tinangkung, gubuk kecil seluas satu depa 

persegi dibuat terlebih dahulu di ladang, tempat 

benih padi ditaruh. Ini juga dilakukan pagi-pagi 

sekali sekitar pukul 5; ini dilakukan agar tidak 

terdengar burung yang suaranya dapat me-

mengaruhi pertumbuhan padi. Di sekeliling 

gubuk, banyak lubang dibuat dan diisi dengan 

benih: seseorang tidak boleh berbicara selama 

pekerjaan ini, "agar burung tidak mendeng-

arnya". 

Di ladang ubi juga terdapat subongan. Di 

Tinangkung, pemilik menanam 2 atau 4 buah 

ubi dari dua jenis: baku tuu "ubi asli", dan baku 

sombok. Jika dua buah ditanam, tidak diperha-

tikan arah penempatannya terhadap satu sama 

lain; jika ada empat buah, ditanam dalam 

bentuk persegi, di tengahnya ditaruh tongkat 



Alb. C. Kruyt 

 

 141 

tanam, suan. Tempat ini kemudian disebut baku 

uluno "kepala, pokok, ubi". Pekerjaan pertama 

ini disebut monsubong. 

Di Pulau Banggai, jumlah buah ganjil (3, 5, 

atau 7) diambil untuk penanaman pertama yang 

ditanam oleh pemilik. Di mian Sea-sea, buah 

tidak dihitung, tetapi pemilik menanam sendiri 

satu keranjang kecil (bois) yang penuh dengan 

buah. Di hari lain, teman dan kenalan datang 

untuk membantu menanam seluruh ladang, 

kecuali jika ladangnya terlalu kecil sehingga 

pemilik dapat mengerjakannya sendiri. Dalam 

kasus pertama, para lelaki membuat lubang, 

mansaka (mansakakon baku "menanam ubi", 

tolosaka "penanam") dengan jarak sekitar 70, 

80 cm., dengan cara menancapkan tongkat 

tanam ke dalam tanah dan kemudian dibalik 

beberapa kali sehingga terbentuk lubang yang 

cukup besar. Para perempuan meletakkan 

potongan-potongan ubi dengan mata yang dise-

but tongol di dalamnya; ini disebut motimpoi, 

di Bulagi pidok. Seorang perempuan tua me-

motong ubi menjadi beberapa bagian dan 

menaruhnya dalam keranjang (bois) tempat 

para penanam datang untuk mengambilnya. 

Biasanya sebuah gubuk, sandung, dibuat untuk 

tujuan ini di sisi ladang tempat para pekerja 

dapat beristirahat; tempat ini disebut mon-

tongolian. 

Saya juga pernah bertemu dengan pemikir 

bebas yang tidak mempraktikkan monsu-

bongan, tetapi hanya menanam sepotong ubi 

yang indah di kaki batang pohon besar. Inilah 

yang kemudian menjadi uluno "kepala", yang 

akan diikuti oleh tanaman lain. Konon, umbi 

tanaman yang ditanam di kaki batang pohon 

tumbuh paling besar dan paling indah. 

Sekitar tiga minggu setelah penanaman, 

sebatang kayu sepanjang sekitar satu depa 

diletakkan di setiap tanaman; batang-batang 

kayu yang merambat ini disebut boloi (baboloi) 

"batang penyangga"; tanaman merambat dile-

takkan di sekelilingnya, lalu merambat sendiri 

ke atas batang kayu tersebut; ubi yang ditanam 

di kaki batang pohon menggunakannya sebagai 

batang panjat. 

Menyiangi gulma di ladang disebut talun. 

Di masa lalu, ketika orang-orang masih tinggal 

di pedalaman, pagar (tondok) secara teratur 

dibuat di sekeliling ladang untuk mencegah 

masuknya babi yang menggali umbi-umbian. 

Sekarang, karena kebanyakan orang tinggal di 

dekat laut, hal ini tidak lagi diperlukan. Kalau 

potongan-potongan kayu pagar itu ditancapkan 

tegak di tanah berdampingan satu dengan yang 

lain, maka disebut basisip; kalau potongan-

potongan kayu itu ditaruh di atas satu dengan 

yang lain, dijepit di antara tiang-tiang, maka 

disebut basolimpang. 

 

Bila padi di Pulau Banggai dan di Tinang-

kung sakit, maka di sudut-sudut dan di tengah-

tengah ladang ditanami lumut (Maranta dicho-

tona) sebagai obat; atau ditanami pancang yang 

dijepit daun taka-taka, sejenis anggrek. Perci-

kan air suci juga merupakan pengobatan yang 

lazim. Burung padi, peleet, diusir dengan tali 

rotan yang direntangkan di atas ladang yang 

diikati daun; tali ini disebut sinta-sintak. 

Berbagai obat digunakan untuk melawan tikus 

(bukoti). Buah pohon pangi (Pangium edule) 

ditumbuk halus dan dicampur dengan parutan 

kelapa; campuran ini disebut tobunsan; ditebar-

kan di atas ladang dan tikus yang memakannya 

dipingsankan agar mudah dibunuh. Atau orang 

meletakkan potongan kapur koral, batu sempe, 

yang dituang ke atas ikan di tanah; tikus men-

jilati ikan itu dan melukai lidahnya. Pada tikus, 

orang Banggai melihat arwah orang mati (ulik). 

Tanaman ubi terkadang terserang penyakit 

yang disebut lembeton. Lembet adalah Angin 

Utara. Bila penyakit ini menyerang tanaman 

saat masih muda (belum berusia 40 hari), daun-

nya mengering dan tidak ada umbi yang 



Pertanian di Kepulauan Banggai 

 142 

tumbuh. Satu-satunya obat yang diketahui 

untuk mengatasinya adalah dengan memercik-

kan air suci ke tanaman di sudut-sudut ladang. 

Jika tanaman tidak tumbuh dengan baik, maka 

itu adalah ulah roh pohon, telebo. Seseorang 

kemudian meminta bantuan dari roh ladang, 

yang akan dijelaskan lebih lanjut di bawah ini 

dan seseorang meminta mereka untuk melum-

puhkan tipu daya telebo sehingga tanaman 

akan tumbuh subur lagi. Jika penanaman teran-

cam gagal karena terlalu banyak kekeringan 

atau terlalu banyak hujan, maka seseorang 

tidak boleh mengeluh tentang hal ini karena 

Tememeno, Penguasa Surga, akan memperbu-

ruk kekeringan dan hujan menjadi lebih deras. 

Fenomena ini adalah akibat dari kejahatan yang 

telah dilakukan orang-orang, yang pada awal-

nya dianggap sebagai perzinahan dan inses. 

Seorang dukun, talapo, kemudian harus men-

coba mencari tahu di mana kejahatan itu berada 

dan bagaimana hal itu dapat ditebus. 

Hewan yang dapat merusak kebun ubi 

hanyalah babi dan kambing. Babi dan kambing, 

seperti babi peliharaan, dapat dijauhkan dari 

ladang dengan pagar dan di kemudian hari, 

setelah masyarakat berkumpul di desa-desa, 

hewan-hewan ini tetap berada di sekitar rumah. 

Babi hutan yang kadang-kadang masuk ke 

kebun diburu dengan anjing. Tiang bambu juga 

didirikan dengan batang-batang bambu yang 

dihubungkan dengan atap daun sagu; daun-

daun terus bergerak naik turun oleh angin se-

hingga batang-batang yang terhubung dengan 

bambu terus menerus mengenai bambu; babi-

babi itu diusir oleh suara-suara ini. Jika sese-

orang diganggu oleh hewan-hewan ini secara 

luar biasa besar, maka ia menganggapnya 

sebagai hukuman atas kejahatan yang telah 

dilakukan, seperti perzinaan atau inses. Babi 

hutan hanya ditemukan di Pulau Banggai dan 

Peling. Babi hutan tidak ditemukan di Pulau 

Labobo dan Bangkulung. Itulah sebabnya, 

setelah pemerintah datang, di sini dibangun 

perkebunan kelapa yang luas, yang sebelumnya 

tidak berani mereka lakukan. Karena tidak 

adanya babi hutan, pohon-pohon muda tidak 

perlu dijaga. 

 

Seperti yang saya katakan, orang meminta 

bantuan roh-roh lapangan untuk menangkal 

pengaruh buruk dari kekuatan-kekuatan tak 

kasat mata. Di Timur, Sulape adalah penjaga 

kebun ubi. Ia adalah salah satu putra Te-

memeno, Dewa Langit. Di Timur, di tengah 

ladang dibuat rumah mini sebesar kaleng min-

yak tanah di atas tiang, yang di dalamnya 

diletakkan piring untuk persembahan adat 

(sinolong) pinang kepada Sulape. Rumah ini 

dibuat ketika sulur-sulur ubi mulai melilit 

tongkat-tongkat panjat yang ditaruh di sana. 

Kali kedua, pinang ditaruh di sana ketika umbi-

umbian sudah setengah tumbuh dan kali ketiga 

dan terakhir ketika daun-daun mulai meng-

uning. Setiap kali pinang ditaruh, orang me-

minta restu kepada Sulape untuk hasil panen. 

Di bagian lain di Timur, rumah sesaji ini 

hanya dibuat setelah panen ketika umbi-

umbian telah disimpan di lumbung (lantang). 

Kemudian bungkusan (payot) ubi parut, di-

bungkus daun, direbus dan daging ayam dima-

sukkan ke dalamnya dan kemudian tidak ada 

yang melihatnya lagi. 

Di Barat yang lebih tradisional, nama 

Sulape dikenal tetapi di sana mereka berbicara 

tentang asi miano "orang-orang (pemilik) la-

dang", atau tentang asi pilogoto "roh-roh 

kebun". Saya katakan "pemilik", karena di sini 

pula suami dan istrilah yang merawat tanaman. 

Di Buko, pasangan roh ini masih disebut 

Nggese. Tidak ada rumah yang dibangun untuk 

mereka tetapi dua potong kayu dipalu ke tanah 

di tengah kebun dengan jarak 1 dm di antara 

keduanya; potongan-potongan kayu ini men-

jorok sekitar 3 dm di atas tanah (di beberapa 



Alb. C. Kruyt 

 

 143 

tempat satu potong kayu sudah cukup). Kemu-

dian seekor kambing, seekor babi, atau seekor 

ayam disembelih di tempat itu dan darah hewan 

itu dibiarkan menetes ke potongan-potongan 

kayu tersebut. Asi miano (Nggese) dipanggil 

dan mereka diminta untuk datang dan tinggal di 

tempat itu agar panen berhasil. Ketika hewan 

kurban telah disiapkan, sepotong daging dile-

takkan bersama potongan kayu. Mereka tidak 

melihatnya lagi sampai panen selesai; kemu-

dian mereka meletakkan dua bungkus ubi parut 

dan dua ikan di dekat pohon dan menyapa dewa 

taman: "Kalian makan dulu, baru kami!" Hanya 

ketika panen menunjukkan tanda-tanda penya-

kit, seseorang berdoa (mokoloboki) kepada Asi 

miano dan meminta bantuan mereka. Ketika 

ladang baru ditata, ranting-ranting Asi miano 

dari ladang yang ditinggalkan ditanam di da-

lamnya. Ketika ranting-ranting itu telah mem-

busuk, ranting-ranting itu diletakkan di tengah 

ladang baru dan beberapa ranting baru ditan-

capkan ke tanah tempat pengorbanan yang 

telah disebutkan disembelih. 

Salah satu alasan mengapa tanaman kadang 

tidak tumbuh dengan baik menurut masyarakat 

Banggai belum disebutkan. Kegagalan pena-

naman juga dapat disebabkan oleh keadaan 

bahwa penanaman dimulai pada hari yang 

salah sehingga harus berhati-hati pada waktu 

berikutnya untuk memilih hari yang lain. 

Nama-nama hari bulan sering berbeda di 

berbagai daerah di negara ini sebagaimana 

dapat dilihat dari daftar hari-hari tersebut. 

Kadang-kadang namanya sama tetapi ada juga 

hari-hari yang berbeda yang dinamai oleh 

mereka. 

 

Daftar nama-nama hari bulan di beberapa 

daerah di kepulauan Banggai; nama-nama yang 

dicetak miring adalah hari-hari di mana tidak 

boleh dilakukan penanaman karena jika tidak, 

penanaman akan hancur dengan satu atau lain 

cara. 

 

Bongganan Tinangkung  Bulagi Tatabau 

1 nggalai of ombol             nggalai babui nggalai  nggalai 

meng 

2 ombol lua nggalai mian badaan  luamo lunggon  luamo lunggon to 

   nanggala  kila 

3 ombol tolu ombol tolu ombol tolu tolumo lunggon tokila 

4 ombol sangkap  ombol sangkap ombol sangkap sangkap 

5 ombol lima  ombol lima  ombol lima  lima 

6 ombol noom ombol noom ombol noom  noom 

7 ombol pitu ombol pitu  ombol pitu, suun suun 

8 ombol pitoe rum bian  ombol aloë  ombol aloë talaas 

9 ombol sio  ombol sio ombol sio  tolobiling 

10 ombolo songulo ombol songulo ombol songulo,  mololong pauno 

  atau alaha 

11 sungo songulo meeng sungo     mololong babasal 

12 lilino songulo lua butongo  monias 

13 motolun songulo tolu  botolun memela 

14 mosoni  sungo mosoni tuuk 

15 oloyo tabunsan mosoni tobunsan                    ta'ait 



Pertanian di Kepulauan Banggai 

 144 

16 takai siupon lilino  takait  tumbak balani 

17 oloyo takait  botolung uloi tumbak katanda 

18 oloyo malada  tobunsan  mongotiis tibalat tatandak 

19 oloyo kobusi  takait siukon maniu binggi atean 

20 ombo lua korono  takait motikas balu binggi 

21 balu   makakas tabangkat  modoa suun 

22 makakas balu  tampuun tala’aso 

23 ndondo kotumbeno  malaus  monggoluai tolobiling 

24 ndondo kaluamo todipot monggotolui talano bulusan 

25 ndondo katoluno  obusi talano bulusan talano 

26 ndondo ko napopusan nondo ko tumbeno  talano palus talano palus  

27 talano bulusan nondoko  manggapaati betuon molilis 

28 posasaki  bolusan kobusi mangkate 

29 lalong talano pololoba poso  betuon mate 

30 poso poso   poso 

 

Hanya sepuluh hari pertama yang sama 

untuk semua orang karena dihitung secara se-

derhana, Nggalai berarti "berbunyi, bergema" 

(kata dasar gala, lih. Malaka gelak "tertawa 

terbahak-bahak"). Penambahan babui "babi" 

dalam Tinangkung menunjukkan bahwa bunyi 

ini merujuk pada babi yang akan menyerbu 

ladang ketika seseorang bekerja di sana pada 

hari itu. Hari ini dan hari terakhir poso "keluar, 

selesai" memiliki nama yang sama di semua 

pulau; hari ini juga sama-sama dilarang untuk 

bekerja di kebun bagi semua orang. 

Hari kedua (malam) disebut Nggalai mian 

badaan "berbunyi di antara kerumunan" dalam 

Tinangkung. Nama ini menunjukkan bahwa di 

masa lalu, ketika bulan baru muncul, ada pesta 

yang diadakan untuk merayakan kemunculan-

nya. Kemudian nggalai hari pertama (malam) 

juga merujuk pada hal ini. Ketika pertama kali 

muncul, bulan sabit sangat kecil sehingga ban-

yak orang tidak menyadarinya; pada kemuncul-

annya yang kedua, banyak orang melihatnya. 

Akan tetapi, saya belum dapat menemukan apa 

pun yang menunjukkan adanya penyembahan 

bulan pada masa yang lebih awal. 

Ombol berarti "terbit, muncul" (dari bulan). 

Karena itu, Ombolo lua adalah malam kedua 

bulan terlihat. 

Mosoni berarti "kuning", dan menunjukkan 

bulan purnama atau hampir purnama saat terbit. 

Maniu adalah kata yang sering digunakan di 

Sulawesi Tengah dalam kaitannya dengan per-

tanian. Dalam bahasa Poso, kata ini berarti 

"hemat, ekonomis, mampu bertahan hidup 

dengan makanan dalam waktu lama"; dalam 

beberapa bahasa, kata ini dapat dipertukarkan 

dengan "beras". Tobunsan dijelaskan kepada 

saya sebagai "perangkap duduk". Itu juga nama 

obat yang telah kami sebutkan di atas sebagai 

sarana untuk melumpuhkan tikus yang datang 

untuk memakan beras milik masyarakat petani 

padi. Namun, di kebun ubi, tidak ada masalah 

dengan tikus. 

Berikut ini adalah makna sejumlah kata 

yang digunakan dalam penunjukan hari bulan. 

Tokila "terlihat". Suun "di pagi hari"; modoa 

suun, malam ke-21 dalam Tatabau berarti "pagi 

di tengah", yaitu saat fajar menyingsing bulan 

berada di tengah langit. Talakas, dalam bahasa 

mian Sea-sea tala'as berarti "terpisah", yaitu 

bagian malam tanpa bulan sama panjangnya 

dengan bagian yang ada bulan. Tolobiling ber-



Alb. C. Kruyt 

 

 145 

asal dari kata biling "daun akar"; tolo menun-

jukkan seseorang yang terbiasa melakukan apa 

yang ditunjukkan oleh kata akarnya; jika biling 

memang harus dipahami di sini dalam arti yang 

diberikan nama tersebut mungkin merujuk 

pada bentuk bulan pada tahap ini. Saya tidak 

tahu apa itu mololong; penambahan pauno dan 

babasal menunjukkan: mololong kecil dan 

besar. Lilino "keliling, lingkarannya", saat 

bulan hampir purnama. Monas berarti "hang-

at", memela "merah". Tokait, to’ait berarti tetap 

melekat pada sebuah kait, mungkin disebut 

demikian karena bulan terbit sesaat setelah 

matahari terbenam, seolah-olah telah tertahan 

oleh sesuatu, telah tersangkut pada sesuatu. 

Mongotiis berarti "mengeringkan". Uloi berarti 

"menyusup". Tibalat berarti "melintasi". Tatan-

dak berarti "panjang atau tinggi". Binggi berarti 

"berdiri miring". Tala berarti "kelebihan, sisa"; 

ada talano bulusan, "sisa yang panjang", masih 

banyak sisa bulan, dan talano palus "kelebihan 

pendek, hanya sedikit yang tersisa dari bulan". 

Manggapaati "meninggalkan apa yang telah 

tersangkut di sana di tanah". Monggoluai, 

monggotolui "melakukan sesuatu untuk kedua 

kalinya, untuk ketiga kalinya". Betuon "bulan". 

Kobusi "selesai". Mangkate "setengah mati, 

hampir mati". 

Makna dari beberapa kata lainnya tetap 

tidak saya ketahui karena orang-orang itu sen-

diri tampaknya tidak mengetahuinya; bagai-

manapun, orang tidak dapat lagi menjelaskan 

mengapa malam-malam disebut dengan nama-

nama yang diberikan. 

Hari-hari yang dikatakan tidak baik untuk 

kerja lapangan berbeda untuk keempat daerah 

tersebut. Untuk Bongganan adalah: 1, 4, 8, 9, 

12, 14, 15, 18, 22, 23, 26, 28, 29, 30, jadi 

totalnya 14, setengah bulan! Mereka tidak 

dapat mengatakan bencana apa yang akan ter-

jadi jika bekerja pada salah satu dari hari-hari 

ini secara terpisah tetapi beberapa pekerjaan 

penting tidak akan dilakukan pada hari-hari itu, 

misalnya menanam, menyiangi untuk pertama 

kalinya dan semacamnya. Jika mereka 

menyiangi tanah untuk kedua kalinya mereka 

kurang memperhatikan hari ketika mereka 

melakukannya. 

Di Tinangkung hari-hari terlarang adalah: 1, 

karena babi merusak tanaman; 15, daun tanam-

an akan layu (menguning); 18 dan 19, karena 

panen akan gagal; 24, karena bekerja pada hari 

itu akan melukai tangan; 25 dan 30 akan 

membawa babi ke ladang. 

Dalam Bulagi, seseorang tidak boleh beker-

ja di ladang pada: 1 dan 2, keduanya untuk 

menghindari menarik perhatian babi; karena 

alasan yang sama, 9 juga dilarang; pada 14 dan 

15 tanaman akan layu dan pada 19 tanaman 

akan tumbuh buruk; jika seseorang bekerja di 

ladang pada 27, umbinya akan tetap kecil. 

Di Tatabau, ada beberapa hari yang dila-

rang: 1, karena alasan yang sudah diketahui; 7 

dan 8, karena tidak ada umbi atau hanya umbi 

yang sangat kecil yang akan terbentuk; pada 

tanggal 12 dan 13 tanaman akan layu; pada 

tanggal 21 dan 27 umbi akan tetap kecil; pada 

tanggal 22 sulur tidak akan merambat ke 

ranting; pada tiga hari terakhir bulan tersebut 

tidak ada pekerjaan yang dilakukan di ladang 

karena ini akan mengakibatkan gagal panen 

total. 

Di Pulau Banggai, umat Islam tidak bekerja 

di ladang hanya pada hari Sabtu, baik di sawah 

maupun di kebun ubi, karena diyakini bahwa 

ini akan menyebabkan panen gagal. 

 

Ketika padi sudah masak, seorang pria atau 

wanita pertama-tama mengikat beberapa rum-

pun padi yang pertama kali ditanam, sinubong, 

dengan tongkat tanam disisipkan di antaranya, 

menggunakan rotan. Jumlah lilitan tergantung 

pada jumlah tandan padi yang diharapkan 

untuk dipotong. Jika ia merasa dapat memanen 



Pertanian di Kepulauan Banggai 

 146 

1000 tandan dari ladangnya, ia melilitkan rotan 

sepuluh kali di sekeliling rumpun, sekali untuk 

setiap seratus tandan. Hanya sesaji (sinolong) 

sirih-pinang yang ditambahkan. Ketika ini 

sudah siap, orang tersebut memotong cukup 

banyak padi di dekat sinubong untuk membuat 

tandan dari tangkainya. Ini adalah boboio 

"tandan" (boboi), juga disebut tomisi, dan dari 

nama ini seluruh tindakan tersebut disebut 

montomisi. Tandan ini dibawa ke desa dan di-

gantung di rumah di sana. Jika ladang jauh dari 

desa, sandung, gubuk dibangun di sana tempat 

tandan diikat. Pisau yang digunakan untuk 

memotong disebut kalapini; bentuknya sama 

dengan yang digunakan di Sulawesi Tengah: 

bambu kecil sepanjang sekitar 8 cm yang 

ditancapkan besi runcing. Keesokan harinya 

beberapa orang datang untuk membantu mene-

bang. Sebagai upah, para pembantu ini biasa-

nya diizinkan untuk menyimpan padi tanpa 

tangkai, yang disebut runtup; ini kemudian 

dimasukkan ke dalam keranjang, bois, yang 

digantungkan di pinggang setiap pemanen saat 

bekerja. Kadang-kadang mereka juga meneri-

ma sepersepuluh dari apa yang mereka tebang 

sebagai upah. 

Tandan padi dikeringkan, baleang (lantai 

kayu tempat penjemuran disebut baturan), dan 

akhirnya diikat kembali. Ini disebut putio 

"membuat put"; put (atau puut) adalah tandan 

yang terbuat dari beberapa kanji, jumlah tong-

kol yang dapat direntangkan dengan ibu jari 

dan jari telunjuk. Tongkol sinubong, rumpun 

padi yang diikat menjadi satu, dipotong 

terakhir. Potongan padi terakhir ini dibuang 

kulitnya dan dimasak di lesung (tutukan) tanpa 

upacara apa pun dan dari sini dibuat makanan 

kecil yang meriah, di mana salah seorang yang 

berilmu datang untuk baca do'a, untuk 

meminta berkat. Hanya anggota rumah tangga 

yang berpartisipasi dalam makanan ini. Di 

Tinangkung ini disebut babingkalan. Di awal 

esai ini telah dikatakan bahwa hanya orang 

Banggaiers yang beragama Islam yang mena-

nam padi. Orang-orang ini melakukan hal yang 

sama ketika memakan ubi pertama yang digali. 

Padi dan ubi tidak dimakan sampai seluruh 

ladang dipanen. Hanya padi tanpa tangkai yang 

dimakan sebelumnya. 

Di beberapa tempat di Peling, ada semacam 

pesta panen yang dirayakan, yang disebut mon-

tomisian (tomi "mencicipi" berdasarkan pesta 

rumah tangga yang baru saja dijelaskan untuk 

beras baru; jadi: acara saat beras baru dicicipi). 

Untuk tujuan ini, penduduk desa membawa 

sebagian beras baru bersama-sama kepada 

Kepala Suku atau kepada seorang pria tua yang 

dihormati, di mana semuanya disiapkan dan 

dimakan bersama setelah doa dibacakan (Baca 

do’a). 

 

Bila ubi sudah matang dan hendak dipanen, 

mereka terlebih dahulu menggali umbi di tepi 

ladang; umbi ini dibawa ke tempat ubi dipo-

tong-potong untuk ditanam. Di sana mereka 

juga membawa mentimun, labu, dan beberapa 

buah dari semua buah di ladang. Semua ini 

untuk Nonua, roh yang berbeda dari dewa-

dewa ladang. Nonua adalah penjaga ladang 

yang tidak diperhatikan. Mereka berkata kepa-

danya: "Ambillah ini, ini bagianmu". Buah-

buah yang dikumpulkan ditaruh di sana. Mere-

ka berkata untuk melakukan ini agar tidak sakit 

perut jika memakan sesuatu dari ladang itu. 

Setelah pemberian ini, mereka terus meng-

gali umbi di tepi ladang, semakin jauh ke 

tengah hingga mencapai tanaman yang ditanam 

pertama kali (di Timur 2 hingga 4, di Barat satu 

keranjang penuh). Umbi sinumbong disisihkan. 

Dari umbi-umbian ini, makanan kurban untuk 

dewa keluarga, pilogot, disiapkan, dan sisanya 

disimpan sebagai bahan tanam untuk tahun 

berikutnya. 

Di Bulagi, seperti yang telah kita lihat, di 



Alb. C. Kruyt 

 

 147 

mana tidak banyak keributan dalam penanam-

an, tidak ada yang diperhatikan dalam meng-

gali umbi-umbian; hanya diperhatikan bahwa 

ubi yang ditanam pertama, uluno "kepala", 

digali terakhir; jika tetap utuh, disimpan atau 

dijual; jika umbinya rusak, langsung dimakan. 

Sering kali 4 tanaman juga dibiarkan berdiri 

di sekitar tempat tinggal para dewa taman (kita 

tahu bahwa ini adalah 1 atau 2 potong kayu 

pendek). Umbi-umbian bertunas lagi dan akhir-

nya mati. 

Tidak ada nilai khusus yang melekat pada 

umbi-umbian besar tetapi jika digali dengan 

sayatan yang dalam sehingga tampak seolah-

olah ubi itu memiliki kepala, lengan, atau kaki, 

maka itu sangat ditakuti. Ubi seperti itu disebut 

baku pali "ubi terlarang"; itu ditempatkan di 

persimpangan jalan (kasangan). 

Hari pertama penggalian, orang-orang 

mem-bawa ubi pulang; di sana, makanan kur-

ban disiapkan untuk roh keluarga (pilogot) dan 

seekor ayam disembelih, yang kemudian dija-

dikan pesta dan orang lain juga ikut makan. 

Pesta ini disebut, seperti halnya dengan nasi, 

montomisian; hanya di Kindandal disebut asi 

tumbeno. 

Baik saat menggali ubi maupun saat memo-

tong padi tidak ada bahasa lain selain bahasa 

sehari-hari yang digunakan. 

Tandan padi disimpan dalam tabung yang 

dianyam dari bambu pipih. Tabung ini disebut 

losol dan ditempatkan di lumbung pada tiang 

yang diberi nama longgo. Papan kadang-

kadang dipasang pada tiang lumbung yang 

seharusnya mencegah tikus memanjat; papan 

ini disebut pongomposi "penahan".  

Umbi ubi dikumpulkan di lumbung lantang, 

yang tidak berada di tiang; di lumbung ini 

ditempatkan rak dari ranting tipis atau bambu, 

tempat umbi diletakkan berdampingan. Saat 

membawanya masuk, seseorang tidak boleh 

memakan ubi karena umbi akan penuh dengan 

cacing. Sebuah koridor kecil membentang di 

tengah antara rak. Setiap bulan atau paling 

lambat setiap dua bulan umbi harus dibalik, dan 

tunasnya dipatahkan. Dengan perawatan yang 

baik, ubi dapat disimpan selama setahun. Han-

ya anggota rumah tangga yang diizinkan masuk 

ke dalam lantang: diyakini bahwa jika orang 

asing masuk, banyak tikus akan datang. Untuk 

mengusir hewan-hewan ini, satu-satunya cara 

yang diketahui adalah dengan meletakkan batu-

batu karang tajam yang ditutupi ikan, yang 

telah disebutkan di atas. Kucing juga terkadang 

dikurung di dalam kandang. 

 

Orang-orang mengenal semua jenis ubi. 

Orang-orang menamai saya: Baku tuu, sombo, 

tingkoi, buun, pudo, balayon, pusus, biit, 

bilalo, kokubung, kasiabang, pangilan, teteek, 

mungkut, boan, potil, sombok sibala, pudo 

memela, pau ateno, keaat, beaat, amangkul, 

sombok lasono, tingkoi lasono. 

Ubi yang paling lezat disebut-sebut sebagai 

baku tuu "ubi asli". Beberapa jenis sama dalam 

hal daunnya tetapi umbinya berbeda; pada jenis 

lain umbinya sama tetapi daunnya berbeda. Di 

pasar, ubi merupakan barang utama yang diper-

dagangkan. 

Cara umum dalam menyiapkan ubi adalah 

dengan mengupas umbinya, memotong-mo-

tongnya, dan merebusnya dalam panci berisi 

air. Jika tidak ada kesempatan untuk mere-

busnya, umbinya dipanggang dengan kulitnya 

di atas api (sinua). Jika potongan ubi direbus 

dalam bambu, disebut pinulikan; potongan ubi 

yang direbus dengan kulitnya disebut kinolua. 

Orang Banggai juga mengenal oven 

Polinesia dan mereka terbiasa memasak ubi di 

dalamnya. Untuk tujuan ini, pertama-tama 

beberapa lubang dibuat di kulit umbi untuk 

membiarkan uap yang terbentuk di dalamnya 

keluar. Kemudian umbi-umbian ditempatkan di 

lubang yang telah digali di tanah, mereka 



Pertanian di Kepulauan Banggai 

 148 

ditutupi dengan daun dan lapisan tanah ditem-

patkan di atasnya. Sebuah api besar dibuat di 

tanah ini. Waktu yang dibutuhkan untuk 

memasak ubi dengan cara ini sama lamanya 

dengan waktu yang dibutuhkan untuk mere-

busnya.  

Metode persiapan ini disebut mompanal; ubi 

yang disiapkan dengan cara ini disebut pinanal. 

Cara terbaik untuk menyiapkan ubi adalah 

dengan memarut umbi mentah (bolut). Parutan 

(bolutan) dibuat dari duri kuat sejenis bambu 

yang ditancapkan ke papan: baku binolut ada-

lah ubi parut. "Jika ingin membuat hidangan ini 

sangat lezat, campurkan dengan parutan ke-

lapa. Dengan cara ini, kelapa dibungkus 

dengan daun dan direbus dalam bambu. Ini 

disebut pinayot, dan sebungkus ubi yang 

disiapkan dengan cara ini disebut payot. 

Selain jenis-jenis ubi yang disebutkan, di 

ladang juga ditanam umbi-umbian lain: kela 

dan kasubii (kasbi) dan ndolungun. Tanaman 

yang terakhir tumbuh seperti ubi tetapi meng-

hasilkan banyak umbi; umbi-umbian ini juga 

dapat disimpan dalam waktu lama. Lebih jauh, 

di kebun ubi ditemukan segala macam tanaman 

yang juga ditemukan di ladang-ladang kering 

di bagian lain kepulauan Indonesia: semangka 

(samaka), pisang (loka), mentimun (balongka), 

bayam (nosuo), labu (dikat), jagung (bokinde). 

Jagung dan labu kuning (labu) ditanam di tepi 

ladang sehingga tidak akan menghalangi ta-

naman lain dalam pertumbuhannya. Jenis ka-

cang tidak diketahui. Tembakau (tigo) ditanam 

di tempat-tempat yang paling subur, yaitu tem-

pat kayu yang tidak tercerna dibakar saat mem-

bersihkan tanah.  

Tembakau ditanam di semua bagian kepu-

lauan kecil ini tetapi jika mampu, lebih baik 

membelinya dari Balantak; tembakau ini ter-

kenal di kalangan penduduk pulau. Konon, 

tembakau itu berasal dari Peling Lalongo, 

sebuah tempat di dekat Tabata saat ini. Ada 

sebuah cerita tentang seorang Masanda, tokoh 

mitologi, yang beberapa kali ditangkap tetapi 

tidak pernah berhasil dibunuh oleh orang-

orang. Suatu hari, ia dibakar; tetapi ketika 

sebagian tubuhnya sudah hangus, ia melarikan 

diri lagi. Abu tubuhnya digosok-gosokkan di 

antara kedua tangannya dan menjadi tembakau. 

Konon, kebiasaan menghisap tembakau 

sudah dikenal sejak jaman dahulu kala. Ke-

biasaan menghisap tembakau sudah dilakukan 

secara turun-temurun, terbukti dari fakta bahwa 

pada saat sesaji (sinolong) sirih-pinang kepada 

Pilogot, leluhur keluarga, terkadang juga dita-

ruh sebatang rokok (puus) asli. Para dukun 

hanya menghisap tembakau saat bekerja jika 

roh yang merasukinya meminta sebatang 

rokok. Daun tembakau dipetik saat sudah tua 

dan dibungkus dengan daun pisang. Daun di-

biarkan seperti itu selama empat hari, kemu-

dian dicincang halus (sinabut), dan terakhir 

dikeringkan di atas rak-rak bambu (salasak). 

 
 


