Studi Banggai:

Perkawinan, Kelahiran, Anak-anak, Kerajinan Tangan,

Pandangan alam semesta

oleh
Dr. ALB. C. KRUYT

Alb. C. Kruyt “Banggaische Studién” Tijdschrift voor Indische Taal-, Land- en Volkenkunde 72: 13-102.

I. Perkawinan dan Kelahiran di Kepulauan Banggai.

Ketika saya berbicara tentang Pernikahan
dan Kelahiran di Kepulauan Banggai saya
hanya mengacu pada adat istiadat asli pendu-
duk pulau ini. Penduduk Banggai telah me-
meluk agama Islam dan telah lebih atau ku-
rang sepenuhnya mengadopsi hukum perka-
winan Islam dengan adat istiadat terkait di
Pulau Banggai, di sebelah timur Pulau Peling
dan menyebar lebih jauh ke mana-mana di
sepanjang pantai. Saya tidak akan berbicara
tentang yang terakhir dan saya akan menye-
butkan hal ini hanya di tempat-tempat di mana
penduduk pulau yang telah memeluk agama
Islam ini masih mempertahankan adat istiadat
perkawinan asli lama, meskipun agak menyim-
pang. Hal yang sama berlaku bagi mereka yang
telah memeluk agama Kristen dan yang seka-
rang mengikuti peraturan Kristen (Barat) dalam

hal ini.

Saya akan mengawali pernyataan saya
dengan pernyataan bahwa pulau-pulau di Ke-
pulauan Banggai dihuni oleh orang yang sama.
Namun, mereka terbagi menjadi dua kelompok
yang hanya berbeda dalam dialek bahasa dan
hanya berbeda dalam rincian adat. Sebagian
dari perbedaan ini masih disebabkan oleh Islam
yang pengaruhnya lebih besar pada kelompok
yang mendiami bagian timur kepulauan ini
daripada mereka yang mendiami bagian barat.
Kelompok pertama menyebut dirinya mian
(orang) Banggai, sedangkan yang kedua mian
Sea-sea. Ketika saya menunjukkan perbedaan
yang sama antara kedua kelompok, saya akan
menggunakan ~ nama-nama  ini  untuk
membedakannya.


http://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Kruyt-Banggai.pdf

Studi Banggai

Pernikahan antarsaudara.

Aturan umum di Kepulauan Banggai adalah
bahwa sepupu pertama boleh menikah satu
sama lain; tidak menjadi soal apakah mereka
saudara laki-laki dari pihak ayah, saudara
perempuan dari pihak ibu, atau apakah ibu dari
salah satu pihak adalah saudara perempuan dari
pihak ayah pihak lainnya. Beberapa informan
di kalangan masyarakat Banggai mengatakan
bahwa sebagian orang sekarang tidak suka
melihat pernikahan antarsepupu karena akan
menjadi "hangat". Namun di masa lalu tidak
demikian. Mantan hukum tua di kota utama
mengatakan kepada saya bahwa di antara
orang-orang Muslim di sana dan di sekitarnya,
pernikahan antara anak-anak saudara laki-laki
atau antara anak-anak saudara perempuan di-
perbolehkan; begitu pula antara anak-anak sau-
dara laki-laki dan saudara perempuan dengan
syarat pengantin perempuan adalah anak
perempuan dari saudara laki-laki dan pengantin
laki-laki adalah anak laki-laki dari saudara
perempuan; dalam kasus sebaliknya, pernikah-
an yang terakhir tidak diperbolehkan.

Di Bongganan di Peling (mian Banggai)
saya diberitahu bahwa hanya anak-anak sau-
dara laki-laki yang tidak boleh menikah satu
sama lain tetapi cucu perempuan dari seorang
saudara laki-laki yang lahir dari putrinya boleh
menikah dengan anak laki-laki saudara laki-
laki lainnya. Peraturan ini mungkin muncul di
bawah pengaruh asing karena banyak orang
asing tinggal di Bongganan.

Di antara suku Sea-sea, konon perkawinan
antara sepupu selalu diterima: mas kawin (sai)
yang diberikan kecil karena harta benda tetap
berada di keluarga inti. Saya mendengar pan-
tangan aneh tentang perkawinan sepupu di
Gonggong Pulau Banggai: perkawinan antara
sepupu pertama adalah baik; dua orang muda
yang kakeknya bersaudara, yang neneknya
bersaudara, atau yang kakeknya di satu pihak

86

dan neneknya di pihak lain bersaudara, tidak
boleh menikah. Hal semacam itu tidak dilarang
keras tetapi diyakini bahwa keduanya, jika
menikah bersama, tidak akan berumur panjang.
Oleh karena itu hubungan darah ini disebut
motolian balu "hubungan yang mendatangkan
janda". Kepercayaan ini dikaitkan dengan
kekuatan yang dikaitkan dengan angka genap
dan ganjil yang mendatangkan kesialan dan
keberuntungan.

Dua orang saudara laki-laki boleh menikahi
dua orang saudara perempuan, tetapi dalam
kasus seperti itu, pasangan pertama yang
menikah diyakini akan segera meninggal. Oleh
karena itu, pada pernikahan seperti itu, seekor
babi besar dikorbankan untuk menghilangkan
kejahatan yang mungkin ditimbulkan oleh
pernikahan yang kedua terhadap yang pertama.
Pernikahan seorang pria dengan saudara
perempuan dari saudara iparnya juga diperbo-
lehkan, bahkan disambut baik; pernikahan
seperti itu disebut poala bangun "diambil untuk
didirikan".

Inses.

Pada zaman kuno ketika inses (sele) terjadi
dalam tingkat yang paling buruk, yaitu antara
orang tua dan anak, antara paman (bibi) dan
keponakan, dan antara saudara laki-laki dan
perempuan, kedua belah pihak yang bersalah
dibunuh tanpa syarat karena hanya dengan cara
inilah kejahatan yang diakibatkan oleh ikatan
semacam itu dapat dihindari. Inses menyebab-
kan segala sesuatu gagal: ladang tidak subur,
pemburu tidak menangkap hewan buruan,
setiap usaha gagal. Selain itu, semua jenis
bencana alam (monos) disebabkan oleh hal ini.
Di antaranya adalah: banjir, hujan yang ber-
kepanjangan, terbelahnya tanah, kadang-
kadang disertai dengan tenggelamnya desa
tempat kejahatan itu dilakukan. Jika saudara
laki-laki dan perempuan telah hidup bersama



dan tindakan itu hanya diketahui oleh orang tua
mereka, bahaya dapat dihindari dengan
melakukan pengorbanan kepada para dewa
rumah tangga (kinoloboki dei pilogot) dan
mereka yang melakukan hubungan sedarah
akan terhindar. Namun, jika kasus ini diketahui
oleh kepala suku, mereka harus dibunuh. Hal
ini hampir selalu dilakukan dengan mengurung
kedua orang yang bersalah dalam perangkap
rotan besar, bubu, atau di dalam keranjang,
kaputan, mendayung mereka ke laut dan me-
lemparkannya ke dalam air di sana.

Orang yang melakukan hubungan sedarah
juga dibunuh di dalam rumah dengan pedang,
namun darahnya ditumpahkan di atas perapian
karena jika ditumpahkan ke tanah, maka akan
terjadi bencana alam (monos). Di Barat, orang
yang bersalah juga dicekik dengan tangan
(pinook dari pook).

Ada juga kasus-kasus inses yang lebih
ringan di mana pelakunya tidak dibunuh karena
kejahatan yang ditimbulkan oleh tindakan ini
sedemikian rupa sehingga dapat dibatalkan
dengan pengorbanan. Upacara semacam itu
disebut potatak sele “untuk memisahkan inses
(membuatnya tidak berdaya)”. Setelah tindak-
an ini, di beberapa daerah, kedua orang yang
melakukan inses dianggap sebagai pasangan
suami istri; di daerah lain mereka dipisahkan;
jika mereka saling mencari satu sama lain,
mereka akan dibunuh di masa lalu.

Upacara yang disebutkan di atas tidak
berlangsung dengan cara yang sama di semua
tempat, tetapi ide dasarnya selalu sama.
Sebagai contoh, seseorang mengambil seekor
ayam betina dan memanggil para dewa rumah
tangga untuk memberi tahu mereka bahwa
ayam betina ini akan dibunuh untuk meng-
hapus inses yang dilakukan. Ayam betina
tersebut juga disapa dan burung tersebut
diperintahkan untuk “menghapus” inses. Ke-
mudian burung tersebut ditempatkan di bawah

Albert C. Kruyt

mangkuk tanah yang terbalik, setelah itu
mangkuk dan ayam betina tersebut diinjak
sampai mati dengan sepotong kayu. Sisa-sisa
keduanya dibuang. Jika salah satu tidak
melakukan ini, dijelaskan kepada saya, dewa
rumah tangga akan “mengakhiri pernikahan
keduanya”, yaitu mereka tidak akan memiliki
anak.

Metode yang agak berbeda adalah dengan
menempatkan tiga mangkuk, satu di dalam
yang lain di dalam lubang di tanah; seekor
ayam hitam disembelih di atasnya sehingga
darahnya mengalir ke mangkuk atas; darah ini
dioleskan di dahi dan tangan kedua orang yang
bersalah. Selanjutnya, beberapa helai rambut
dari kepala keduanya diletakkan di dalam
mangkuk, begitu juga dengan sebutir telur yang
telah disentuh oleh keduanya. Kemudian dukun
memanggil dewa-dewa rumah tangga dan
meminta mereka untuk mencegah kejahatan
yang dapat dihasilkan dari persatuan ini.
Kemudian dia memecahkan ketiga mangkuk
tersebut. Jika setelah beberapa bulan terjadi
sesuatu yang dianggap sebagai konsekuensi
dari persatuan yang kurang lebih inses ini,
upacara diulangi tetapi sekarang dengan lima
mangkuk. Jika hal ini kemudian terbukti tidak
cukup untuk membatalkan kejahatan aktif,
maka upacara ini dilakukan lagi dengan tiga
mangkuk; hal ini dapat berlanjut secara
bergantian hingga tujuh kali.

Di Tinangkung, ada enam batok kelapa yang
ditumpuk di atas satu sama lain dengan lapisan
ketujuh berupa piring tanah yang berisi santan.
Setelah dinyatakan bahwa inses yang dilakukan
oleh si anu yang akan dihancurkan, seluruh
tumpukan ini dihancurkan dengan sepotong
kayu atau sebatang besi.

Cara-cara yang dijelaskan di sini untuk
menghapus inses dan konsekuensinya juga
dipraktikkan di Timur. Di Bulagi dan Tatabau
di Barat, kedua pihak yang bersalah ditem-

87



Studi Banggai

patkan bersebelahan di tanah dan seekor anjing
dan babi yang diikat diletakkan di belakang
punggung mereka, yang talinya dipegang oleh
keduanya. Kemudian dukun (falapu) berkata:
“Bunuhlah anjing dan babi ini, agar kejahatan
inses yang telah dilakukan tidak menimpa
kita!” Ketika hewan-hewan tersebut telah dibu-
nuh, sang dukun menekan kepala keduanya dan
menempatkan dua piring tanah yang diletakkan
terbalik di atas satu sama lain di atas satu sama
lain. Sambil berbaring seperti ini, dia memecah
piring menjadi dua dengan parang, sambil
berkata: “Dewa Langit (Tememeno), di sini
kami membelah piring-piring ini, janganlah

",

memberikan kemalangan kepada kami!” Pisau
yang digunakan untuk memecah piring-piring
tersebut menjadi milik dukun. Upacara ini dise-
but pongusol “mengakhiri sesuatu”. Kedua
orang yang melakukan upacara ini kemudian
dipisahkan. Kadang-kadang di masa lalu, si
pria dibawa ke pulau lain. Jika keduanya saling
mencari satu sama lain setelah itu, mereka akan
dibunuh.

Di Kindandal di Liang (Peling Tengah), se-
buah pot tanah yang ditutupi dengan piring
diletakkan di atas kepala setiap orang yang
bersalah. Setelah doa, yang sama seperti yang
disebutkan di atas, jumlahnya dihitung dari 1
sampai 7, dan kemudian periuk dan piringnya
dipecahkan. Seorang pria tua di Gonggong di
pulau Banggai mengatakan kepada saya bahwa
pemotongan atau pemecahan piring, mangkuk,
dan periuk dari tanah liat merupakan hal yang
lebih baru; pada awalnya hanya seekor anjing
dan seekor babi yang disembelih. Dalam
memohon kepada para leluhur, pilogot, kata-
nya, orang berpikir tentang orang tua purba,
yang harus menikah satu sama lain sebagai
saudara laki-laki dan perempuan karena belum
ada orang lain: para leluhur inses ini, yang
sekarang menjadi dewa, akan mencegah keja-
hatan yang muncul dari inses.

88

Pertunangan anak-anak.

Kadang-kadang dua pasang orang tua setuju
bahwa anak-anak mereka akan menjadi pa-
sangan. Orang tua dari pihak laki-laki kemu-
dian memberikan hadiah kepada orang tua dari
pihak perempuan, misalnya sepotong kain
katun, yang disebut balanda (Mal. belanja),
uang untuk menutupi biaya pendidikan. Ketika
anak perempuan sakit, orang tua anak laki-laki
memberikan seekor ayam betina untuk
dipersembahkan kepada dewa-dewa rumah
tangga, pilogot, untuk kesembuhannya. Jika
anak perempuan, setelah dewasa, tidak ingin
menikah dengan anak laki-laki, orang tuanya
harus memberikan pongokolo besi “mening-
galkan pedang sendirian”, sehingga penolakan
itu tidak akan dibalas dengan darah. Hukuman
ini terdiri dari beberapa lembar kain katun. Jika
anak laki-laki tersebut tidak mau mematuhi
kesepakatan orang tuanya maka tidak akan
terjadi apa-apa.

Lamaran.

Ketika seorang gadis akan dilamar, diguna-
kanlah seseorang yang telah melakukan peker-
jaan tersebut sebelumnya, semacam perantara
yang disebut tetean "jembatan". Pekerjaan
perantara tidak berakhir setelah lamaran dila-
kukan, tetapi ia tetap bertugas selama masa
pertunangan kedua orang muda tersebut. Jika
gadis atau orang tuanya memiliki keinginan
atau jika mereka kesal dengan sesuatu yang
dikatakan atau dilakukan oleh pemuda atau
orang tuanya, atau jika sesuatu harus diatur
untuk upacara pernikahan, fetean selalu men-
jadi pihak yang menyampaikan kata-kata dan
jawaban antara kedua belah pihak. Sebagai
imbalan atas usahanya, ia menerima kandari,
mangkuk tembaga berkaki.

Perantara, yang bisa laki-laki atau perem-
puan, membawa kotak sirih berisi dan tem-
bakau kepada orang tua pengantin perempuan.



Ia meletakkan hadiah ini di hadapan mereka
dan berkata: Kami datang untuk menyewa
tanah untuk memulai usaha di sana." Biasanya
jawabannya adalah: "Kami tidak punya tanah
yang tersedia." Perantara itu kemudian berkata:
"Kami dengar ada tanah yang tersedia."
Kemudian jawabannya adalah: "Mungkin ada
tanah yang tersedia; Anda akan mendengar
apakah ini masalahnya atau tidak dalam 4 atau
5 hari." Mengajukan permintaan ini disebut
montinggoli.

Biasanya, lamaran tidak banyak dibicarakan
di keluarga si gadis: si gadis dan orang tuanya
hanya mengekspresikan suasana hati mereka
terhadap lamaran tersebut dengan mengunyah
kado atau membiarkannya tidak tersentuh. Jika
si gadis tidak menggunakan isi kotak selama
dua hari, ini adalah bukti bahwa dia tidak
menginginkan si pria. Hadiah tersebut kemu-
dian dikembalikan tanpa basa-basi. Jika hal ini
tertunda lebih dari dua hari, kotak sirih harus
disertai dengan hadiah, biasanya berupa piring
tanah (mansanal).

Jika lamaran diterima, keluarga yang
bersangkutan tidak diberitahu tentang hal ini
tetapi harus menilai sendiri hasilnya dari ke-
adaan bahwa kotak sirih tidak dikembalikan. Di
mana-mana saya diyakinkan bahwa keinginan
gadis itu diperhitungkan dan pernikahan tidak
akan terjadi jika dia tidak menginginkannya. Di
sisi lain, pernikahan juga tidak akan terjadi jika
orang tua tidak menginginkan laki-laki tersebut
sebagai menantu.

Ketika orang tua si gadis menolak lamaran
tetapi si pemuda yakin akan hati kekasihnya,
maka akan dilakukan upaya untuk mendapat-
kan persetujuan orang tua si gadis dengan
memberinya seekor babi, kambing, atau gong;
hal ini disebut pongoluli “yang berfungsi
sebagai sarana” untuk membujuk orang tua.
Jika si gadis menolak si pria maka berbagai
cara digunakan untuk membangkitkan cinta-

Albert C. Kruyt

nya. Di antaranya adalah air mata sapi laut
(liung), obat cinta universal di Sulawesi; air
mata ini dicampur dengan benda-benda lain
dan dimasukkan ke dalam makanan si gadis.
Jika si pemuda dapat memegang beberapa helai
rambut si gadis, ia akan membiarkan rambut
tersebut tertiup angin: maka hati si gadis akan
berayun-ayun ke arah si pemuda dan ia akan
merindukannya.

Ketika perantara pernikahan sekarang pergi
ke rumah gadis itu lagi untuk mendengar bagai-
mana keadaannya, calon pengantin perempuan
meminta satu atau dua benda sebagai hadiah.
Benda-benda tersebut adalah gelang kerang
(buso), kotak sirih, sarung dan jaket. Ini disebut
dengan nama balanda yang disebutkan di atas.
Pada kesempatan itu juga disepakati berapa
malam sebelum kedua belah pihak orang tua
berkumpul untuk membicarakan mas kawin
(sai) yang harus dibayarkan.

Di kota utama Banggai dan di desa-desa lain
di mana banyak orang asing tinggal, perantara
tidak membawa apa-apa saat melamar; hanya
ketika lamaran telah diterima, potinggoli
dikirim yang terdiri dari benda-benda yang
baru saja dinamai balanda. Jika pihak pria yang
memutuskan pertunangan, dia kehilangan
hadiah-hadiah ini. Jika pihak perempuan yang
menjadi penyebab gagalnya pernikahan, ia
harus mengembalikan semua yang telah
dikirim kepadanya sebagai potinggoli atau
balanda. Kadang-kadang denda juga dituntut.
Di kota besar, denda (inutang) ini berjumlah 20
depa kain katun. Di Bongganan, ketika seorang
gadis memutuskan pertunangan, denda (pongu-
tan) dituntut sebesar setengah dari mas kawin
yang seharusnya dibayarkan. Di Bulagi, pihak
perempuan memberikan pongobuluson “untuk
mengecewakan”, yaitu hadiah pertunangan
yang diberikan. Bagi orang miskin, ini adalah
satu mangkuk tembaga (dulang), sedangkan
bagi orang kaya dua mangkuk. Jika si pemuda

89



Studi Banggai

menarik diri, dia tidak hanya kehilangan hadiah
pertunangan yang telah diberikan tetapi juga
harus membayar satu mangkuk tembaga (du-
lang). Ini disebut popatol “memotong” yaitu
kontrak pernikahan.

Kawin lari.

Dikatakan umum bagi seorang pria muda
untuk menculik gadis pilihannya. Ini disebut
podampason “melarikan diri dengan sesuatu”.
Hal ini terjadi ketika si gadis menyadari bahwa
orang tuanya tidak ingin tahu tentang perni-
kahan putri mereka dengan pria tersebut atau
ketika ia mencurigai bahwa mas kawin yang
akan diminta terlalu tinggi untuk calon su-
aminya. Dia kemudian mengatur dengan
kekasihnya untuk melarikan diri bersama. Sang
pria membawa sang gadis ke rumah seorang
kenalannya yang jauh, atau pasangan tersebut
bersembunyi di hutan.

Konsekuensi dari penculikan semacam itu
ada dua macam: ayah gadis itu bisa menjadi
sangat marah sehingga dia lari ke rumah-rumah
lain di lingkungan itu dan membunuh beberapa
hewan peliharaan di sana. Untuk itu, ia memilih
rumah-rumah milik kerabat si penculik. Hal ini
disebut mangalakene ‘“mengambil sesuatu
karena satu dan lain hal”. Keluarga si perampok
kemudian berkewajiban untuk mengganti
semua kerusakan yang terjadi jika hewan-
hewan milik orang lain juga dibunuh.

Cara kedua yang dapat diikuti oleh sang
ayah adalah pergi ke kepala suku, fonggol atau
langka-lankai, untuk menceritakan kasusnya,
memberitahukan kepadanya berapa jumlah
mas kawin yang dia minta untuk putrinya dan
mengambil gong dari rumah kepala suku. Cara
ini disebut badosa ‘“menjatuhkan denda”
(dinosa didenda). Keluarga si perampas kemu-
dian diwajibkan untuk membayar mas kawin
dan denda (gong yang diambil). Jika mereka
tidak melakukan hal ini maka semua ini

90

dibebankan sebagai hutang kepada si peram-
pas, dan ayah dan saudara laki-laki si gadis
dapat membunuhnya atau menjualnya sebagai
budak.

Bisa juga terjadi bahwa ayah dari gadis itu
membiarkan masalah ini berjalan dengan
sendirinya. Hal ini terjadi terutama ketika dia
tahu bahwa si perampok adalah orang miskin
dan tidak ada yang bisa diperoleh darinya.
Harta kawin (sai) kemudian berakhir pada
pembagian anak-anak karena dalam kasus
seperti itu, anak tertua untuk orang tua
perempuan, anak kedua untuk ibu, anak ketiga
untuk ayah, dan seterusnya.

Jika ayah si gadis belum mendapatkan ke-
adilan untuk dirinya sendiri, si pemuda
mengirimkan hadiah perdamaian (pinda), se-
ekor kambing, seekor anjing, atau seekor babi.
Jika orang tua si gadis menolak untuk mene-
rimanya, ia menambahkan hewan lain. Jika ini
diterima, dia membayar mas kawin jika
memungkinkan dan masalah selesai. Jika pe-
rempuan tetap tidak berdamai dengan orang
tuanya dan sang ayah tidak mengambil tindak-
an dengan salah satu cara yang dijelaskan maka
“dia tidak lagi menjadi anak orang tuanya”; dia
tidak menerima bagian warisan, dia tidak
memiliki hak atas ladang, dIL

Mas kawin.

Ketika pernikahan akan dilaksanakan deng-
an cara biasa setelah lamaran diterima maka
ditentukanlah hari di mana kedua keluarga
akan berkumpul untuk membahas mas kawin
(sai); ini disebut monsai. Pada pertemuan ini,
semua kerabat yang merasa memiliki hak atas
si gadis akan datang dan mereka meminta
segala macam hadiah dari calon mempelai pria;
ini disebut mongkabi; hadiah-hadiah tersebut
adalah kabi-kabi. Semua ini harus dibawa saat
mempelai pria diantar ke rumah mempelai
wanita.



Besar kecilnya mas kawin itu sendiri biasa-
nya tergantung pada kemakmuran mempelai
pria. Aturan yang berlaku di banyak suku di
Sulawesi Tengah bahwa jumlah yang sama
harus dibayarkan untuk anak perempuan seper-
ti yang diberikan ayahnya untuk ibunya tidak
berlaku di Kepulauan Banggai: seseorang bisa
meminta lebih banyak, bisa juga lebih sedikit.

Saat ini mas kawin dibayar dengan uang
tetapi sebelum kedatangan Pemerintah, mas
kawin dihitung dengan kotak tembaga sirih
(sauba B(anggai), toba S(ea-sea)), yang nilai-
nya satu rijksdaalder per kotak. Jika seseorang
tidak memiliki cukup banyak benda-benda ini
maka pembayaran dilakukan dengan kayu
“pohon”, sebuah kata yang juga digunakan
sebagai penghitung potongan kain katun. Da-
lam kasus mas kawin, satu kayu diartikan
sebagai sepotong kain katun sepanjang dua
depa, yang juga bernilai sekitar 1 rijksdaalder.
Bahkan untuk anggota keluarga kerajaan, mas
kawin hanya terdiri dari benda-benda tembaga
dan kain katun: untuk seorang pangeran 100
kayu; untuk kelas penguasa 60 kayu, untuk para
kepala suku yang lebih rendah (sangaji) 40
kayu.

Tidak ada yang tahu apa saja yang diberikan
sebagai mas kawin sebelum peralatan tembaga
dan kain katun diperkenalkan. Jumlah kotak
sirth yang paling banyak diberikan sebagai mas
kawin disebutkan kepada saya adalah 12; rata-
rata adalah 6. Di beberapa daerah, seperti
Bulagi, tampaknya mereka selalu menghitung-
nya dengan tiga, jadi: 1, 3, 6, 9 atau 12 kayu.
Mungkin kebiasaan ini lebih umum.

Hanya di Kindandal di Peling mas kawinnya
berjumlah satu kuonu, sejenis piring tembaga
atau piring. Satu kuonu senilai dengan lima
lempeng tanah (mansanal). Di sini mas kawin
juga sebagian dibayar dengan botol kosong; ini
diimpor oleh para pedagang: satu piring tanah
bernilai lima botol kosong.

Albert C. Kruyt

Selain peralatan tembaga dan kain katun ini,
mas kawin juga mencakup seekor hewan
peliharaan (kambing atau babi) dan sejumlah
ubi, sebagai sumbangan untuk pesta pernikah-
an yang dibayarkan oleh keluarga pengantin
wanita. Semua ini dibawa ke rumah pengantin
wanita pada malam hari pernikahan. Hewan
peliharaan disebut pinda, hadiah rekonsiliasi.
Jika pengantin pria memberikan babi besar,
pengantin wanita menyumbangkan babi hutan
kecil. Beberapa dari hewan-hewan ini, yang
dipersiapkan untuk pesta pernikahan, dikorban-
kan oleh seorang dukun untuk dewa rumah
tangga, pilogot, untuk “mendamaikan” dua
keluarga yang anak-anaknya menikah bersama
dan untuk membawa mereka ke dalam hu-
bungan yang bersahabat satu sama lain.

Ukuran mas kawin (sai) biasanya dengan
cepat disetujui oleh kedua belah pihak; tetapi
penentuan hadiah tambahan (kabi-kabi)
berlangsung dengan banyak tawar-menawar:
piring dan mangkuk dari tembaga dan tanah
liat, potongan-potongan kain katun, pisau
pemotong, segala macam barang diminta oleh
paman dan bibi, saudara laki-laki dan perem-
puan dari mempelai wanita. Di antara mian
Sea-sea di Barat, jalur tikus (bukoti nainul) dan
batang pohon yang tumbang yang ditumbuhi
jamur (bongkain B, tanggeas S) dulunya
termasuk di antara hadiah-hadiah tambahan ini.
Jika seseorang, selama pengembaraannya di
hutan belantara menemukan jalan setapak yang
tidak dilalui tikus, dia memasang tanda
larangan di dekatnya: dia menanam sebatang
kayu yang dibelah dalam bentuk huruf V
terbalik di dekatnya dan kemudian tidak ada
orang lain yang diizinkan untuk memasang
jerat atau jebakan di sana. Jika ia menemukan
batang pohon yang membusuk dan ditumbuhi
jamur, ia akan memotong ujung batang pohon
tersebut menjadi persegi sebagai bukti hak
miliknya. Dua belas lubang tikus seperti itu

91



Studi Banggai

diberikan sebagai hadiah (kabi-kabi) kepada
paman pengantin wanita, atau satu atau lebih
batang pohon yang ditumbuhi jamur. Paman
tersebut diberi hak untuk memasang perangkap
dan jebakan di lubang-lubang tikus tersebut
dan memanen jamur dari batang pohon
tersebut. Pohon pisang juga diberikan sebagai
hadiah.!

Kabi-kabi atau hadiah tambahan juga ter-
masuk pedang dan tombak yang diberikan
kepada ayah pengantin wanita dan seekor kam-
bing, kain atau golok, yang diberikan kepada
ibunya. Yang pertama disebut olo-olo dan
dianggap sebagai hadiah untuk ayah pengantin
wanita karena telah mengambil kayu untuk
menyalakan api, yang digunakan untuk meng-
hangatkan diri sang ibu pada saat kelahiran
pengantin wanita. Hadiah untuk sang ibu
disebut poliat susu “karena telah memisahkan
payudara sang ibu”; ini dianggap sebagai
hadiah karena telah menyusui sang pengantin
wanita. Di Bulagi dan Kindandal, poliat susu
hanya diberikan jika ibu dari pengantin perem-
puan adalah seorang janda dan oleh karena itu
ia mengalami kesulitan dalam membesarkan
anaknya.

Mas kawin (sai) biasanya dikumpulkan oleh
kerabat dari pihak pria yang akan mendapatkan
kembali kontribusi mereka ketika anak perem-
puan dari pasangan muda tersebut menikah.
Dikatakan bahwa tidak pernah terjadi bahwa
mas kawin tidak dibayar karena ada berbagai
cara untuk memenuhi kewajiban seseorang jika
si pria secara tak terduga tidak menerima
bantuan dari kerabatnya dalam mengumpulkan
barang-barang tersebut. Dia dapat meminjam
jumlah tersebut dari orang lain (babingkat).
Dengan cara ini, di masa lalu, dia masuk ke

! Batang pohon yang membusuk dan belum ditumbuhi
jamur juga disita dengan cara meletakkan dua batang
kayu yang diikat menjadi satu di bagian atasnya.
Tanda larangan seperti itu disebut posupat. Jika jamur

92

dalam semacam hubungan jasa dengan orang
tersebut: dia membantu krediturnya dengan
pekerjaan ladangnya dan sesekali dia melunasi
sebagian utangnya sampai dia dianggap telah
melunasi jumlah yang dipinjamnya. Atau jika
peminjaman ini tidak menghasilkan hubungan
jasa seperti itu, orang yang telah memberikan
barang tersebut dapat mengambil anak tertua
yang lahir dari pernikahan ini sebagai anaknya
sendiri.

Yang terakhir ini kadang-kadang disetujui
oleh orang tua perempuan itu sendiri: anak
tertua akan menjadi milik mereka dengan cara
kawin lari. Anak pertama dianggap sebagai
anak ayah, anak kedua sebagai anak ibu, dan
anak-anak lain dari ayah dan ibu secara ber-
sama-sama. Jika anak tertua adalah perempuan,
mas kawin yang dibayarkan untuknya jatuh ke
kakek-neneknya jika mereka belum menerima
apa pun untuk ibunya. Jika anak tertua adalah
laki-laki, ia diberikan sebagai anak kepada
kakek dan neneknya untuk menggantikan mas
kawin yang belum dibayarkan. Karena mung-
kin saja selama pernikahan, sang pria meng-
umpulkan apa yang diperlukan untuk mem-
bayar mas kawin untuk istrinya. Jika kewajiban
seperti itu tidak dibebankan kepada ayah, maka
mas kawin dibagi antara orang tua dan kerabat
ibu.

Jika hanya ada satu anak dan ia laki-laki, dia
diserahkan (fano) ke keluarga ibunya sampai
setengah dari mas kawin untuk ibunya telah
dibayar. Dikatakan di Kindandal bahwa ada
banyak orang yang belum membayar mas
kawin pada saat pernikahan mereka tetapi
mereka memenuhi kewajiban mereka dengan
menyerahkan anak-anak seperti yang baru saja
dijelaskan.

kemudian tumbuh di batang pohon tersebut, maka
jamur tersebut menjadi milik orang yang memasang
tanda tersebut.



Hal ini terjadi dalam pernikahan di mana
tidak ada mas kawin yang dibayarkan sehingga
anak-anak selalu mati muda. Dalam kasus-
kasus seperti itu, seseorang harus memeriksa
apakah tidak ada saudara laki-laki atau kepo-
nakan laki-laki dari pihak perempuan yang
dapat menikahi saudara perempuan atau kepo-
nakan perempuan dari pihak laki-laki. Jika ada
kemungkinan seperti itu, seseorang melanjut-
kan untuk menyatukan keduanya dan pria itu
kemudian tidak membayar mas kawin. Diya-
kini bahwa dengan tindakan seperti itu, anak-
anak yang lahir setelahnya akan terus hidup.

Upacara pernikahan.

Pengantin laki-laki diantar ke rumah peng-
antin perempuan pada waktu senja (ngkino-
biang) beberapa hari setelah mas kawin dimus-
yawarahkan sehingga arak-arakan tiba di
rumah pengantin perempuan dalam keadaan
gelap. Pengantar ini disebut molibakon "naik"
(ke rumah pengantin perempuan). Siapa pun
yang ingin ikut arak-arakan bebas melaku-
kannya; orang tua pengantin laki-laki juga ikut.
Hadiah tambahan (kabi-kabi) dan barang-
barang lain yang dibutuhkan untuk jamuan
pernikahan telah dikirim sehari sebelumnya.
Jika mas kawin dibawa dalam arak-arakan dan
jumlahnya banyak, seseorang dari rumah
pengantin perempuan datang menemui para
tamu dengan sekeranjang makanan. Ini disebut
koloboki buat, persembahan untuk, atau me-
minta berkat atas barang-barang (yang meru-
pakan mas kawin). Jika mas kawinnya sedikit
nilainya, hal ini tidak terjadi. Orang tua mem-
pelai pria telah menanamkan kepada putranya
bahwa ketika menaiki rumah, ia harus mele-
takkan kaki kanannya di anak tangga pertama
sehingga ia juga melangkah ke lantai rumah
dengan kaki ini (tangga memiliki 4 atau 6 anak
tangga).

Di kaki tangga, seorang dukun (falapu)

Albert C. Kruyt

memegang mereka dan berbicara kepada dewa-
dewi rumah tangga (pilogot) agar mereka tidak
takut dengan begitu banyak orang yang datang.
Prosesi tersebut juga dihentikan di sana (popo-
pot) oleh orang-orang yang telah menyiapkan
ubi yang sudah dimasak. Makanan ini dibeli
oleh kerabat mempelai pria dengan pisau
pemotong dan kotak sirih; ini disebut potuong-
gon "melepaskan". Apa yang dibayarkan untuk
ubi diberikan kepada kerabat mempelai wanita.
Hal yang sama diulang sekali lagi ketika
seseorang telah memasuki rumah. Di beberapa
daerah, penjualan makanan ini hanya terjadi di
dalam rumah. Di sini ubi juga ditawarkan di
kaki tangga tetapi ini tidak dibayar (ini disebut
binggoti). Setelah semua ini selesai, para tamu
pesta duduk dan makanan disajikan.

Pengantin perempuan belum menampakkan
diri. la tetap berada di ruang yang disekat
(ruang kecil). Ia baru dijemput setelah selesai
makan. Di sini, pesuruh laki-laki dan pengiring
pengantin masuk, yang disebut sopit. Pengantin
pria memiliki dua sopit laki-laki (dalam bahasa
Kindandal, yang disebut sopiti, ia hanya
memiliki satu sopit), sedangkan pengantin wa-
nita memiliki dua sopit perempuan. Orang-
orang ini harus belum menikah; mereka juga
tidak boleh saudara laki-laki atau perempuan
dari pasangan pengantin. Keempat sopit ini
pergi menjemput pengantin wanita. Di beber-
apa daerah, ibu pengantin pria yang melakukan
ini. Pengantin wanita dibawa masuk dengan
tangannya; kepalanya ditutupi dengan empat
kain sehingga ia tidak dapat melihat apa pun.
Di beberapa tempat, ia ditempatkan di sebelah
kanan pengantin pria, di daerah lain di
seberangnya. Di Timur di antara mian Banggai,
ketika pengantin wanita duduk, pengantin pria
terlebih dahulu dituntun mengelilingi pengan-
tin wanita tiga kali dari kanan ke kiri dan
kemudian tiga kali dari kiri ke kanan. Di daerah
ini, ketika pasangan duduk, Ilutut kanan

93



Studi Banggai

pengantin pria ditekan ke lutut kiri pengantin
wanita. Hal ini tidak terjadi di antara suku Sea-
sea di Barat.

Ketika mempelai pria ditemani oleh banyak
kerabat maka ibu, paman, dan bibinyalah yang
masing-masing mengangkat satu dari tiga kain
pertama dari kepala mempelai wanita; untuk
setiap kain yang dilepas, mempelai wanita
menerima hadiah yang disebut pobuka; biasa-
nya ini adalah piring tanah liat untuk setiap
kain; sering kali gelang kerang, buso, diberikan
untuk kain pertama. Kain keempat diangkat
oleh mempelai pria sendiri. Jika ia memiliki
sedikit kerabat, mempelai pria sendiri meng-
angkat keempat kain sekaligus setelah ia
terlebih dahulu berjanji kepada calon istrinya
bahwa ia akan memberinya sesuatu atau yang
lainnya. Jika mempelai wanita merasa persem-
bahan terlalu sedikit, ia memegang kain-kain
itu sehingga pria itu tidak dapat melepaskan-
nya; ia kemudian harus menawarkan sedikit
lagi.

Ketika pengantin perempuan dibebaskan
dari kain, pasangan itu duduk melingkar
dengan empat sopit dan makan bersama dari
satu  mangkuk tembaga; seorang sopit
perempuan menggigit sepotong ubi dan
memberikan sisanya kepada sopit laki-laki.
Namun, pasangan pengantin tidak melakukan
ini satu sama lain. Sementara itu, seorang
dukun mengorbankan salah satu dari dua
hewan untuk dewa-dewa rumah tangga (pilo-
got) dan memberi tahu mereka tentang perni-
kahan yang akan datang. Setelah makan
bersama keenam orang itu, yang tidak banyak
dimakan dan karenanya cepat berakhir, kedua
sopit perempuan memegang tangan Kkiri
pengantin perempuan dan meletakkan kacang
pinang di atasnya, setelah itu mereka menu-
tupinya dengan tangan kanan pengantin laki-
laki. Di beberapa daerah, seorang dukun mela-
kukan pekerjaan ini. Sopit kemudian menekan

94

tangan kedua pria dan wanita dengan erat dan
berkata: "Sekuat kalian berdua memegang
kacang pinang sekarang, sekuat itulah perni-
kahan kalian nanti; kalian tidak boleh marah
satu sama lain tetapi mulai malam ini kalian
harus sehati". Kemudian mereka menempelkan
kedua tangan pasangan pengantin itu pada dada
laki-laki, kemudian pada dada perempuan.
Setelah ini, pinang dibagi menjadi dua dan
kedua mempelai harus mengunyah setengah-
nya; masing-masing meletakkan hasil kunyah-
an pada telapak tangan mereka dan kemudian
sopit meletakkan kedua tangan berdampingan
untuk membandingkan warna hasil kunyahan
dan untuk melihat apakah keduanya terlihat
bagus dan merah. Jika demikian halnya, maka
baik laki-laki maupun perempuan akan ber-
umur panjang. Jika hasil kunyahan salah satu
lebih pucat daripada yang lain maka yang
terakhir akan mati sebelum yang pertama.
Akhirnya, laki-laki memakan hasil kunyahan
perempuan dan perempuan memakan hasil
kunyahan laki-laki.

Setelah upacara ini, keluarga dari kedua
belah pihak berusaha untuk memberikan ber-
bagai macam nasihat dan saran kepada pasang-
an tersebut. Ketika tidak ada lagi yang perlu
dikatakan, keempat sopit membawa pasangan
pengantin baru ke kamar mereka, di mana
pengiring pria dan wanita juga bermalam: sopit
pria tidur di sebelah pengantin pria; sopit
wanita di sebelah pengantin wanita. Sopit juga
bertugas untuk memberi tahu pasangan tersebut
tentang berbagai hal. Misalnya, mereka
memberi tahu wanita bahwa jika dia sedang
menstruasi (bolokon), dia harus segera mem-
beri tahu suaminya dan bahwa pria tersebut
harus berpantang.

Setelah malam pertama, satu sopit pria dan
satu sopit wanita kembali ke rumah mereka;
setelah malam kedua, pasangan sopit kedua
juga pergi. Masing-masing dari mereka mene-



rima dua piring tanah liat sebagai hadiah atas
usaha mereka. Konon, hal ini dilakukan agar
pasangan muda yang sudah menikah itu ter-
biasa satu sama lain. Selama sopit belum
kembali ke rumah mereka sendiri, pasangan
tersebut tidak boleh pergi ke mana pun.

Di Gonggong di Pulau Banggai, saya
diberitahu bahwa sopit menemani kedua mem-
pelai selama 6 malam; Setelah itu, pasangan
muda tersebut mengantar masing-masing sopit
ke rumahnya.

Kami tidak mengetahui adanya perintah
kepada pemuda tersebut untuk mengambil
kayu, merenovasi tangga rumah dan adat
istiadat serupa sebagaimana yang berlaku di
suku-suku di Sulawesi Tengah. Di beberapa
daerah, pasangan muda tersebut boleh pergi ke
mana saja setelah sopit pergi; di tempat lain,
pasangan pengantin baru harus tinggal di
rumah selama 7 atau 14 hari.

Hubungan keluarga.

Ketika pasangan muda itu diizinkan me-
ninggalkan rumah wanita itu, pria itu segera
membawa istrinya ke rumah orang tuanya. Di
timur, di antara mian Banggai, ibu pria itu
memberikan piring tembaga, seekor kambing,
seekor babi, atau sesuatu yang serupa kepada
menantu perempuannya pada kesempatan ini;
dan setelah mereka mengunyah sirih bersama,
pasangan itu kembali ke rumah wanita itu.

Di barat, di antara mian Sea-sea, wanita
muda itu membawa beberapa ekor ayam
bersamanya ketika dia mengunjungi mertua-
nya. Salah satu dari burung-burung ini disem-
belih oleh seorang dukun sebagai persembahan
kepada dewa-dewa rumah tangga pria itu dan
mereka diminta untuk berbelas kasih kepada
wanita muda itu. Jika dari posisi isi perut ayam
itu tampak bahwa para dewa bersikap baik,
maka itu baik; jika tidak demikian, maka ayam
kedua juga disembelih.

Albert C. Kruyt

Di Timur, aturannya adalah pria itu terus
tinggal dengan wanita itu atau wanita itu
pindah bersama pria itu. Yang pertama adalah
yang paling umum. Di Barat, pasangan muda
menghabiskan tahun pertama tinggal di rumah
orang tua laki-laki selama sepuluh hari atau
sebulan dan kemudian tinggal di rumah wanita
selama waktu yang hampir sama. Apakah mas
kawin telah dibayarkan atau belum tidak
berpengaruh pada hal ini; mas kawin hanya
berfungsi untuk memastikan bahwa pasangan
tersebut memiliki anak dan mereka bertahan
hidup.

Apakah laki-laki tersebut tinggal dengan
wanita tersebut atau sebaliknya, atau apakah
pasangan muda tersebut membagi waktu
mereka antara kedua rumah orang tua, pada
saat mercka memiliki satu atau dua anak, laki-
laki tersebut akan membangun rumahnya
sendiri. Segera setelah menikah, laki-laki dan
perempuan masing-masing memulai ladang
mereka sendiri tetapi selama ini belum
membuahkan hasil, pasangan pengantin baru
tersebut dibiayai oleh orang tua mereka
masing-masing.

Suami istri harus menghormati mertua.
Permintaan mereka tidak boleh ditolak mentah-
mentah, dan perintah mereka harus dilaksana-
kan. Peralatan makan mereka tidak boleh
digunakan oleh menantu laki-laki atau perem-
puan. Mereka harus sangat berhati-hati untuk
tidak berbicara tidak sopan tentang mertua.
Namun, menyebut nama mertua tidak dilarang
di sebagian besar tempat. Nama orang tua
sendiri juga diucapkan tanpa ragu-ragu. Hanya
di timur ada keraguan dalam hal ini.

Dengan tidak bersikap terhadap mertua
sebagaimana mestinya, seseorang membawa
dirinya ke dalam keadaan bobuntus: orang
yang bersangkutan mulai menderita penyakit
yang tak kunjung sembuh dan perlahan-lahan
melemah. Ada orang yang begitu takut dengan

95



Studi Banggai

bobuntus sehingga mereka bahkan tidak mau
makan di hadapan mertuanya sebelum mereka
memberikan izin. Jika seseorang mengira
bahwa seseorang telah jatuh ke dalam keadaan
bobuntus, maka mertuanya memasukkan kaki
tersebut ke dalam baskom berisi air yang
kemudian diminum dan dibasuh oleh orang
yang terkena. Kemudian mertuanya menyata-
kan: "Sekarang bobuntusnya sudah hilang!"

Sering kali juga seseorang membuat nazar
(bapusi) kepada dewa-dewa rumah tangga:
"Jika aku telah terbebas dari penyakitku (akibat
bobuntus), aku akan mengorbankan seekor
ayam".

Baik mertua maupun anak-anak hasil per-
kawinan disebut monianan. Saudara laki-laki
dan perempuan istriku disebut daok. Saudara
laki-laki dan perempuanku disebut soloiba
istriku. Suami saudara perempuan istriku dise-
but andalan. Ayah disebut tama, untuk pang-
gilan: mama. Ibu disebut tina, untuk panggilan:
nene. Saudara laki-laki dan ibu disebut pipiku;
saudara perempuan ayah dan ibu disebut kaka
B(anggai), fete S(ea-sea). Saudara laki-laki dan
perempuanku disebut ufu. Anak saudara laki-
laki atau saudara perempuanku disebut pina-
nak; cucu saudara laki-laki adalah mantolidan
susu (lihat di atas). Taua adalah kakek; rate
adalah nenek; tumbu adalah cucu.

Pernikahan ganda.

Di antara suku Banggai dan suku Sea-sea,
pernikahan ganda (ampi atau tangkalabang)
tampaknya jarang terjadi. Sangat sedikit yang
memiliki tiga istri. Banyak yang menceritakan
tentang seorang Kepala Suku (fonggol) Toko-
long di masa lalu yang memiliki dua belas istri.
Setiap hari, masing-masing istri memasak
sepotong keladi (Colocasia) untuk pria tersebut
dan semua potongan ini dibawa kepadanya
pada waktu makan.

Tanpa kecuali, beberapa istri dari satu pria

96

tinggal bersama di rumah yang sama. Setiap
wanita memiliki ladangnya sendiri dan beban
yang dipikul pria hanyalah membantu setiap
wanita dalam persiapan ladangnya. Sering
terjadi, saya diberitahu, bahwa salah satu istri
dari pria yang sama miskin, yang lain kaya;
yang pertama kemudian harus meminta kepada
wanita kaya itu segala macam hal yang dibu-
tuhkan atau ingin dimilikinya sehingga wanita
miskin itu berutang padanya dan karenanya
menjalin hubungan pelayanan (tano) dengan-
nya. Kadang-kadang terjadi bahwa seorang
wanita menolak ketika suaminya ingin meng-
ambil istri kedua. Kemudian dia memberinya
hadiah untuk membujuknya agar menuruti
keinginannya. Hadiah ini disebut tamboyo
"upah" (dari tambo, menyewa, memberi upah).
Kadang-kadang terjadi bahwa kedua wanita itu
bertengkar satu sama lain. Maka, istri tertualah
yang harus didamaikan dengan hadiah (mang-
kuk tembaga dengan kaki, seekor kambing,
atau sesuatu yang serupa); ini disebut ponsudai
"menginjak dengan (suda)", yaitu kemarahan
wanita itu.

Perceraian.

Ketika suami meninggalkan istrinya tanpa
alasan yang jelas, ia pergi “hanya dengan
mengenakan pakaiannya”. la meninggalkan
rumah dan harta benda yang diperolehnya
selama pernikahan. Begitu pula istri yang
meninggalkan rumah dan keluarganya jika ia
tidak ingin lagi tinggal bersama suaminya
karena tidak menyukainya. Anak-anak berga-
bung dengan ayah atau ibu sampai mereka
sudah cukup dewasa untuk menentukan pilihan
mereka sendiri. Jika suami dan istri sepakat
untuk bercerai (perceraian disebut pobauntal),
yaitu dengan persetujuan bersama maka se-
orang dukun (falapu) datang untuk memisah-
kan mereka; dukun yang lebih baik diambil
untuk ini telah memohon kepada dewa-dewa



rumah tangga sebelum pernikahan pasangan ini
dan telah memberitahu mereka tentang ikatan
pernikahan. Dukun kemudian memberi tahu
dewa-dewa rumah tangga bahwa suami dan
istri akan berpisah. Kemudian ia mengambil
sehelai daun jagung kering seperti yang
digunakan untuk melinting rokok, atau kacang
sirth atau pinang; Ujung-ujung benda ini
dipegang oleh laki-laki dan perempuan,
kemudian dukun memotong daun atau kacang
pinang pada kotak sirih tembaga sambil
berkata: "Sekarang kalian berpisah". Kedua
potongan daun dan kacang itu dibuang.

Ketika dewa-dewa rumah tangga diberitahu,
seekor ayam, seekor babi atau seekor kambing
harus disembelih. Jika perceraian sebelumnya
diucapkan oleh Kepala (tonggol), pasangan itu
juga harus menyediakan dua piring tembaga
kecil, satu untuk tonggo!/ dan satu untuk
pembantunya, yang disebut fano "tanah", sebu-
tan yang sama seperti untuk seseorang yang
berada dalam hubungan pelayanan dengan
orang lain.

Jika perceraian diucapkan menurut adat,
maka suami dan istri masing-masing tetap
memiliki ladang mereka sendiri karena seperti
yang telah dicatat, suami dan istri masing-
masing mengelola ladang yang hasilnya
mereka saling membantu dan bersama-sama
memberi makan anak-anak. Barang-barang lain
yang diperoleh selama pernikahan mereka dan
yang sebagian besar terdiri dari perkakas
tembaga dan hewan peliharaan dibagi menjadi
tiga bagian, yang 2 bagian untuk suami dan 1
bagian untuk istri. Jika istri tidak memberikan
alasan untuk bercerai, suami juga harus
mengisi keranjang jinjingnya (potutu bois)
dengan ubi.

Ketika pasangan tersebut memiliki anak-
anak yang belum dapat mengurus diri sendiri,
laki-laki hanya mengambil kebutuhan pokok
dan menyerahkan sisanya kepada wanita untuk

Albert C. Kruyt

mengurus anak-anak. Rumah biasanya menjadi
milik wanita tetapi wanita biasanya lebih suka
kembali ke rumah orang tuanya di mana dia
mendapatkan dukungan dan bantuan. Selain
itu, rumah-rumabh tersebut pernah dibuat sangat
tidak layak sehingga harus direnovasi setiap
dua tahun.

Pasangan yang bercerai dapat bersatu kem-
bali. Syarat-syarat untuk ini tidak selalu sama.
Jika pasangannya masih muda dan orang tua
wanita yang ditolak, yang menjadi tempat
berlindungnya, masih hidup, maka orang tua
tersebut biasanya meminta denda sebesar 2
atau 3 kotak sirih (sauba atau toba) dari pria
yang bertobat sebagai denda sebelum mereka
memberikan anak perempuan mereka kepada-
nya lagi. Jika wanita yang diceraikan itu man-
diri dari orang tuanya, maka terserah sepenuh-
nya padanya apakah dia ingin menerima
kembali pria itu tanpa basa-basi, itu pun setelah
membayar hadiah perdamaian (pinda). Bagai-
manapun, pada reuni semacam itu seekor babi
atau kambing harus disembelih untuk menye-
nangkan para dewa rumah tangga dalam ikatan
yang baru ini.

Perzinahan.

Kasusnya berbeda jika wanita tersebut telah
melakukan perzinahan (basalano). Pada zaman
dahulu, pasti terjadi lebih dari satu kali bahwa
kedua pezina terbunuh, tetapi hal seperti itu
hanya terjadi karena nafsu birahi. Bamalue
adalah suasana hati suami yang tersinggung
yang membuatnya membunuh pihak yang
bersalah, jika dia tidak dicegah untuk mela-
kukannya. Jika istri yang berzina telah dibunuh
satu kali, pezina tersebut tidak dapat dima-
afkan. Jika dia melarikan diri, dia dicari dan
bahkan setelah bertahun-tahun, dia akan tetap
dibunuh jika dia ditemukan.

Namun, biasanya kesalahan yang dilakukan
baru terungkap kemudian dan kemudian kasus-

97



Studi Banggai

nya dibahas. Aturan sebelumnya adalah bahwa
pezina harus membayar mas kawin satu kali
sebagai hukuman dan begitu pula istri yang
berzina. Setelah membayarnya, pernikahan
tersebut bubar dan pezina dapat menikahi
wanita yang berzina tanpa membayar mas
kawin untuknya. Di Pulau Banggai, ini ber-
beda. Di sini, pezina tidak pernah diizinkan
menikahi wanita yang berzina. Di pulau ini, di
sekitar istana, saya diberitahu bahwa dulu ada
aturan bahwa suami yang disakiti boleh mem-
bunuh yang bersalah. Kemudian, dengan dan
setelah kedatangan Pangeran Mandapaar, pem-
bunuhan tidak disengaja dilarang dan kedua
pihak yang bersalah masing-masing dihukum
dengan 100 kali cambukan rotan. Kemudian,
hukuman ini diubah menjadi tiga bulan penjara.
Suami yang disakiti menerima semua harta
benda dan anak-anak.

Jika wanita yang berzina tidak ingin men-
ceraikan suaminya yang sah dan dia meneri-
manya lagi, maka hukuman bagi pezina
dibatalkan dan wanita itu hanya perlu mem-
bayar mas kawin untuk dirinya sendiri satu kali.
Biasanya dia tidak mampu membayar ini dan
kemudian dia menjadi bertanggung jawab
(tano) kepada suaminya seumur hidupnya.
Ladang yang dia garap kemudian menjadi
milik suaminya; bagian dari barang-barang
yang diperoleh bersama yang menjadi haknya,
kembali kepada suami; anak-anak hanya milik
suami dan mas kawin yang diterima untuk anak
perempuan dari pernikahan itu tidak dibagi
tetapi sepenuhnya menjadi milik suami.

Jika wanita itu tidak menginginkan hubung-
an ini dengan suaminya, dia dapat mengambil
barang-barang yang diperlukan untuk hukuman
dari orang lain dan kemudian dia masuk ke
dalam hubungan kerja yang sama dengan orang
lain itu. Dalam kasus terakhir, ia masih
memiliki kesempatan untuk menjadi bebas
sepenuhnya karena selain bantuan yang

98

diberikannya kepada kreditur dalam pekerjaan
ladangnya, ia dapat melunasi utang dengan
suatu objek yang dimilikinya, serta dengan
bagiannya dari mas kawin anak-anak perem-
puannya. Jika wanita itu meninggal sebelum
utangnya dilunasi, ladangnya dan bagian yang
dimilikinya atas anak-anaknya akan kembali
kepada kreditur.

Jika seorang pria yang sudah menikah
melakukan perzinahan, ia akan dikenai denda
oleh istrinya yang marah. Besarnya denda ini
tidak ditetapkan; agaknya denda ini harus
dipahami sebagai pemberian dari pria yang ber-
salah kepada istrinya untuk meredakan
kemarahannya.

Dipercayai bahwa perzinaan yang dilakukan
memiliki efek magis yang fatal bagi orang-
orang di sekitarnya selama kejahatan tersebut
tidak diketahui dan karenanya tidak ditebus.
Jika perzinaan telah terjadi, salah satu teman
serumah pezina dapat jatuh sakit karena efek-
nya. Inses yang tidak diketahui seperti itu
disebut balolimpat; ketika dukun datang untuk
mengobati orang sakit, ia dapat menentukan
apakah balolimpat adalah penyebab penyakit
tersebut. Ia kemudian memberitahukannya dan
jika orang yang bersalah tetap berdiam diri dan
tidak mengakui perbuatannya, orang sakit itu
harus mati. Pengakuan seperti itu hanya perlu
dilakukan kepada dukun, yang merahasiakan
masalah tersebut.

Hukum waris.

Hukum waris sederhana. Menurut informasi
yang diperoleh, bahkan Islam di kalangan
orang Banggai Muslim tidak dapat melanggar
aturan kuno dalam hal ini. Ketika ayah dan ibu
telah meninggal, warisan (pusaka) dibagi sese-
gera mungkin di antara anak-anak, dengan
masing-masing anak laki-laki dan perempuan
menerima bagian yang sama. Di Tatabau (mian
Sea-sea) saya diberitahu bahwa anak tertua



(laki-laki atau perempuan) mendapat sedikit
lebih banyak daripada yang lain hanya karena
ia yang tertua. Namun, di Pulau Banggai,
seorang anak laki-laki mendapat dua kali lipat
lebih banyak daripada anak perempuan.

Jika anak-anaknya masih kecil, harta waris-
an dikelola oleh paman atau bibi, baik dari
pihak ayah maupun ibu. Misalnya, jika hewan
ternak dibutuhkan untuk membuat hidangan
kurban guna menyembuhkan salah satu anak
yatim, maka hewan tersebut diambil dari harta
warisan.

Jika salah satu dari pasangan meninggal
dunia dan masih ada anak, harta warisan tidak
dibagi, tetapi dikelola oleh orang tua yang
masih hidup. Namun, jika pasangan tersebut
tidak memiliki anak dan salah satu dari mereka
meninggal, harta warisan dibagi menjadi tiga
bagian: jika laki-laki meninggal, dua bagian
untuk keluarganya dan satu bagian untuk janda.
Jika perempuan meninggal, satu bagian untuk
keluarga perempuan dan dua bagian lainnya
menjadi milik duda. Namun, biaya pemakaman
almarhum dibayar terlebih dahulu dari satu
atau dua bagian tersebut.

Kehamilan.

Kehamilan seorang wanita dapat disimpul-
kan dari perubahan penampilannya. Wajahnya
pucat dan kekuningan; dia banyak berkeringat,
segera kehabisan napas; dia menginginkan
segala macam hal yang biasanya tidak dia
inginkan; menstruasi (bolok; bolokon "men-
struasi")? tidak terjadi.

Jika wanita itu tetap sehat dan tidak banyak
menderita karena kehamilannya, tidak terjadi
apa-apa. Hanya ketika dia merasa tidak enak
badan sepanjang waktu, dia "diobati" oleh
orang-orang yang mengatakan bahwa mereka

2 Ketika seorang wanita sedang menstruasi, dia tidak
diperbolehkan pergi ke ladang karena ubi akan

Albert C. Kruyt

tahu sesuatu tentang hal itu: dia dipijat (inadu
dari kata adu). Dewa-dewa rumah tangga
(pilogot) juga didoakan (kinoloboki) agar per-
salinannya berhasil dan mereka dijanjikan
(bapusi) pesta pengorbanan (batong) akan
dirayakan ketika anak itu lahir dengan sehat
dan baik. Di Tinangkung (mian Banggai)
seseorang berjanji untuk memberi pilogot se-
buah tolos. Tolos (Bare'e: tolo) adalah peng-
ganti, sesuatu yang menggantikan sesuatu yang
lain; benda ini biasanya berupa cincin perak.
Cincin ini ditaruh dalam mangkuk berisi
minyak dan dengan minyak ini anak itu, jika
ada, digosok; cincin itu diawetkan dengan hati-
hati sebagai bagian dari si kecil. Tindakan
seperti itu disebut montolos atau batolos.

Saya belum pernah mendengar cerita ten-
tang kelahiran istimewa di mana seorang
wanita melahirkan seekor binatang. Di daerah
pesisir orang pernah mendengar tentang wanita
yang melahirkan seekor buaya tetapi fakta
pastinya tidak diketahui sehingga dapat
diasumsikan bahwa cerita-cerita ini bukan
milik orang Banggai. Istri Kepala Suku Kotupa
di Tinakin (dekat kota utama Banggai) konon
pernah melahirkan sejenis ikan (gurita). Sang
ayah memasukkan gurita itu ke dalam tabung
bambu dan membawanya bersamanya sampai
ia meninggal. Konon, benda yang menyem-
buhkan banyak orang sakit itu memiliki
kekuatan istimewa.

Saya mendengar cerita berikut tentang per-
kawinan manusia dan binatang (ular): Dahulu
kala ada seorang gadis yang dipanggil Ko-
aluno, si Kedelapan, karena ia adalah anak
bungsu dari 8 bersaudara. Suatu hari, ketika
berjalan di hutan, ia melihat sebuah pohon
berlubang dan mengetuknya. Keluarlah seekor
ular yang langsung merasukinya. Gadis itu

membusuk. Selain itu, dia tidak perlu khawatir.

99



Studi Banggai

tidak takut pada binatang itu dan dia pergi ke
pohon itu berulang kali sampai akhirnya ular
itu juga ikut bersamanya ke rumahnya dan
tinggal di sana. Semua orang takut ketika mere-
ka melihat ular itu pergi ke ladang bersama
istrinya.

Ibunya pergi untuk melihat ke kamar kecil
tempat pasangan aneh itu menginap di malam
hari dan melihat seorang pria tampan berbaring
di samping putrinya. Dia berteriak dengan
takjub: "Saya pikir putri saya menikah dengan
seekor ular tetapi ternyata dia seorang pria!"
Kemudian dia meninggal. Tetapi ular itu meng-
gosok rambut istrinya dengan minyak kelapa
dan menyuruhnya untuk meniupkannya ke
tubuh ibunya. Ini menghidupkannya kembali.

Ibunya ingin suami putrinya tetap menjadi
manusia; jadi suatu hari dia membakar penya-
marannya. Keesokan paginya pria itu mencari-
nya dan ketika dia tidak menemu-kannya, dia
marah, pergi ke laut dan menjadi buaya (buea).
[tu sebabnya buaya memakan orang karena
mereka marah tentang pemba-karan penyamar-
an mereka. Ular itu menyandang nama Odoon
"jauh". Odoon ini menjadi nenek moyang (pilo-
got) buaya dan di tempat-tempat yang banyak
terdapat hewan ini, Odoon dipanggil dan se-
ekor anjing dikorbankan un-tuknya agar buaya
tidak menyakiti manusia. Ketika seekor buaya
mengancam manusia dan manusia memanggil
Odoon, monster itu mendesis.

Albino kadang-kadang ada, tetapi hanya di
bagian timur di antara Mian Banggai. Saya
diberitahu tentang tiga orang seperti itu; tidak
seorang pun dari mereka menikah selama hidup
mereka. Tidak ada alasan yang dapat diberikan
untuk asal usul penyimpangan dari tipe normal
ini.

Dilarang saat hamil.

Seperti di tempat lain di Kepulauan Indo-
nesia, ibu hamil di Kepulauan Banggai harus

100

mengurus segala macam hal. Begitu matahari
terbenam, ia harus tinggal di dalam rumah dan
tidak boleh keluar sampai hari terang; ini ber-
kaitan dengan banyaknya roh yang menghantui
kegelapan. Udara penuh dengan kejahatan ter-
utama saat bulan sedang terbit. Ketika hujan
disertai terik matahari (bua sasak) menim-
panya, ia harus segera mencari tempat ber-
teduh karena hujan seperti itu sangat berbahaya
bagi kesehatan.

Ketika ia pulang ke rumah dengan keranjang
gendongannya, ia harus segera mengosongkan-
nya agar anak itu juga segera keluar saat
waktunya tiba. Untuk mencegah segala halang-
an terhadap kelahiran si kecil, ibu hamil tidak
boleh mengenakan kalung, tidak boleh mengi-
katkan kain gendong di dada dan bahunya,
tidak boleh duduk di ambang pintu; tidak boleh
ada orang yang berjalan di belakangnya.

Penjepit yang ia gunakan untuk mengambil
potongan ubi dari dalam periuk tidak boleh
ditinggalkan di sana. Ia tidak boleh memakan
ubi yang telah tumbuh besar terjepit di antara
batu. Tidak boleh membelah pinang dengan
pisau dengan cara memukulkan pisau tersebut
ke lantai karena dapat menyebabkan bayi me-
ninggal saat jatuh ke lantai. Tidak boleh mema-
kan umbi ubi yang patah saat dipanen karena
dapat menyebabkan keguguran. Menurut ma-
syarakat, keguguran juga terjadi saat ibu mem-
bantu membakar kayu yang ditebang di ladang,
saat makan atau mengangkut tebu, saat makan
pisang atau nanas yang sudah masak (kakapa-
laang). Tidak boleh membawa dua keranjang
kosong di punggung sekaligus kare-na dapat
melahirkan bayi kembar. Tidak boleh menda-
tangi rumah orang yang sedang sekarat atau
berjalan di bawah pohon tumbang karena dapat
menyebabkan bayi lahir mati. Tidak boleh
menyentuh rotan atau tali yang digulung karena
dapat melilitkan tali pusar di leher bayi. Tidak
boleh memakan ikan jenis sapi yang bermata



besar dan bermulut lebar serta membuat lubang
di dasar laut karena dapat menyebabkan bayi
lahir mati.

Bagi calon ayah juga ada beberapa hal yang
dilarang: tidak boleh memotong rambutnya,
tidak boleh membuat gagang golok dan tidak
boleh membunuh binatang apa pun; membunuh
ular khususnya akan berakibat fatal pada kela-
hiran anak. Jadi, seorang dukun tidak boleh
mengorbankan ayam atau binatang lain untuk
dewa-dewi rumah tangga selama istrinya
hamil.

Kemandulan .

Kemandulan (kamba) memang terjadi.
Tidak diyakini bahwa hal ini disebabkan oleh
kelalaian adat. Kelalaian seperti itu hanya akan
mengakibatkan anak-anak yang lahir tidak
bertahan hidup lama. Satu-satunya hal yang
dapat dilakukan untuk mengatasi kemandulan
adalah dengan memberikan persembahan kepa-
da dewa-dewa rumah tangga agar mereka dapat
mewujudkan keinginan pasangan tersebut
untuk memiliki anak. Doa dengan persembah-
an seperti itu (koloboki) juga merupakan satu-
satunya hal yang dapat dilakukan ketika
pasangan tersebut selalu memiliki anak perem-
puan dan salah satu dari mereka ingin memiliki
anak laki-laki; atau ketika salah satu dari
mereka hanya memiliki anak laki-laki dan tidak
memiliki anak perempuan. Dalam kasus perta-
ma, doa seseorang ditujukan secara khusus
kepada pilogot Balani, personifikasi keberani-
an dan kepahlawanan, dewa yang bertugas
untuk melindungi keluarga. Dalam kasus ke-
dua, doa ditujukan kepada Pali, dewi yang
memastikan kesejahteraan keluarga.

Ada yang mengklaim bahwa jika seorang
pria selalu tidur di sisi kanan istrinya, anak
yang diharapkan adalah seorang anak laki-laki;
jika dia selalu tidur di sisi kiri istrinya, istrinya
akan melahirkan seorang anak perempuan. Jika

Albert C. Kruyt

beberapa anak meninggal tak lama setelah
dilahirkan, ibunya berjanji bahwa saat ia hamil
lagi, ia akan memberikan anaknya kepada
orang lain, misalnya saudara perempuannya.
Saat anak kecil itu lahir, orang lain itu akan
membelikannya dengan 7 buah pinang, 7 buah
sirth, 7 buah piring dan 7 umbi siondong,
sejenis umbi yang berbuah merah. Jika ibu
angkat tidak dapat menyusui anak itu, ibu
kandung selalu datang ke rumah perempuan
lain itu untuk melakukannya; ia tidak boleh
membawa anak kecil itu ke rumahnya sendiri.
Jika ibu angkat adalah bibi dari anak itu, anak
itu tidak boleh menikah dengan salah satu anak
bibinya sendiri saat ia dewasa; anak-anak ini
dianggap sebagai saudara laki-laki dan saudara
perempuannya.

Kehamilan di luar nikah.

Jika seorang gadis dihamili di luar nikah,
maka akan dilakukan penyelidikan untuk
mencari tahu siapa ayah dari anak yang belum
lahir tersebut. Kemudian, ia dipaksa untuk
menikahi gadis tersebut. Jika ia menolak, maka
ia akan didenda. Denda ini biasanya berupa dua
lempengan tembaga (dulang) dan seekor kam-
bing. Jika laki-laki tersebut menolak untuk
menikahi gadis tersebut maka hal ini disebut
pobean; ini juga merupakan nama denda yang
harus dibayarkannya. Jika ia setuju untuk
dikawinkan secara paksa maka hal ini disebut
pobaba yang berarti kawin bersama.

Jika seorang laki-laki di kota utama Banggai
telah menghamili seorang gadis dan ia menolak
untuk menikahinya maka ia akan dicambuk
sebanyak 40 kali atau didenda sebanyak 30
gulden. Kadang-kadang orang tersebut diku-
rung dalam kurungan sampai ia setuju untuk
menikahi gadis tersebut.

Sering kali laki-laki tersebut menyangkal
kesalahannya dalam menghamili gadis terse-
but. Dalam kasus seperti itu, ia harus mem-

101



Studi Banggai

buktikan ketidakbersalahannya dengan mema-
sukkan tangannya ke dalam air mendidih; jika
keluar tanpa kerusakan, ia dianggap tidak
bersalah.

Lebih dari sekali terjadi bahwa gadis itu
menyembunyikan kehamilannya dan mencoba
untuk membuang embrio dengan satu atau lain
cara (tinuong "dibuang") dengan segala macam
tindakan yang memaksa, berlari kencang,
membawa barang-barang berat, membiarkan
dirinya jatuh dari ketinggian, memijat. Di
antara semua jenis cara lain, memakan nanas
mentah panggang disebutkan kepada saya
sebagai cara yang sangat efektif. Jika ia tidak
berhasil melakukan aborsi, ia melahirkan
anaknya di hutan belantara dan menguburnya,
atau membuangnya.

Proses persalinan.

Ketika wanita hamil merasa bahwa waktu-
nya sudah dekat, ia menanggalkan baju dan
perhiasannya, lalu duduk di atas papan, supapa.
Seseorang, laki-laki atau perempuan, saudara
sedarah atau bukan, duduk di belakangnya,
dengan punggung membelakanginya; wanita
tersebut bersandar pada orang tersebut. Di de-
pannya, sepotong kayu diikatkan ke lantai
papan sehingga ia dapat menopang dirinya
dengan kakinya; tidak ada yang diletakkan
untuk dipegangnya; ia memegang lututnya
dengan kedua tangannya. Terkadang ia dipe-
gang dari belakang dengan kedua bahunya.

Tidak ada bidan yang sebenarnya tetapi ada
banyak wanita yang telah memperoleh penga-
laman dalam persalinan dan mereka dengan
senang hati dimintai nasihat pada saat-saat
seperti itu. Mereka disebut tolometa atau tolo-
taap “tukang pijat” (tolo menunjukkan sese-
orang yang terampil dalam apa yang ditun-
jukkan oleh kata kerja berikut). Orang-orang
seperti itu tidak hanya dipanggil saat persalinan
tetapi mereka juga bertugas sebagai dokter

102

untuk penyakit tertentu. Jika seorang tolotaap
telah menolong persalinan, ia menerima upah
untuk itu: di Tatabau 2 piring, 2 ekor ayam dan
beberapa kain katun. la menerima upah ini saat
bayi berusia 2 atau 3 hari; jika bayi meninggal
sebelum waktu itu, ia tidak menerima apa pun.

Jika persalinan berjalan normal, tidak ada
orang asing yang dipanggil; semuanya berjalan
"secara otomatis". Ibu, bibi, atau saudara pe-
rempuan dari wanita yang akan melahirkan
memberikan bantuan yang diperlukan. Hanya
jika prosesnya tidak berjalan lancar, mereka
mempertimbangkan apakah akan memanggil
tolotaap atau dukun (talapu). Dukun mengor-
bankan seekor ayam betina untuk dewa-dewa
rumah tangga (pilogot) dan meminta bantuan
mereka agar bayi tersebut lahir dengan selamat.
Jika ini tidak membantu, dukun membiarkan
roh memasukinya sehingga mengungkapkan
alasan mengapa bayi tersebut terlambat dike-
luarkan.

Ada berbagai penyebab yang membuat
proses kelahiran menjadi sulit dan lama. Roh-
roh seperti Telebo (roh hutan) dan Neyuk (roh
yang berjalan dalam bentuk anjing) dapat
menghentikan proses tersebut. Mungkin dewa-
dewa rumah tangga (pilogof) merasa diabaikan.
Perzinahan mungkin telah dilakukan. Hal ini
tidak harus dilakukan oleh wanita yang akan
melahirkan tetapi bisa saja dilakukan oleh salah
satu anggota rumah tangga. Seseorang mung-
kin telah melakukan kesalahan yang dibalaskan
kepada wanita yang akan melahirkan. Misal-
nya, mungkin saja seseorang telah mencuri ubi
dari kebunnya; dewa kebun menjadi marah
tentang hal ini dan memberi tahu pemilik kebun
yang akan melahirkan tentang hal itu. Atau
seseorang telah mengucapkan kata-kata jahat
tentang wanita atau suaminya karena mereka
tidak menghormatinya untuk ikan atau hasil
buruan mereka. Atau salah satu pasangan telah
bertengkar dan menggunakan kata-kata kasar;



efek dari kata-kata tersebut menghalangi pe-
nyelesaian proses kelahiran yang lancar.

Jika wanita itu merasa bersalah dalam bebe-
rapa hal, dia mengakui kesalahannya kepada
dukun; ini melanggar larangan yang ada pada-
nya dan anak itu dapat lahir ke dunia. Pada
kesempatan seperti itu dukun banyak bekerja
dengan membuat janji (bapusi) kepada roh-roh,
bahwa ia akan mempersembahkan ini dan itu
jika semuanya berjalan dengan baik. la berbi-
cara kepada dewa-dewa rumah tangga (pilo-
got), meniup tinjunya dan memukul kepala
wanita yang sedang bersalin itu, punggung dan
kedua pahanya dengan tinjunya untuk mem-
buat anak itu keluar.

Cara bayi kecil itu lahir ke dunia menun-
jukkan apa yang dapat diharapkan oleh anak
itu. Adalah normal juga bagi orang Banggai
jika anak itu lahir dalam posisi kepala. Namun,
juga membuat perbedaan apakah ia terbiasa
menghadap ke bawah (nggalaup) atau ke atas
(tetelenga). Dalam kasus pertama, ia tidak akan
hidup lama, dalam kasus kedua, ia akan hidup
lama. Jika anak itu lahir dalam posisi kaki (pau
sule "anak terbalik", atau obulus), seseorang
harus segera mempersembahkan kepada dewa-
dewa rumah tangga (kinoloboki), jika tidak, ia
tidak akan hidup lama. Demikianlah kata mian
Banggai. Mian Sea-sea berpendapat bahwa
dewa rumah tangga Balani kelak akan tinggal
di dalam anak tersebut, dengan kata lain ia akan
menjadi seorang pemberani, seorang talenga
jika ia laki-laki. Jika anak yang lahir dalam po-
sisi kaki tersebut adalah perempuan, ia tidak
akan pernah kekurangan makanan seumur
hidupnya.

Lahir dengan bakodutan (membran embrio)
pada umumnya dianggap sangat baik. Bako-
dutan dikeringkan dan diawetkan. Jika pemi-
liknya sakit, bakodutan dimasukkan ke dalam
air dan orang yang sakit dimandikan dengan air
tersebut. Di tempat lain, bakodutan yang sudah

Albert C. Kruyt

kering dimasukkan ke dalam minyak setiap
bulan purnama dan anak diolesi minyak ter-
sebut. Hal ini dilakukan selama anak masih
kecil dan diyakini bahwa si kecil kelak akan
menjadi dukun (dukun wanita) yang hebat.
Terutama ketika berada di laut, bakodutan yang
sudah kering memberikan keajaiban; karena
tidak peduli seberapa banyak awan berkumpul,
badai tidak akan pernah mencapai kapal yang
ditumpangi bakodutan.

Sepotong tali pusar yang lepas setelah
beberapa hari diperlakukan dengan cara yang
sama seperti bakodutan. Di antara suku Sea-sea
dikatakan: Jika tali pusar hilang, itu tidak ber-
arti apa-apa; tetapi jika ditemukan lagi secara
kebetulan nanti, pemiliknya pasti akan segera
meninggal.

Kembar disebut pau pinga. Orang-orang
merasa tidak nyaman ketika anak kembar lahir,
saya telah diyakinkan di beberapa tempat, ka-
rena mereka berpikir bahwa hal seperti itu pasti
akan membawa malapetaka. Namun, mereka
tidak ingat bahwa salah satu dari anak kembar
itu pernah terbunuh. Sepasang anak yang ber-
beda jenis kelamin khususnya tidak disukai.
Oleh karena itu, merupakan kebiasaan umum
untuk memberikan salah satu dari dua anak
(biasanya yang lahir terakhir) kepada orang
lain untuk dibesarkan. Ibu angkatnya mungkin
bukan bibi anak tersebut.

Di kalangan mian Banggai saya telah
berulang kali diyakinkan bahwa pada masa
lampau sepasang saudara kembar yang berbeda
jenis kelamin diizinkan untuk menikah satu
sama lain, ya, itu pun disukai. Bahkan seorang
orang Banggai yang sudah menjadi penganut
agama Islam, seorang haji, seorang yang cer-
dik, berkata kepada saya: "Sekarang kita tahu
bahwa itu adalah inses (sele) dan karenanya
tidak diperbolehkan; tetapi dulu kita tidak tahu
hal ini dan perkawinan kembar seperti itu lebih
sering terjadi, jika saja kita berhati-hati agar

103



Studi Banggai

kedua anak itu tidak disusui oleh wanita yang
sama. Bapak-bapak kita mengatakan bahwa
perkawinan kembar sudah diputuskan di dalam
rahim oleh dewa-dewa rumah atau suku
(pilogot).

Di antara suku Sea-sea saya tidak mene-
mukan kepercayaan seperti itu. Kembar yang
berbeda jenis kelamin adalah kejadian yang
jahat di antara mereka. Mereka sangat percaya
bahwa salah satu dari keduanya tidak akan
berumur panjang meskipun mereka segera dipi-
sahkan. Bagaimanapun, para dewa rumah tang-
ga segera dipanggil dengan pengorbanan (mo-
koloboki) untuk menghilangkan malapetaka
yang dapat diakibatkan oleh kelahiran seperti
itu bagi anak-anak itu sendiri dan bagi ling-
kungan mereka. Di Tatabau seekor babi dikor-
bankan untuk anak perempuan kepada pilogot
Pali, dan untuk anak laki-laki seekor anjing
kepada pilogot Balani. Anak itu yang telah
diberikan untuk dibesarkan oleh orang lain ti-
dak akan pernah kembali kepada orang tuanya
sendiri. Oleh karena itu di antara orang-orang
Sea-sea, hidup bersama dua anak yang berbeda
jenis kelamin dalam kandungan dianggap
sebagai inses (sele) yang harus ditebus.

Tinja.

Tali pusar disebut sembeleng. Tali pusar
(lulukan) sering diikat di 2, kadang di 1, kadang
di 3 tempat; ini dilakukan dengan kulit pohon
boniton (waru), atau dengan serat nanas. Ke-
mudian tali pusar dipotong dengan serpihan
bambu (dumeas atau lumeas) pada sepotong
daging kelapa di antara dua ikatan. Kadang-
kadang sepotong kayu bakar yang sudah ter-
bakar, sepotong arang, atau bahkan batu di-
gunakan sebagai alas. Dalam adat Tatabau
jarak pengikatan tali pusar masih berbeda
untuk anak laki-laki dan perempuan; pada anak
laki-laki potongan yang tertinggal di badan
mencapai lutut anak, pada anak perempuan

104

hingga pertengahan paha.

Ari-ari disebut tobuni B., bitolok S. 1a dicuci
dengan santan dan kemudian dibungkus dalam
dua tempurung kelapa, yang di sekelilingnya
diikat kulit kayu yang berbulu (kubang). Tidak
ada abu, garam atau zat lain yang ditambahkan;
hanya ditambahkan serpihan bambu dan kulit
yang berisi air susu ibu, kadang-kadang juga
buah pinang dan pinang. Daging kelapa yang
digunakan untuk ini dipotong-potong dan dike-
ringkan. Anak itu berulang kali digosok dengan
daging kelapa ini, yang terlebih dahulu dikun-
yah halus untuk tujuan ini. Seorang wanita, bia-
sanya yang telah memotong tali pusar, memba-
wa plasenta ke bawah dengan lengannya; ia
telah menutupi kepalanya dengan kain, sehing-
ga perhatiannya tidak teralihkan oleh apa pun.
Ia berjalan sangat lambat dan ia harus berhati-
hati untuk tidak menginjak kotoran hewan, jika
tidak, anak itu tidak akan hidup lama. Dengan
cara ini ia membawa plasenta yang dibungkus
ke sisi utara rumah. Di sana ayah anak itu telah
menancapkan sebuah tonggak yang bercabang
di bagian atas, ke dalam tanah; ia mengambil
plasenta dari wanita itu dan menggantungnya
di tonggak, setelah itu ia menutupinya dengan
tikar hujan, atau tikar tidur, dan mengikat se-
muanya dengan kuat. Pengangkatan plasenta
ini disebut bangatol.

Wanita itu segera kembali ke rumabh, di sana
ia mengambil batu gerinda yang telah disiap-
kan seseorang dan berbaring di lantai, segera
setelah itu seseorang datang untuk menyiram-
kan air ke kakinya. Mereka mengatakan hal ini
dilakukan agar anak itu tidak menangis terus-
menerus. Plasenta tidak diperiksa lebih lanjut,
hanya ketika anak itu banyak menangis, plasen-
tanya dipercikkan air dan mereka berjanji
(bapusi) untuk mengorbankan seekor ayam.
Untuk tujuan ini, buah pinang yang dikunyah
halus diludahkan di telapak tangan (bahan
kunyah seperti itu disebut inangan dan sangat



sering digunakan sebagai obat); kemudian
mereka berkata: "Jika kamu, plasenta, mem-
buat anak itu menangis, lalu memperbaikinya
lagi, maka aku akan menyembelih seekor ayam
untukmu nanti". Kemudian mereka membuat
tanda silang di dahi si kecil dengan bahan
kunyah tersebut.

Jika tongkat tempat menggantungkan bun-
talan itu jatuh, mereka tidak mengangkatnya
lagi. Diusahakan agar plasenta tidak bersen-
tuhan dengan api karena tubuh anak itu akan
dipenuhi luka. Di antara suku Sea-sea, seorang
dukun (talapu) sering kali mengiringi plasenta
saat dibawa pergi. Di tongkat tempat plasenta
digantung, ia menyembelih seekor ayam untuk
memisahkan bayi dari plasentanya agar bayi
tidak menangis. Isi perut ayam diperiksa tetapi
jika tampak tidak bagus, tidak dilakukan pe-
nyembelihan kedua.

Api dinyalakan selama beberapa malam di
tempat di bawah rumah tempat darah wanita
yang akan melahirkan jatuh agar roh-roh jahat
tidak mencelakai.

Di antara orang Banggai yang telah masuk
Islam, plasenta dikubur tidak jauh dari rumah
atau di atap rumah atau digantung di tepi atap.

Perempuan yang sedang melahirkan.

Di seluruh kepulauan kecil ini, ketika se-
orang perempuan meninggal saat melahirkan,
jasadnya dikuburkan dengan cara yang sama
seperti orang yang meninggal karena sakit atau
usia tua. Di kalangan mian Sea-sea, tidak ada
pula ketakutan bahwa arwah orang yang me-
ninggal akan menjadi roh yang akan mencela-
kai manusia. Karena itu, mereka tidak meng-
enal cara untuk melindungi diri dari serangan
roh tersebut. Namun, di mana pun di kepulauan
ini, seorang perempuan hamil akan berhati-hati
untuk tidak pergi ke rumah untuk melayat atas
kematian seorang perempuan yang meninggal
saat melahirkan.

Albert C. Kruyt

Di kalangan mian Banggai, yang sebagai-
mana telah berulang kali dikatakan, lebih ban-
yak berhubungan dengan orang asing daripada
dengan orang sebangsanya yang tinggal di
Barat, ada kepercayaan terhadap pontianak, roh
perempuan yang meninggal saat melahirkan.
Di semenanjung Liang, orang-orang pernah
mendengar nama pontianak tetapi mereka tidak
tahu apa artinya; di kalangan mian Sea-sea,
kata tersebut tidak dikenal. Kini, di kalangan
mian Banggai, orang-orang mengetahui segala
macam cerita tentang roh tersebut. Pontianak,
katanya, bentuknya seperti induk ayam yang
mengeluarkan suara induk ayam saat memang-
gil anak-anaknya. Ada yang berpendapat
bahwa pontianak tidak membuat orang sakit
tetapi hanya membuat mereka takut. Saat men-
dengar suaranya dan tahu namanya, orang itu
memanggilnya dan ia duduk di pangkuan orang
itu. Di sisi lain, ada yang berpendapat bahwa
pontianak mengejar pria dan wanita; jika ia
menyusul seseorang, ia akan mencakarnya;
orang seperti itu kemudian pingsan dan me-
ninggal setelah beberapa hari. Jika seseorang
dianiaya, yang terbaik adalah duduk, memang-
gilnya dan mengulurkan tangan: maka ia tidak
akan menyakiti tetapi menempatkan anaknya
yang selalu ia bawa di lengan orang ini. Orang
itu tidak melihat apa pun tetapi merasakan
dingin menyentuh lengan. Jiwa seorang wanita
yang meninggal saat melahirkan tidak pergi ke
kota orang mati, Pakom, tetapi tetap berada di
kuburan.

Di kalangan masyarakat Banggai, mereka
juga menggunakan cara-cara agar orang yang
meninggal tidak menjadi pontianak. Cara yang
paling umum dilakukan adalah dengan menem-
pelkan sebutir telur ke tangan kiri mayat; roh
tidak akan berani membuka tangan itu untuk
menggaruk karena takut telur akan jatuh. Di
kota utama Banggai mereka memberikan ma-
yat tersebut dua bagian tiram yang berbeda;

105



Studi Banggai

bagian-bagian ini tidak cocok satu sama lain
dan sekarang mereka mengatakan bahwa roh
orang yang meninggal tidak melakukan apa
pun selain menuangkan air dari satu bagian ke
bagian yang lain; atau bahwa ia selalu mencoba
untuk membuat dua bagian yang tidak sama itu
cocok satu sama lain dan dalam pekerjaan ini ia
lupa untuk menyakiti.

Ketika wanita yang melahirkan meninggal
dan anak itu tetap hidup, mereka tidak terbiasa
untuk meletakkan sesuatu yang dapat berfungsi
sebagai anak, misalnya sepotong kayu atau
batang pisang bersama mayat. Hanya di
Kindandal batang pisang dibungkus sebagai
mayat dan dikubur bersama dengan ibunya.

Jika anak dan plasenta telah keluar dengan
sukses, wanita yang akan melahirkan itu
dimandikan dengan air hangat yang sering juga
ditaruh tanaman obat. Punggung dan perutnya
diolesi santan. Kemudian dia berbaring di
papan miring, sosi ngkalangan, dan dalam
posisi ini dia menghangatkan diri (bapilang) di
dekat api unggun yang selalu dia sembunyikan
dengan membelakangi api unggun. Api unggun
ini dibuat di perapian umum tetapi harus tetap
khusus untuknya; tidak ada yang boleh dima-
sak atau dipanggang di atasnya. Waktu dia
tetap di atas papan tidak ditentukan; tergantung
pada keadaan, apakah wanita itu segera merasa
sehat atau tidak; biasanya dia menghangatkan
diri selama dua hingga sepuluh hari. Beberapa
orang mengklaim bahwa wanita itu harus tetap
di dekat api unggun selama 4 atau 9 hari. Orang
Banggai yang telah menjadi penganut Islam
tidak membersihkan papan sampai hari ke-40
setelah melahirkan ketika sebuah pesta diraya-
kan untuk penyucian wanita yang akan mela-
hirkan.

Waktu turunnya juga tidak sama untuk
setiap wanita; ini tergantung pada apakah dia
merasa sehat. Ketika dia keluar rumah untuk
pertama kalinya setelah melahirkan, dia tidak

106

mengambil tindakan pencegahan. Mandi uap
untuk wanita yang akan melahirkan dengan
menggunakan batu-batu bercahaya yang ditem-
patkan di bak air tempat wanita yang akan
melahirkan duduk ditutupi dengan kain, tidak
dikenal oleh orang Banggai, kecuali di bebe-
rapa tempat di pesisir yang kebiasaan ini dia-
dopsi dari masyarakat lain. Banyak yang mem-
biarkan wanita yang akan melahirkan minum
air yang dicampur dengan lada Spanyol segera
setelah melahirkan sehingga perut menjadi
hangat dan darah berhenti mengalir. Daun taipa
(mangga), kulit kayu sosubeng, sosumpa dan
leaku juga direbus dan dia minum air ini terus-
menerus sehingga "luka dalam" akan cepat
sembuh. Rebusan ini diperbarui setiap hari.

Selama beberapa hari pertama wanita yang
akan melahirkan tidak diperbolehkan memasak
selama dia menggunakan papan. Ini akan mem-
buat tubuhnya lemah sehingga dia akan tetap
lemah untuk waktu yang lama. Bagaimanapun,
hal ini tidak boleh dilakukan selama tali pusar
bayi belum lepas; jika tidak, perut bayi akan
membesar. Berbagai makanan dilarang bagi
ibu yang akan melahirkan. Khususnya di Bang-
gai, ada berbagai peraturan: tidak boleh makan
ikan dan sayur yang gatal seperti paloyon; tidak
boleh makan pepaya (Banggai: tapaya).

Untuk merangsang produksi ASI, ibu yang
akan melahirkan minum rebusan daun /osom;
untuk tujuan yang sama, makanannya dibuat
pedas dengan mencampurnya dengan lada
Spanyol. Jika ibu tidak mengeluarkan ASI,
dewa-dewi rumah tangga (pilogot) dijanjikan
(bapusi) sesaji berupa ayam jika mereka mem-
bantunya menyusui bayi dengan membuka
payudara. Selama dua hari pertama, bayi tidak
disusui oleh ibu tetapi disusui oleh wanita lain;
konon, ASI yang keluar pertama kali tidak baik
untuk bayi karena terlalu berlemak. Tidak lama
kemudian, mereka mulai memberi makan bayi
dengan pisang matang. Jika ASI tidak keluar,



wanita lain akan mengambil alih pemberian
ASI. Atas hal ini, ia menerima (tinambo) mang-
kuk tembaga di atas kaki (kandari) sebagai
upah. Jika ibunya meninggal, payudara orang
lain dibeli dengan harga seekor sirth doos
(sauba) atau seekor kambing; terkadang upah
ini mencapai empat kandari. Ibu yang menyu-
sui akan tetap menjaga anaknya bersamanya,
selama ia masih kecil; tetapi ketika ia tidak lagi
membutuhkan payudara, ia akan diberikan
kembali kepada keluarga. Untuk menyapih
anak puting susu diolesi dengan sari daun
pepaya atau paria (Momordica charantia).

Kerabat dan teman datang untuk menjenguk
ibu yang melahirkan; mereka tidak membawa
hadiah untuk ibu tetapi untuk si kecil. Ada yang
memberinya pohon kelapa, yang lain mangkuk
tembaga, ayam atau hewan peliharaan lainnya
dan sejenisnya. Ini disebut pobinihon pau. Di
antara umat Islam, hadiah-hadiah ini hanya
diberikan pada saat anak tersebut disunat.

Jika di beberapa daerah ayah tidak hadir saat
kelahiran anaknya dan ia pulang kemudian, ia
tidak langsung diterima menjadi istri dan anak
tetapi ia harus terlebih dahulu memberi si kecil
sepotong kain katun, seekor ayam dan sejumlah
uang (gulden). Ini disebut podoso, untuk
mencegah kemalangan.

Anak.

Terkadang anak tersebut lahir mati.
Jenazahnya kemudian ditempatkan di dalam
kotak dan dikubur di halaman, tidak jauh dari
rumah. Di Tinangkung (mian Banggai) sebuah
lubang digali di tanah untuk anak yang lahir
mati di sisi barat rumah; lubang ini ditutup
dengan papan dan jenazahnya ditempatkan di
antara keduanya. Di antara suku Sea-sea, jena-
zah seperti itu sering tidak dikubur tetapi
disimpan dalam kotak di sisi rumah. Konon,
jenazah seperti itu memiliki kekuatan khusus.
Salah seorang informan saya di antara suku

Albert C. Kruyt

Sea-sea, seorang dukun, memberi tahu saya
bahwa istrinya pernah melahirkan anak yang
lahir mati. [a meletakkan jenazah itu di dalam
kotak dan menguburnya. Kemudian ia jatuh
sakit dan entah bagaimana ia menemukan
bahwa jenazah itu adalah penyebabnya. Ia
menggalinya dan memberinya tempat di
rumahnya. Sejak saat itu, ia tidak hanya
menjadi lebih baik tetapi jenazah anaknya yang
lahir mati membantunya ketika ia merawat
orang sakit. Ketika bantuannya diminta untuk
orang sakit, ia menyapa kotak itu: "Ikutlah
denganku dan bantu aku untuk membuat si anu
sembuh". Terkadang jiwa anak itu merasukinya
dan memberi tahu apa yang harus dilakukan-
nya. Terkadang terjadi bahwa seorang anak
tidak langsung menangis ketika ia lahir. Anak-
anak seperti itu akan hidup lama, kata mereka.
Untuk membuatnya menangis, mereka memer-
cikinya dengan air dingin.

Ketika dipisahkan dari plasenta, bayi baru
lahir dimandikan dengan air dingin, dibungkus
dengan kain dan dibaringkan di atas tikar di
lantai, atau digendong. Orang yang menerima
dan memandikan bayi akan menerima hadiah
untuknya nanti (sekarang setengah gulden atau
sehelai kain katun). Ini disebut pongobonoi,
untuk membersihkan.

Ayunan, palalan dan kobatan, digunakan di
mana-mana di Kepulauan Banggai. Ayunan ini
memiliki bentuk yang sama dengan yang dite-
mukan di antara orang Toraja yang berbahasa
Bare'e (II, 56): laci yang digantung di kedua
ujungnya dalam lingkaran pada bilah yang
lentur (uyungan), sehingga ayunan dapat dige-
ser ke atas dan ke bawah. Ayunan terbuat dari
tangkai daun pohon sagu atau kayu. Dalam
kasus terakhir, tidak masalah jenis kayu apa
yang digunakan; hanya di Tatabau lebih disu-
kai untuk menggunakan kayu sosoling atau
toloi untuk ini. Yang diperhatikan secara ketat
adalah bahwa ayunan memiliki panjang yang

107



Studi Banggai

tepat. Yaitu: jarak dari puting susu kiri sampai
ujung jari tengah tangan kanan sang ayah yang
terentang. Jika hal ini tidak dipatuhi, anak akan
selalu menangis dalam buaian, ia akan menjadi
kurus dan tidak berumur panjang.

Ketika sang ayah mulai membuat buaian, ia
tidak boleh berbicara; ia harus mengerjakan
pekerjaannya dengan lesu dan lemah seperti
orang yang lelah dan mengantuk; maka anak itu
tidak akan melakukan apa pun lagi selain tidur
dalam buaian. Di antara mian Sea-sea, sang
ayah tidak boleh dikejutkan oleh orang asing
saat melakukan pekerjaan ini karena hal ini
akan memperpendek umur si kecil. Tidak ada
tindakan lain yang diperhatikan.

Anak tidak langsung ditaruh dalam buaian
setelah lahir: di timur dengan mian Banggai
setelah 3, 7 atau 10 hari; di Pulau Banggai 5
sampai 10 hari setelah melahirkan; di Bulagi
setelah 2 hari; di tempat lain setelah 6 atau 8
hari. Di Kindandal posisi bulan juga diperhi-
tungkan: anak diletakkan dalam buaian pada
bulan baru atau bulan purnama atau pada hari
Senin yang dianggap cocok untuk itu.

Meratakan dahi anak juga merupakan hal
yang umum; atau lebih tepatnya: keinginan
untuk meratakan dahi sebagai lawan dari
bagian belakang kepala yang rata yang secara
otomatis tertekan oleh berat kepala. Untuk
tujuan ini, selembar kapas yang dilipat diletak-
kan di dahi bayi tetapi bungkusan ini tidak
cukup berat untuk membuat perubahan apa pun
pada tulang frontal. Bungkusan seperti itu,
yang terkadang hanya terdiri dari daun pohon,
disebut pongoyomii B. "agar terasa", popiisas
"agar menekan".

Lagu-lagu sederhana dinyanyikan saat buai-
an digerakkan ke atas dan ke bawah (babua-
bua B, mangaas S). Satu contoh:

Samalipo poiabato mombul akio "ranting-
ranting samalipo saling bergesekan tetapi tidak
ada angin".

108

Sadodia ko lelang, maka na mombulon "dan
ada pohon lelang, ada angin".

Ketika seorang anak kecil memakan kotor-
annya, ubi yang dimasak dibawa dari rumah
yang darinya mereka tidak pernah menerima
makanan; ini diberikan kepada si kecil untuk
dimakan, sambil berkata: Kaane ko olimu, ko
binalukomo "makanlah harga yang telah diberi-
kan kepadamu, karena kamu telah dijual".

Pesta untuk anak.

Ketika seseorang tidak memiliki alasan
untuk menjanjikan pengorbanan kepada para
dewa rumah tangga selama kehamilan karena
tidak ada fenomena yang mengganggu yang
terjadi, juga tidak ada persalinan yang sulit, jika
semuanya berjalan dengan baik dan si kecil
belum didoakan sebelumnya, tidak ada pesta
kurban yang dirayakan setelah kelahiran si
kecil. Jika seseorang terikat oleh janji, pesta
pengorbanan kecil (batong) dirayakan tujuh
hari setelah kelahiran, di mana seekor kambing
dan ayam disembelih.

Ketika anak dibawa keluar dari kamar,
sebuah gong dipukul untuk menarik perhatian
dewa-dewa rumah (pilogot) kepada si kecil.
Kemudian hewan-hewan disembelih di tiang
tengah tempat roh-roh rumah diyakini tinggal,
setelah dukun (falapu) berbicara kepada pilo-
got dan menjelaskan kepada mereka tujuan
upacara tersebut. Kemudian sang ibu memba-
wa si kecil ke pintu dan kembali ke tiang
tengah. Ketika anak kembali ke kamar, pesta
berlanjut dan ada tarian (osulen) sampai pagi.
Jika pengorbanan hewan yang dijanjikan tidak
disertai dengan perayaan, maka ini disebut
bapalangas (pass. pinalangas).

Dalam hal apa pun, warga dunia baru diper-
kenalkan kepada dewa-dewa rumah tangga
agar mereka tidak "takut" melihat keturunan
baru keluarga mereka. Di Bulagi, perayaan ini
disebut montuonggon "melepaskan jatuh", se-



kitar sebulan setelah kelahiran. Saya tidak
dapat mengatakan apa yang dimaksud dengan
nama ini; mungkin mengacu pada "melepaskan
jatuh dari rumah", yaitu membawa si kecil
turun ke bawah karena ini terjadi untuk pertama
kalinya pada kesempatan ini. Anak itu kemu-
dian dibawa keluar ruangan dan pada kesem-
patan itu tiga ekor ayam disembelih untuk
berbagai dewa rumah tangga: Untuk Pilogot
batanaas, untuk Pali, Mboli, dan Balani (lihat
esai saya "Pilogot masyarakat Banggai dan
dukun mereka" dalam "Mensch en Maatschap-
pij"). Seperti yang dikatakan, setelah perayaan
seperti itu, anak itu diturunkan ke tanah. Di
Bulagi, si kecil menerima hadiah dari ayahnya:
seekor kambing kecil, piring tembaga, atau
sesuatu yang serupa. Hadiah ini disebut potu-
dongii yang berarti "bertengger" (seperti ayam
yang bertengger). Agaknya ini merujuk pada
jiwa (mokou) si kecil, yang akan melekatkan
dirinya pada objek ini.

Bila tidak ada perayaan bagi warga dunia,
jumlah hari yang harus dilalui setelah kelahiran
sebelum ia diturunkan (pongobulus) tidak
terbatas. Bila anak itu lahir di ladang, hal ini
terjadi cukup cepat, setelah sekitar delapan
hari. Dalam kasus mian Sea-sea, seekor babi
disembelih, betapa pun kecilnya. Hal ini dila-
kukan untuk memperlihatkan anak itu kepada
bumi, agar tidak membuatnya sakit. Anak babi
disembelih di tanah, sambil mengucapkan
kalimat berikut: “Bumi, lihatlah anak itu agar
ia tidak berubah (agar tetap sehat); matahari,
lihatlah anak itu, agar ia tidak berubah; untuk
tujuan ini kami memberimu babi ini”. Dari
cawan berisi air, setiap kaki kemudian dipercik
empat atau enam kali dengan daun dracaena,
sambil mengucapkan: Papase ko na monunu-
ton, papase ko manimula ‘“biarkan hidupnya
tersentuh (dengan daun dracaena), biarkan
kekuatannya tersentuh” (dengan memukulnya
dengan daun, biarkan kehidupan dan kekuatan

Albert C. Kruyt

diberikan kepadanya). Ketika anak pertama
kali dibawa ke tempat lain melalui darat, dukun
terlebih dahulu membuat tanda silang dari
kunyahan pinang (inangan) pada dada dan dahi
st kecil agar roh halus tidak mencelakainya.
Jika anak pertama kali melakukan perjalanan
ke luar negeri, ia diperbolehkan minum sedikit
air lunas perahu (duangan paisuno B "air pera-
hu; nalum S). Orang pertama yang dikunjungi
si anak ketika ia diturunkan adalah kakek
neneknya, baik dari pihak ayah maupun pihak
ibu, tergantung apakah ia dilahirkan di rumah
orang tua ayah atau ibu; atau keduanya, jika
pasangan tersebut telah pindah ke rumah mere-
ka sendiri. Pada kunjungan pertama ini, kakek
nenek memberikan hadiah kepada si kecil:
seekor kambing, piring tembaga, seekor ayam
betina, atau yang sejenis. Hadiah ini disebut
podoso, untuk menangkal malapetaka.

Tanda-tanda pada anak.

Bintik-bintik merah dan hitam kecil yang
muncul pada kulit anak disebut tumbuh di
kemudian hari tidak memiliki arti. Akan tetapi,
ilok, konon, ditaruh pada anak kecil oleh roh-
roh rumah (pilogot), agar orang tua mengetahui
apa yang menanti anak kecil itu selama hidup-
nya. Jika bintik (ilok) seperti itu ada di bawah
mata, maka anak itu akan banyak menangis
ketika dewasa, artinya, ia akan kehilangan ban-
yak kerabat terdekatnya karena kematian. Mian
Sea-sea mengatakan bahwa orang seperti itu
memandang rendah segala sesuatu di lingkung-
annya yang berarti ia melihat segala macam
keuntungan dan kebahagiaan tetapi tidak per-
nah mendapatkannya.

Jika bintik seperti itu ada di pipi, maka anak
itu kelak akan menjadi kaya; begitu juga jika ia
memiliki tanda seperti itu di bahunya, maka ia
akan selalu memiliki sesuatu untuk dibawa
(membawa pulang barang-barang yang diper-
oleh). Bercak di punggung (fotongkulunge dari

109



Studi Banggai

kata tongkulung yang berarti punggung) juga
berarti bahwa anak itu kelak akan menanggung
banyak beban tetapi yang dipikulnya tidak lain
hanyalah kesusahan, kesedihan dan kerugian;
jika diungkapkan dengan cara lain: orang
seperti itu "meninggalkan segala sesuatu di
belakangnya"; selalu mengalami kesusahan.

Tanda ilok di perut meramalkan bahwa sese-
orang akan sangat membutuhkan tanpa menik-
matinya: semuanya lenyap. Sebaliknya, jika
seseorang memiliki bintik di leher, ia tidak
akan pernah kekurangan makanan. Di telapak
tangan, orang tersebut meyakinkan bahwa ia
akan menerima semua yang ia mencari dan
bahwa ia akan mampu mempertahankan apa
yang telah diperolehnya. Namun, jika bintik itu
ada di punggung tangan, ia akan selalu
menggosok matanya dengan bintik itu karena
ia harus sering menangis tentang kehilangan
dan kekecewaan. Jika seseorang memiliki ilok
di cekungan hati atau leher, atau jika ada satu
di salah satu payudara seorang gadis, maka
semua anak orang itu akan mati muda. Jika
seseorang memiliki bintik seperti itu di tengah
dahi maka orang itu akan segera menjadi janda
(duda). Jika seorang wanita memiliki i/ok di
salah satu bibirnya maka ia "memakan semua
harta miliknya dan anak-anaknya", yaitu ia
menghabiskan semuanya, tidaklah hemat.

Titik di leher menunjukkan inoon, kalung
manik-manik (inoon), “maka kita akan memili-
ki barang-barang yang tergantung di leher
kita”, yaitu kita akan menjadi kaya. Titik di
ketiak dikatakan dinapit “terjepit”, yaitu sese-
orang tidak akan pernah kehilangan keberun-
tungan dan kemakmuran. Jika ada titik di alat
kelamin, suami orang tersebut akan segera
meninggal.

Pertanda lain bahwa ayah atau ibu dari anak
tersebut, atau anak kecil itu sendiri, akan segera
meninggal adalah ketika anak tersebut terlihat
persis seperti salah satu orang tuanya. Sebab

110

dari sini dikatakan bahwa orang tua dan anak
diberikan kekuatan hidup yang sama dan seka-
rang hanya masalah bagian siapa yang lebih
kuat dan menarik bagian yang lain, setelah itu
orang yang dirampok akan mati. Satu-satunya
hal yang dapat dilakukan untuk melawan ini
adalah dengan memanggil dewa-dewa rumah
tangga dengan pengorbanan (mokoloboki) dan
meminta bantuan mereka untuk menghindari
bahaya ini. Dengan mian Banggai, anak
tersebut diletakkan di kaki tangga dan kemu-
dian ayah atau ibu, orang tua yang menyerupai
anak tersebut, buang air kecil di kepalanya.
Mian Sea-sea tidak mengetahui hal ini.
Mengadopsi anak juga merupakan kebiasa-
an, terutama jika seseorang tidak memiliki anak
sendiri. Ketika anak-anak dari pasangan me-
ninggal tak lama setelah lahir, mereka berjanji
untuk memberikannya kepada orang lain untuk
dibesarkan ketika anak berikutnya diharapkan
lahir. Di kalangan mian Banggai, anak angkat
(pau tubo) tersebut boleh menikah dengan sau-
dara laki-laki atau perempuan angkat selama
belum disusui oleh ibu angkatnya. Di kalangan
mian Sea-sea, hal ini tidak diperbolehkan
dalam hal apa pun. Ketika seorang anak dari
orang asing (bukan saudara sedarah) diadopsi,
orang tua angkat memberikan pohon kelapa,
piring tembaga dan sejenisnya untuknya. Ha-
diah-hadiah ini disebut palali "untuk dibawa
keluar atau dipindahkan" dari satu keluarga ke
keluarga lain. Ketika anak angkat dibawa ke
dalam rumah, seekor ayam dikorbankan untuk
dewa-dewa rumah tangga (pilogot) dan mereka
diberitahu bahwa keluarga tersebut telah ber-
tambah. Jika seorang anak angkat kembali
kepada orang tuanya sebelum ia dewasa maka
orang tua tersebut harus mengganti semua
biaya yang dikeluarkan oleh orang tua angkat
untuk memberikan sesaji pada saat anak
tersebut sakit. Biaya-biaya ini dihitung secara
kasar sebesar 4 sampai 6 kandari (piring tem-



baga di atas kaki). Baik di antara mian Banggai
maupun mian Sea-sea, anak angkat menerima
bagian dari harta warisan orang tua angkatnya
tetapi bagian ini lebih kecil daripada bagian
anak-anaknya sendiri. Satu set yang terdiri dari
6 kandari disebut mengko bolito; satu set yang
terdiri dari 12 kandari: mengko sinapit; jika
sekarang anak sendiri menerima mengko sina-
pit, anak angkat menerima mengko bolito.
Dengan cara ini rasio bagian mereka dinya-
takan.

Nama, rambut, kuku, gigi, telinga.

Pemberian nama pada anak tidak terikat oleh
waktu atau aturan. Ada anak yang langsung
diberi nama setelah lahir, ada pula yang harus
menunggu bertahun-tahun. Jarang sekali orang
tua yang memberikan nama pada anak-anak-
nya; biasanya kakek-nenek yang melakukan-
nya atau paman dan bibi. Di Tatabau dise-
butkan bahwa orang tua tidak diperbolehkan
memberi nama pada anak mereka karena jika
diberi nama, anak tersebut tidak akan berumur
panjang.

Anak laki-laki yang belum memiliki nama,
atau yang namanya tidak diketahui, dipanggil
dengan sebutan /aso "penis" (di kalangan mian
Banggai), tabu "buah zakar" dan fo'u idem (di
kalangan mian Sea-sea). Anak perempuan di-
panggil wuki "vagina". Nama-nama tektonim
juga digunakan: Tame i Kudi atau Kudi tamano
"Bapak Kudi"; dan Ine i Kudi atau Kudi ineno
"Ibu Kudi". Penggunaan nama-nama tektonim
lebih kuat di kalangan mian Banggai daripada
di kalangan mian Sea-sea, di mana bahkan
orang tua pun sering kali masih dipanggil deng-
an nama aslinya.

Di antara orang-orang yang telah melakukan
kontak dengan banyak orang asing (umat
Islam), pemotongan rambut pertama anak dila-
kukan dengan upacara tertentu. Di Bongganan
dan Tinangkung, misalnya, pada hari ke-7 atau

Albert C. Kruyt

ke-14 setelah kelahiran ketika tali pusar telah
terlepas, diadakan pesta yang disebut mansalu,
di mana, antara lain, sedikit rambut dipotong
dari kepala anak. Ini dilakukan oleh seorang
pria tua, yang sering kali adalah kakek dari
anak kecil tersebut. Rambut yang dipotong
ditempatkan dalam mangkuk berisi air atau
santan yang kemudian dituangkan di tempat
plasenta dikubur (orang-orang ini mengubur
plasenta alih-alih menggantungnya). Anak ter-
sebut dimandikan dengan santan dan kemu-
dian ditempatkan di buaian.

Masyarakat Bulagi juga memotong rambut
kepala anak dengan upacara tertentu. Namun,
hal ini baru dilakukan di sini pada usia lanjut
saat anak mulai berjalan. Rambut yang
dipotong diletakkan di atas piring yang menjadi
milik anak. Piring ini disebut potunekom
"(piring) yang disangga" untuk menerima
rambut. Rambut ini kemudian diletakkan di
anyaman pohon kelapa.

Di ibu kota Banggai, beberapa rambut
dipotong dari tiga tempat di kepala pada hari
setelah kelahiran. Rambut ini dimasukkan ke
dalam air dan pada hari keempat ketika orang-
orang Banggai yang telah menjadi penganut
Islam merayakan pesta untuk ibu dan anak,
rambut tersebut dipindahkan ke kelapa muda
dan dibawa ke sebuah batu di laut. Batu ini
disebut batu panimbul, dekat dengan Kota Jin.
Selain itu, mereka tidak memperhatikannya.

Berbeda dengan yang di atas, masyarakat
yang tinggal lebih ke pedalaman, baik di mian
Banggai maupun di mian Sea-sea, tidak mela-
kukan apa pun untuk memotong rambut anak.
Mereka membiarkannya tumbuh tanpa gang-
guan. Bagi mereka, saat kuku anak pertama kali
dipotong, potongan kuku tersebut diletakkan di
atas piring yang telah disiram air. Air tersebut
digunakan untuk membasuh tubuh anak, lalu
kuku beserta airnya dibuang. Di tempat lain (di
Tatabau) potongan kuku tersebut dimasukkan

111



Studi Banggai

ke dalam lubang bambu yang sudah digunakan
untuk membuat rumah. Orang-orang tidak
memperdulikannya lagi.

Bagi masyarakat Banggai, gigi anak kecil
yang tumbuh pertama kali di rahang atas atau
rahang bawah tidak ada artinya. Namun, bagi
mereka, hal itu berarti jika gigi anak tumbuh
dengan sangat cepat: mereka kemudian berpi-
kir bahwa anak kecil itu tidak akan berumur
panjang. Gigi susu yang tanggal dibuang begitu
saja.

Suku Banggai tidak membakar lengan atas
seperti yang biasa dilakukan di Sulawesi Teng-
ah. Saya hanya menemukan kebiasaan ini di
kalangan laki-laki di Bongganan, yaitu mem-
buat dua sayatan di lengan atas agar jaringan
parut tumbuh di atasnya. Konon, dengan cara
ini seseorang tidak akan terkena cacar. Adat ini
disebut batopo dan mungkin merupakan pene-
rapan vaksinasi yang belum dipahami.

Pada daun telinga anak perempuan, dibuat
lubang. Untuk tujuan ini, buah telinga (duang-
kali) dipotong menjadi cincin; cincin ini
dipotong di satu tempat dan kedua ujung cincin
dijepitkan ke daun telinga. Sari jagung yang
tajam menusuk daging dan membuat lubang di
dalamnya.

Sunat dan penambalan gigi.

Di wilayah timur nusantara, sunat dan
penambalan gigi dilakukan pada saat yang
sama. Di wilayah barat, kedua tindakan ini
dipisahkan dan terkadang diberi jeda beberapa
tahun di antaranya. Sedangkan di bagian teng-
ah, di semenanjung Liang, kedua operasi
tersebut dipisah namun hari raya potong gigi
dilaksanakan sehari setelah hari raya sunat.

Sunat disebut mansail B., ba'abasal S.,
tetapi sekarang ini orang Banggai non-
Mohammedan juga menyebutnya basunat dan
operatornya disebut tolosunat. Pengikisan gigi
disebut bagisil dan operatornya disebut folo-

112

gisil. Kedua petugasnya selalu laki-laki.

Di seluruh kepulauan kecil ini, anak laki-laki
disunat, kecuali penduduk Osan paisuno, yang
tentunya merupakan salah satu pemukiman
tertua di pulau ini. Menurut cerita, orang-orang
ini juga melakukan sunat di masa lalu; tetapi
suatu ketika salah satu nenek moyang mereka
dikatakan meninggal karena operasi ini karena
penisnya terinfeksi. Setelah itu, tidak ada anak
laki-laki yang disunat lagi. Agaknya cerita ini
mengacu pada upaya untuk memperkenalkan
sunat dan kebiasaan ini tidak dikenal pada za-
man dahulu, seperti halnya yang terjadi hingga
saat ini di kalangan To Loinang. Seorang
informan mengatakan bahwa belum lama ini
seseorang dari Osan datang untuk tinggal di
Tatabau. Mengikuti adat umum, ia sendiri
disunat tetapi laki-laki itu mendapat luka besar
di alat kelamin dan meninggal.

Mari kita lihat terlebih dahulu bagaimana
sunat dilakukan di wilayah barat di antara suku
Sea-sea. Sebagai aturan umum di antara kedua
suku ini, beberapa anak laki-laki dapat disunat
pada saat yang sama asalkan mereka memiliki
dewa rumah (keluarga) yang sama, pilogot,
dengan kata lain berasal dari keluarga yang
sama. Jika seseorang memiliki dua orang putra,
ia akan menyunat mereka pada saat yang sama,
misalnya ketika yang satu berusia 8 tahun dan
yang lainnya berusia 10 tahun. Operasi dilaku-
kan pada usia tersebut.

Pada malam sebelum upacara, para pemuda
berkumpul di rumah pemimpin upacara; mere-
ka dibawa ke sana ke sebuah ruangan yang
ditutup oleh tirai (bapopotan, kinopot). Di
Tatabau, setiap pemuda ditemani oleh dua
orang pria, yang juga tidur bersamanya. Pada
malam pertama, dukun bertugas sepanjang
malam. Ia terus-menerus menghubungi dewa-
dewa rumah tangga (pilogot) dan mereka ber-
komunikasi melalui mulutnya kepada penye-
lenggara pesta tentang hewan apa yang harus



disembelih. Percakapan dengan para dewa
tersebut diselingi dengan tarian (osulen). Pada
pagi-pagi sekali, para pemuda dituntun ke air
oleh para pemimpin mereka. Kaki mereka
dibungkus dengan daun atau kain dari pohon
kelapa (kombuto) agar tidak menyentuh tanah;
kepala mereka ditutupi dengan sepotong kain
katun karena mereka tidak boleh melihat langit
atau bumi.

Ketika mereka hendak meninggalkan
rumah, dua orang pria berdiri di pintu yang
mencegah para pemuda keluar. Mereka dibujuk
untuk memberi jalan bagi dua kandari
(mangkuk tembaga di atas kaki). Setelah anak
laki-laki selesai mandi, mereka kembali ke
rumah dengan cara yang sama seperti saat
mereka keluar. Ketika mereka ingin masuk,
jalan mereka kembali dihalangi oleh dua orang
laki-laki yang kembali menerima dua kandari
agar mereka bisa masuk. Konon, biaya ini
kemudian diambil kembali dari kedua pria
tersebut oleh pihak yang mengadakan pesta,
kapan dia bertindak sebagai penahan ketika
putra atau keponakan mereka disunat.

Ketika anak-anak laki-laki itu kembali ke
rumah, tidak lama kemudian operator mulai
bekerja. Ia memiliki beberapa pembantu:
seorang meletakkan anak laki-laki itu di pang-
kuannya dan memegang tangannya; yang lain
meletakkan sepotong kayu di ujung penis dan
menarik kulup ke atasnya. Kemudian operator
meletakkan ujung parang di kulit dan tongkat
dan memukul pisau dengan sepotong kayu
sehingga kulit terbelah. Darah yang menetes
ditampung dalam mangkuk kecil dan dioleskan
di tempat tinggal pilogot Balani, roh kebe-
ranian dan kepahlawanan, yang melindungi
keluarga (tempat tinggal ini terdiri dari
beberapa tongkat, yang ditanam di tanah di kaki
tangga; lihat "Pilogot masyarakat Banggai dan
Dukun Mereka", Mensch en Maatschappij).
Untuk menghentikan pendarahan, kerokan

Albert C. Kruyt

kayu abitan diperas di atas luka sehingga cairan
menetes ke atasnya. Yang lain meletakkan
daun lambaya yang dikunyah di atasnya.
Setelah operasi, anak-anak harus tinggal di
ruang bersembunyi selama beberapa waktu, di
Bulagi selama dua hari, di tempat lain untuk
waktu yang lebih singkat. Selama waktu itu,
mereka tidak diperbolehkan makan apa pun
selain ubi panggang (baku sinua), agar lukanya
cepat kering. Setelah masa isolasi selesai, anak-
anak dibawa turun oleh dukun; ia memegang
tangan anak laki-laki di depan dan teman-
temannya saling berpegangan tangan. Dengan
cara ini, mereka turun secara berjajar diiringi
suara gong dan gendang. Di anak tangga paling
bawah, seekor kambing diikat di tanah. Setiap
anak laki-laki meletakkan kaki kanannya di
atas kepala hewan itu sebelum melangkah ke
tanah (kakinya tidak lagi dibungkus dan kepa-
lanya tidak ditutupi). Saat menginjak kambing,
dukun memanggil dewa-dewa rumah tangga
(pilogot) dan meminta umur panjang dan kese-
hatan untuk setiap anak secara terpisah. Kemu-
dian dukun menuntun anak-anak laki-laki itu
ke tempat tinggal pilogot Balani dan kemudian
mereka berjalan dua kali mengelilingi rumah
ke kiri dan kemudian dua kali lagi ke kanan.
Ketika dukun dan anak-anak lelaki kembali ke
rumah, kambing dan hewan-hewan lainnya
disembelih dan pesta dipersiapkan darinya.

Pada awal prosesi yang disebutkan (di Kin-
dandal di Liang prosesi hanya berputar meng-
elilingi rumah satu kali ke kanan) dukun menu-
sukkan potongan kayu tempat kulup dibelah
dan palu kayu ke pohon kelapa.

Di beberapa tempat, operator hanya mene-
rima daging (kaki belakang kambing), ubi dan
tuak sebagai hadiah; di tempat lain juga pohon
kelapa, piring tembaga, piring tanah liat, atau
ayam. Orang yang tidak mampu membayar
biaya pesta seperti itu menyunat putra mereka
di hutan belantara; mereka kemudian dapat

113



Studi Banggai

memuaskan diri dengan mempersembahkan
seekor ayam dan sedikit tuak kepada dewa-
dewa rumah tangga. Dalam keluarga penting,
merupakan kebiasaan bagi kerabat sedarah un-
tuk memberikan hadiah kepada yang disunat:
pohon kelapa, piring tembaga, pakaian dan
sejenisnya.

Dikatakan bahwa seorang pria yang tidak
disunat tidak akan pernah sehat. Sebagai aturan
di antara mian Sea-sea, kecuali penduduk Osan
paisuno, seorang pria tidak boleh menikah jika
dia tidak disunat. Sebab sekalipun ia sendiri
tidak mengalami akibat dari tidak disunat,
anak-anaknya akan tetap menderita terus-me-
nerus dengan kesehatan mereka dan segera
meninggal. Tiga atau empat tahun setelah
disunat, gigi-gigi dikikir (bagisil) di antara
mian Sea-sea. Tidak ada hari raya untuk ini.
Hal ini biasanya dilakukan setelah hari raya
kurban (batong) yang diadakan untuk kesehat-
an keluarga. Empat orang dibutuhkan untuk
setiap anak laki-laki atau perempuan yang di-
operasi: satu orang memegang bibir atas
dengan pita, yang lain menarik bibir bawah ke
bawah dengan cara yang sama; satu orang me-
megang tangan pasien dan operator mengikis
gigi dengan semacam batu pasir (batu maide).

Setelah operasi, pasien berkumur dengan air
hangat; gigi digosok (dinadak) dengan buah
siondong, sejenis ubi; orang yang giginya
dikikir boleh langsung makan apa saja. Untuk
setiap anak yang giginya dikikir, operator
menerima piring tanah liat dan mangkuk yang
sama. Jika tidak ada hewan yang disembelih
untuk acara ini dan tidak ada makanan yang
disiapkan, ia hanya menerima bejana bambu
berisi tuak; jika ada makanan, ia diberi
makanan tambahan.

Di Peling Tengah (Kindandal) ada upacara
lain sebelum gigi dikikir. Pada malam sebelum
hari operasi, dukun meletakkan kotak sirih
beserta isinya di tempat tidur anak yang akan

114

dirawat. Keesokan paginya, dukun mengambil
kotak itu lagi dan kemudian memberi tahu
(palamundo) kepada roh-roh rumah (pilogof)
apa yang akan terjadi dan meminta restu
mereka. la mempersembahkan sirih-pinang dan
seekor ayam betina. Segera setelah itu,
pengikisan gigi dimulai. Seperti yang telah
disebutkan, sunat dan potong gigi dilakukan
secara serentak di Banggai Timur. Upacara ini
terutama dilakukan dengan cara yang baru saja
dijelaskan: Sebelum anak-anak (antara usia 9
dan 15 tahun) yang akan menjalani kedua ope-
rasi tersebut berkumpul di rumah yang telah
ditentukan untuk tujuan ini, mereka dimandi-
kan. Di rumah tersebut mereka dikumpulkan
dalam ruangan tertutup: anak laki-laki dan anak
perempuan masing-masing terpisah di balik
tirai. Mereka semua mengenakan pakaian ter-
baik mereka; mereka juga makan di ruangan
itu.

Keesokan paginya, saat ayam berkokok
kedua, anak-anak bangun dan dimandikan oleh
dukun di dalam rumah dengan air yang khusus
disiapkan olehnya. Kemudian, mereka kembali
mengenakan pakaian indah mereka dan
bersembunyi di balik tirai. Sekitar pukul 7,
mereka dikeluarkan dan gigi mereka dikikir
dengan batu pasir lunak (batu maide) yang
telah disebutkan. Pekerjaan ini selesai dalam 2
hingga 3 jam karena semua anak dirawat pada
saat yang sama, masing-masing oleh operator-
nya sendiri. Diperlukan tiga orang untuk setiap
anak: seorang wanita menjepit kepala di antara
lututnya dan menahan bibir atas; yang kedua
menjepit pipi pasien sehingga mulutnya tetap
terbuka; dan yang ketiga menggiling gigi.
Pertama-tama, gigi digiling secara merata di
ujungnya, lalu permukaan atasnya diampelas.
Setelah pekerjaan selesai, operator mengunyah
pinang dan mengoleskannya pada gigi yang
rusak. Kemudian, anak-anak kembali ke balik
tirai.



Penghitaman gigi dilakukan kemudian dan
setiap anak melakukannya sendiri. Setelah
operasi, mereka tidak boleh minum air dingin
dan makan apa pun yang menggunakan kelapa,
karena bisa menyebabkan gusi bengkak.

Sehari setelah gigi dikikir, anak laki-laki
disunat di ruang tertutup: sepotong kecil kulup
diangkat dan dijepit di antara penjepit bambu;
potongan kulit yang menonjol di atas penjepit
dipotong di sepanjang bagian tersebut. Luka
ditutup dengan daun balande atau tambal; juga
dengan arang; ada yang membakar sepotong
kain katun hitam untuk tujuan ini dan meng-
oleskan abunya ke luka.

Metode sunat yang dijelaskan juga berlaku
bagi umat Islam sehingga kita mungkin harus
berasumsi bahwa sayatan asli telah diubah
menjadi sunat di bawah pengaruh Islam.
Potongan kulit dan darah yang ditampung
dalam mangkuk berisi abu dikubur di sisi
rumah (di banyak tempat di bagian timur kepu-
lauan, tempat tinggal Balani di kaki tangga
telah hilang). Umat Islam mengklaim bahwa
anak perempuan mereka juga disunat tetapi
mereka mengatakan mereka tidak tahu bagai-
mana ini terjadi karena operasi ini dilakukan
oleh seorang wanita.

Pada sore hari di hari yang sama, prosesi
anak laki-laki dan anak perempuan dalam dua
baris ke bawah berlangsung; anak-anak saling
memegang jari kelingking. Menginjak kepala
kambing dan prosesi di sekitar rumah berlang-
sung persis seperti di mian Sea-sea; hanya di
Tinangkung, kambing dipindahkan ketika
semua telah menginjak kepalanya dan kemu-
dian prosesi di sekitar hewan ini berlangsung
tetapi sekarang tiga kali ke kiri dan tiga kali ke
kanan. Ketika anak-anak naik tangga rumah
lagi setelah prosesi ini, mereka ditaburi dengan
nasi di Bongganan dan Tinangkung. Pada pesta
yang diadakan kemudian, orang yang disunat
adalah yang pertama makan dan setelah selesai

Albert C. Kruyt

makan, para tamu dilayani.

Di antara masyarakat Banggai juga terdapat
gagasan umum bahwa sunat dapat memberikan
kesehatan bagi seseorang. Bahkan orang-orang
Muslim yang tidak berpendidikan pun tidak
menyadari bahwa sunat adalah bagian dari aga-
ma mereka. Justru di antara mereka, sunat biasa
dilakukan sebanyak 2, 3, dan 4 kali, dengan
cara memotong sepotong kulup setiap kali. Hal
ini dilakukan ketika seseorang merasa tidak
enak badan untuk sementara waktu; atau ketika
seseorang merasa lebih kuat setelah sakit; hal
ini kemudian disebut "mengeluarkan darah
hitam".

Permainan.

Mengenai permainan anak-anak, saya ber-
kesempatan melihat dan mendengar beberapa
hal. Seperti di tempat lain, anak-anak meniru
pekerjaan orang tua mereka sebagai permainan.
Anak perempuan menggunakan potongan ka-
yu, batang pisang dan daun sagu, mentimun
dan tongkol bunga pisang sebagai boneka dan
mereka melakukan apa pun yang dilakukan ibu
mereka dengan anak mereka. Saya diberitahu
bahwa sosok manusia tidak pernah diukir dari
kayu untuk dijadikan boneka tetapi saya belum
mengetahui apakah ini karena orang tidak da-
pat mengukirnya, atau karena mereka takut
melakukannya.

Perburuan masih dijunjung tinggi oleh orang
Banggai, terbukti dari fakta bahwa "berburu"
adalah salah satu permainan anak laki-laki
yang paling disukai, seperti yang saya dengar.
Seorang anak laki-laki kemudian menarik
sepotong batang pisang atau kayu lunak yang
seharusnya mewakili babi, dengan langkah
cepat, sehingga babi itu melompat ke atas set-
iap permukaan tanah yang tidak rata. Di bela-
kangnya berlari sekelompok anak laki-laki,
berteriak keras, bersenjatakan bambu tajam
yang mereka lemparkan ke "babi".

115



Studi Banggai

Baik anak laki-laki maupun perempuan
menganyam burung dari daun kelapa muda;
burung-burung ini diikatkan ke tongkat dengan
tali lalu dibuat "terbang" dengan mengayunkan
tongkat tersebut.

Terutama saat pesta kurban (batong), anak
laki-laki yang berkumpul di sana terlibat dalam
berbagai permainan untuk mengembangkan
kekuatan dan ketangkasan mereka. Kemudian
mereka bergulat satu sama lain (poundakon
atau pokuot B, polundu S): kedua anak laki-
laki, yang saling berpegangan tangan mencoba
untuk saling melempar ke tanah. Mereka ber-
tinju bersama (poaas B, popikul S). Kegiatan
favorit mereka adalah saling melempar batang
Amomium (koloba, jenis lainnya disebut
kukuton) yang ujung akarnya telah dipukul
hingga lunak sehingga tidak sakit saat
mengenai sasaran. Dengan perisai yang terbuat
dari kayu lunak atau batang pisang, anak laki-
laki mencoba menjauhkan proyektil tersebut
dari mereka. Ini disebut posekon B. pose'on S.

Dalam upacara kurban, permainan yang
paling sering dimainkan adalah menendang
betis (pobinti B. pobiti S). Permainan ini
dilakukan hanya dengan satu cara, yaitu dengan
memukulkan punggung kaki kanan ke betis
kaki kanan lawan yang diluruskan. Hanya di
Kindandal di Liang, daerah yang banyak
terdapat penyimpangan dari adat umum orang
Banggai, permainan ini dimainkan dengan cara
memukul betis lawan dengan kepalan tangan.

Di kalangan mian Banggai, sejenis "tempel
tangan", di mana dua anak yang berhadapan
saling memukulkan tangan mereka, konon
tidak dikenal; permainan ini dikenal di kalang-
an mian Sea-sea yang disebut polau-lau.

Di berbagai daerah di Sulawesi, dikenal
permainan di mana seseorang melompat masuk
dan keluar di antara dua potong kayu (keban-
yakan penumbuk beras) sementara kedua
tongkat dipukulkan dua kali satu sama lain

116

pada waktu yang bersamaan dan kemudian dua
kali pada sepasang palang. Jika orang atau anak
laki-laki itu tidak melompat tepat pada waktu
yang bersamaan, tongkat akan mengenai kaki-
nya. Permainan ini juga saya dengar tidak
dikenal di wilayah timur nusantara, sementara
di wilayah barat dimainkan; di sini permainan
ini disebut mo'ou (mokou) na bobolon "gen-
dang jiwa". Permainan ini hanya boleh dimain-
kan ketika orang-orang berkumpul untuk
merayakan kematian. Apa pendapat orang ten-
tang permainan ini, sehingga permainan ini
diberi nama aneh ini, saya tidak dapat meng-
etahuinya.

Tarik tali (rotan) (pokubut) dan dorong-
dorongan pada tongkat (susukon B., dudung-
gon S.) dikenal di mana-mana. Permainan ini
tidak dilakukan pada waktu-waktu tertentu,
tetapi pada setiap kesempatan ketika banyak
orang berkumpul.

Bermain kejar-kejaran  (pongengei B.,
poapos S.); bermain orang buta (ponduuk B.,
baku'up S.; baku(k)up artinya "menutupi, me-
nutup"); bermain petak umpet (posapiton)
banyak saya lihat dilakukan anak sekolah di
tempat-tempat umum dan mereka meyakinkan
saya bahwa permainan ini sudah dikenal sejak
lama.

Berjalan di atas panggung (hatengkang B.,
tudai S.) banyak dilakukan. Sebaiknya, orang
mencari pohon kecil untuk panggung yang se-
bagian dahannya dipotong yang dapat diguna-
kan sebagai pijakan; kalau tidak, mereka
menggunakan tongkat atau galah bambu yang
diikatkan gulungan kayu. Saat berjalan di atas
panggung, balok-balok kayu diputar ke dalam
dan seseorang berdiri di atasnya dengan telapak
kaki; seperti yang biasa kita lakukan. Berjalan
di atas batok kelapa, yang ditekan ke telapak
kaki dengan tali yang dijalin di antara ibu jari
dan ibu jari kaki berikutnya terlihat oleh anak
laki-laki dan perempuan. Di Timur disebut



talupak (bahasa Mal. terumpah, balok kayu,
yang dikenakan di kaki seperti bakiak), di Barat
disebut nggau-nggau. Ayunan (tude B., banga
S.) dari rotan dan tali dibuat di balok lantai di
bawah rumah dan di dahan pohon.

Ada banyak permainan dengan batok kela-
pa. Pertama-tama, pailolong. Mantan Gubernur
Becking memberikan  deskripsi  ekstensif
tentang permainan ini dalam Catatan Penjelas-
annya, yang akan saya sertakan di sini. Pailo-
long juga dimainkan oleh orang dewasa tetapi
kebanyakan oleh anak laki-laki dan perempuan
muda dan lebih disukai. Tiga batu ditempatkan
dalam segitiga dan kelompok pemain dibagi
menjadi beberapa bagian yang masing-masing
terdiri dari tiga; sebagai aturan ada dua bagian.
Setiap pemain memiliki batok kelapa. Seka-
rang mereka menempatkan batok-batok terse-
but satu sama lain dua per dua dan membiar-
kannya jatuh secara bersamaan. Ini berlanjut
hingga batok-batok jatuh secara berbeda,
ketika satu batok berakhir dengan sisi cembung
dan yang lainnya dengan sisi cekung meng-
hadap ke atas. Sekarang mereka mulai meng-
ambil batok kelapa di antara tumit mereka pada
jarak tertentu dari batu-batu dan mereka tahu
apakah akan membuatnya mengenai salah satu
batu dengan memberikan efek atau tidak;
beberapa sangat mahir dalam hal ini. Jika
mengenai batu, maka ia terus membidik batu
kedua, dst. Jika berhasil, maka ia melempar
dengan tangan terlebih dahulu dengan lubang
menghadap ke bawah, kemudian dengan lu-
bang menghadap ke atas, kemudian ia harus
melangkah dengan kepala menunduk ke bela-
kang menuju batu (tanpa melihat) dan mem-
biarkan batok kelapa jatuh ke batu. Jika
berhasil, batok kelapa harus ditendang dari
posisi pertama ke batu, yaitu dengan meletak-
kannya di atas jari kaki dan melemparkannya
ke arah batu. Jika berhasil juga, maka ia berdiri
di salah satu batu dengan membelakangi batu

Albert C. Kruyt

dan melempar dengan batok kelapa melingkari
kepalanya ke batu, kemudian harus mengenai
batu tersebut. Trio yang memperoleh poin
terbanyak menang. Setiap kali salah satu dari
mereka gagal, lawannya boleh bermain. Per-
mainan ini tidak dimainkan untuk mendapatkan
uang. Variasi dari permainan ini adalah
paindele, yaitu batok kelapa dilempar dari
lutut, sementara seseorang berdiri dengan satu
kaki (sehingga pincang); dan paimbeku, yaitu
batok kelapa tidak diambil di antara tumit,
tetapi di antara lutut.

Yang tidak disebutkan oleh Tn. Becking
adalah bahwa alih-alih batu, batok kelapa
diletakkan di bawah, yaitu milik salah satu
pihak; jika batok kelapa tersebut luput dari
sasaran pihak lain, maka pihak tersebut harus
meletakkan batoknya di bawah yang kemudian
dibidik oleh pihak lain. Variasi dari ini adalah
potingko di mana batok milik salah satu pihak
diletakkan di atas satu sama lain dan kemudian
pihak lawan harus mencoba merobohkan me-
nara itu dengan proyektilnya. Jika hanya satu
dari anggota pihak itu yang berhasil, maka
pihak itu menang secara keseluruhan. Akan
tetapi, batok tersebut tidak dilempar dengan
tangan tetapi dijepit di antara kedua kaki dan
dengan demikian memberikan efek. Dalam
batode, batok milik pihak lawan dibidik dengan
cara yang berbeda: ditaruh di bagian dalam
kaki kiri dan kemudian dilempar ke depan
dengan cara menggeseknya dengan kaki kanan.

Ketapel itu disebut simpalo B., simbalot S.
Ini adalah tali dengan simpul di ujungnya;
selembar daun terlipat yang di dalamnya ter-
dapat batu diikatkan padanya; ketika batu
dilempar, daun itu robek. Kadang-kadang lem-
baran dipotong terlebih dahulu untuk memu-
dahkan robekan. Agar batu melaju lebih cepat,
ujung tali yang lain juga diikatkan ke tongkat.

Dari sebuah cerita lama yang diceritakan
kepadaku di Timur di antara suku Banggai, aku

117



Studi Banggai

mengetahui bahwa di masa lalu sejumlah
bambu runcing sepanjang sekitar 1 depa
dibawa serta dalam pertempuran. Untuk
melemparkannya, digunakan bilah bambu yang
kuat dan kurang lebih lentur yang disebut
kuambang. Di ujung kuambang dibuat lubang
untuk memasukkan ujung tombak yang lebih
rendah sehingga membentuk sudut yang tajam
dengan pelempar. Kemudian, pelempar (kuam-
bang) dipegang dengan ujung yang lain dan
diayunkan dengan cepat seperti ketapel. Ketika
kuambang diayunkan ke belakang, tombak itu
terbang keluar dari lubang. Seorang lelaki tua
bercerita kepadaku bahwa pada zaman nenek
moyang kita, ini merupakan senjata yang
umum digunakan dalam pertempuran.

Dalam bidang gasing, yang pertama-tama
dikenal adalah gasing tangan yang terbuat dari
biji buah atau buah yang keras, yang ditusuk
dengan tongkat sehingga benda itu dapat dipu-
tar di antara jari-jari atau di antara telapak
tangan yang datar. Mainan ini dikenal di mana-
mana di kepulauan ini. Untuk tujuan ini, biasa-
nya digunakan biji sejenis mangga, yang dise-
but baang, atau buah pohon sosuul (Quercus
Celebica) yang bentuknya seperti biji ek.
Beberapa anak menghibur diri dengan melihat
gasing siapa yang berputar paling lama.

Lain halnya dengan gasing yang dilempar
dengan tangan dan diputar dengan tali. Saya
melihat gasing yang bentuknya persis sama
dengan yang digunakan di Poso ini dimainkan
di kota utama Banggai, di Bongganan, dan di
Tinangkung, tiga tempat di mana selain mena-
nam ubi, juga ditanami padi. Saya melihat
permainan ini dimainkan pada bulan Desember
dan awal Januari, yaitu saat ladang sedang
dipersiapkan untuk ditanami. Di pedalaman
semenanjung timur Peling, tempat hanya ubi
yang ditanam, saya tidak melihat gasing di
mana pun. Setelah bertanya, ternyata orang-
orang mengenal mainan ini, tetapi "tidak

118

banyak yang menggunakannya". Di bagian
timur kepulauan ini, gasing disebut sosuul,
yang diambil dari pohon yang buahnya digu-
nakan untuk membuat gasing. Dari apa yang
saya lihat dari permainan di pantai Peling
Timur, hal ini sepenuhnya sesuai dengan cara
bermain di Poso jadi saya tidak akan memba-
hasnya lebih jauh (Lihat Adriani & Kruyt 1912,
I1, 389).

Lebih jauh ke barat, di Bulagi mereka
mengatakan bahwa dulu mereka lebih banyak
memainkan permainan ini, tetapi sekarang
tidak lagi. Di Tatabau dan Osan paisuno, mere-
ka mengenal mainan ini tetapi tidak memain-
kannya. Sementara di Bulagi masih disebut
sosuul, di Tatabau gasing disebut lolombit,
yang mungkin berarti "yang berputar". Ketika
saya bertanya mengapa mereka tidak memutar
gasing di sini, saya mendapat jawaban di kedua
tempat: "Tanah di sini tidak bagus untuk
memintal", jawaban yang sama yang saya
terima ketika saya bertanya mengapa mereka
tidak menanam padi di sini.

Akhirnya saya sampai di Kindandal di
Liang; di sini gasing yang dilempar dengan
tangan sama sekali tidak dikenal.

Dari tinjauan ini dapat disimpulkan bahwa
gasing di kepulauan Banggai diadopsi dari
orang lain. Sementara mainan ini sedikit atau
tidak dikenal di antara penduduk yang tidak
bercampur, kita hanya menemukannya di anta-
ra bagian-bagian penduduk yang banyak berhu-
bungan dengan orang asing.

Saya masih punya satu mainan lagi yang
perlu saya sebutkan, yaitu permainan tembak-
menembak (panapi = pana api), yang dibuat di
mana-mana di kepulauan ini dengan cara yang
sama seperti di Poso (Adriani & Kruyt 1912, 1,
388); pistonnya disebut pomusu; sumbatnya
terbuat dari temulawak (kuni).

Bermain bola, layang-layang, simpai, dan
alat semprot tidak dikenal oleh orang Banggai.



Kalau kita lihat di sana-sini di pesisir, itu sudah
diadopsi dari orang asing.

Tuan Becking dalam Catatannya yang dise-
butkan di atas menceritakan beberapa permain-
an dengan kacang kemiri yang belum saya
ketahui. Salah satunya adalah paitandang yang
juga dimainkan oleh orang-orang hebat. Dalam
permainan ini, bambu diletakkan di atas dua
batok kelapa atau dua batu sementara beberapa
kacang kemiri diletakkan di atas bambu. Sebe-
lum permainan dimulai, semua peserta melem-
par kerikil untuk menentukan siapa yang akan
memulai lebih dulu. Orang yang kerikilnya
jatuh paling dekat dengan bambu memulai
permainan. Tujuannya adalah untuk memukul
bambu sedemikian rupa sehingga semua ka-
cang menggelinding di tanah.

Paikulok juga dimainkan dengan kacang
kemiri. Sebuah lubang dibuat di tanah dan
kemudian salah satu peserta (pemula) melem-
parkan sejumlah kacang, biasanya 2 atau 3 per
peserta, dan kemudian harus mencoba untuk
mengetuknya ke dalam lubang satu per satu.
Jadi semacam kelereng.

Alat musik.

Di antara alat musik, gendang, bobolon,
harus disebutkan terlebih dahulu. Hanya satu
jenis gendang yang dikenal, silinder kayu ditu-
tupi dengan kulit kambing di kedua ujungnya
(di Balantak, gendang berdiri, ditutupi dengan
kulit hanya di satu sisi, disebut bobolon).
Gendang ini secara eksklusif dipukul pada
pesta pengorbanan untuk para dewa rumah
tangga untuk menunjukkan irama osulen, tarian
dukun; gendang juga dipukul ketika seorang
bangsawan diangkut menyeberangi laut. Dalam
kehidupan sehari-hari, dilarang untuk memukul
gendang; kemudian para dewa rumah tangga
menjadi marah mungkin karena mereka di-
panggil tanpa alasan. Setelah gong diperkenal-
kan, hentakan gendang selalu diiringi dengan

Albert C. Kruyt

nada gong.

Alat musik pukul juga termasuk talalu, alat
musik yang sangat khas dari Sulawesi, yang
paling menyerupai garpu tala: dari ruas bambu,
yang di bagian bawahnya telah dibiarkan sekat,
sebuah potongan telah dipotong pada dua sisi
yang berlawanan sehingga potongan-potongan
dinding bambu yang tersisa dapat bergetar
dengan bebas. Spesimen yang saya lihat pan-
jangnya sekitar 60 cm: sepertiganya diambil
oleh gagangnya; tiga pita rotan telah dijalin di
sekitar gagang ini, baik untuk memberi kekuat-
an bambu maupun untuk menghiasinya; pada
dua sisi gagang yang berlawanan telah dibuat
lubang bundar kecil yang dapat ditutup dan
dibuka sesuka hati dengan ibu jari dan jari
telunjuk sementara garpu dipukul dengan
ringan pada telapak tangan kiri; dengan mem-
buka dan menutupnya lubang ini, nada
berubah. Saya belum pernah melihat pita daun
lontar yang melingkari garpu dengan tujuan
untuk menghasilkan perubahan getaran pada
alat musik Banggai seperti yang diketahui oleh
orang Poso. Dengan garpu tala bambu ini, para
pemuda menghibur para gadis muda.

Di antara alat musik lidah, perlu disebutkan
pula kecapi mulut, ngoli-ngoling, B., tonggo-
ling S. Alat musik ini terbuat dari sepotong
kulit kayu keras pohon aren yang di dalamnya
terdapat bibir yang dipotong; alat musik ini
mulai bergetar ketika senar yang diikatkan
pada ujung potongan tersebut ditarik. Dengan
memegang alat musik ini di depan mulut yang
terbuka, seseorang dapat mengubah tinggi
nada.

Suling, titalu, yang saya lihat, terbuat dari
bambu berbentuk longinode, panjangnya seki-
tar 60 cm. Suling merupakan sambungan dari
bambu tersebut yang disisakan sekat pada salah
satu ujungnya; pada ujung ini bambu dipotong
agak pipih dan pada bidang ini dibuat lubang
dengan arah miring; di sekelilingnya dibuat

119



Studi Banggai

pita daun sagu sehingga terbentuk celah pada
bidang tempat lubang tersebut berada. Suling
ditekan ke bibir atas dengan celah mengarah ke
bawah dan melalui celah ini ditiup dengan lem-
but. Pada bagian atas suling dibuat empat
lubang yang dapat menghasilkan nada yang
berbeda-beda. Alat musik ini menghasilkan
suara monoton melankolis. Orang-orang meng-
hibur diri dengan alat musik ini dalam kehi-
dupan sehari-hari, tetapi juga di pemakaman,
saat para pria memainkannya secara bergan-
tian.

Alat musik tiup lainnya adalah popuukon;
terkadang ini adalah cangkang triton, yang di
bagian sempitnya dilubangi; sering juga berupa
tabung bambu dengan panjang sekitar 4 dm.
Alat musik ini ditiup seperti terompet. Alat
musik semacam ini digunakan untuk memang-
gil orang-orang atau mengumumkan kedatang-
an orang penting. Oleh karena itu, popuukon ini
tidak termasuk dalam alat musik, maupun alat
musik perkusi yang disebut fanduung. Ini
adalah tabung sinyal biasanya terbuat dari
potongan bambu yang dipotong-potong dan
menghasilkan suara yang nyaring saat dipukul.

Akhirnya, beberapa alat musik dawai harus
disebutkan: bebende B., poponding atau tambi-
ling S. terdiri dari sebatang bambu yang ditutup
di kedua ujungnya oleh sekat. Sepotong bambu
diangkat dari kulit bambu dan ditopang oleh
potongan kayu yang diselipkan di bawahnya
pada ujung-ujungnya; sebuah lubang dibuat di
bambu di bawah dawai; dawai dibuat bergetar
dengan memukulnya menggunakan tongkat.

Alat musik lain adalah talindo: pada tempu-
rung kelapa atau labu didirikan sebuah pipa
bambu sekitar 1 dm, di ujung lainnya dipasang
sebuah palang sepanjang sekitar 4 dm; di atas
kayu ini direntangkan seutas tali rotan yang
dibelah tipis. Sementara pemain memegang
tempurung itu di dadanya, ia menggetarkan
dawai dengan ibu jari tangan kanannya,

120

sementara ia mengatur panjang dawai dengan
jari-jari tangan kirinya.

Ada pula jenis biola, koka B., kalibabu S.
Biola ini terbuat dari tempurung kelapa, yang
ditancapkan tongkat sepanjang sekitar 4 dm; di
atas tempurung tersebut direntangkan kandung
kemih babi. Di sepanjang tempurung dan tong-
kat tersebut direntangkan tali dari serat rotan
atau kulit pohon; senar tersebut dibusur dengan
busur yang terdiri dari busur kecil dari bambu
yang direntangkan dengan tali dari serat kulit
pohon; untuk membuat tali ini kasar sehingga
dapat menggetarkan senar, senar tersebut ka-
dang-kadang diselipkan di antara bibir untuk
membasahinya dengan ludah.

Tarian dan nyanyian.

Terakhir, sedikit tentang tarian suku Bang-
gai. Tari yang paling sering dilakukan adalah
osulen. Pria dan wanita menari secara terpisah
di sekitar tiang tengah rumah; ketukan ditandai
dengan gendang dan gong. Tari ini terdiri dari
gerakan tubuh yang berulang-ulang melompat
di atas salah satu kaki, sementara tubuh tetap
seimbang dengan kaki lainnya. Awalnya, tarian
ini mungkin hanya dilakukan oleh para dukun
tetapi sekarang orang-orang biasa juga mela-
kukannya. Selama perayaan kurban, orang-
orang menghabiskan malam dengan osulen.
Saya telah memberikan deskripsi terperinci
tentang tarian ini dalam “De Pilogot der Bang-
gaiers en hun priesters" (Kruyt 1932).

Tarian lain di Timur di antara suku Banggai
adalah salendeng, ini adalah tarian untuk wani-
ta; dilakukan di dalam rumah dan diiringi
dengan nyanyian; nyanyian ini disebut banene.
Para wanita menari secara individu atau mere-
ka saling berpegangan pada jari kelingking.
Menjelang fajar, para pria juga ikut bergabung
dan kemudian saling menyanyikan lagu-lagu
erotis.

Badegot adalah sejenis tarian untuk pria



dengan gerakan tinju.

Nyanyian yang memeriahkan semua perte-
muan perayaan disebut bakidung (Mal. ki-
dung). Nyanyian ini diselingi dengan lagu lain
baumbe.

II. KOSMOS ORANG-ORANG BANGGAL

Seperti yang diharapkan, penduduk kepu-
lauan Banggai membayangkan bumi sebagai
permukaan datar yang di atasnya melengkung
langit dan di bawahnya merupakan tempat
tinggal arwah orang mati yang mereka sebut
Pakom. Di seluruh bagian kerajaan pulau ini
dikatakan bahwa pada zaman dahulu hanya ada
lautan dunia yang di dalamnya tercipta daratan.
Kadang-kadang seolah-olah orang memba-
yangkan bumi ini sudah ada tetapi mengira
bahwa semua daratan ditutupi air; hanya satu
puncak gunung yang menjulang di atas per-
mukaan air.

Sebuah cerita tunggal juga membuat orang
berpikir tentang banjir seperti yang diceritakan
di mana asal usul keluarga kerajaan Banggai:
Pada masa Nabi, ungkapan yang juga diguna-
kan oleh orang-orang kafir dan yang kemudian
mereka maksudkan sebagai awal dunia ini,
sudah ada manusia, ketika bumi sepenuhnya
ditutupi air sehingga semua orang mati.
Namun, ada satu tempat di mana orang-orang
mengetahui tentang bencana yang akan datang
itu. Kelima lelaki itu naik ke dalam perahu
(seperti peti besar) dan membiarkan diri
mereka hanyut di lautan dunia hingga mereka
berakhir di sebuah batu yang ternyata adalah
puncak gunung di Pulau Banggai. Salah satu
dari kelima lelaki ini (yang lain mengatakan
ada enam) menjadi pangeran pertama Banggai
(lihat esai saya “Pangeran-Pangeran Banggai"
dalam Koloniaal Tijdschrift 1931).

Dalam kisah-kisah tentang penciptaan bumi
dan umat manusia, tidak jelas apakah mereka
menyebutkan asal-usul semua orang atau hanya

Albert C. Kruyt

keluarga kerajaan yang ada di sana di masa
lalu. Agaknya perubahan dalam kisah-kisah ini,
seolah-olah terkait dengan penciptaan para
pangeran, terjadi di kemudian hari. Pengaruh
aneh telah bekerja terutama pada penduduk di
bagian timur kerajaan pulau, dan sehubungan
dengan ini, sungguh luar biasa bahwa terutama
di Oost-Peling, kisah penciptaan selalu disa-
jikan sebagai kisah tentang asal-usul keluarga
kerajaan. Di sinilah gunung Tomusi tempat
orang-orang pertama tinggal. Dari mana mere-
ka berasal, tidak seorang pun tahu. Bagian dari
gunung yang menjorok di atas lautan dunia itu
hanya selebar sejengkal. Ada tujuh orang yang
tinggal di sana, salah satunya adalah seorang
wanita, yang lainnya adalah pria. Permukaan
tanah menjadi semakin luas. Kemudian lima
orang pria pergi ke daerah lain tempat mereka
melahirkan keluarga kerajaan di sana. Pria
keenam dan wanita itu tetap tinggal dan meni-
kah bersama. Mereka memiliki tujuh orang
anak lagi, empat putri dan tiga putra. Mereka
menikah satu sama lain dan putri ketujuh
dipotong-potong dan dikubur; darinya tumbuh
ubi, makanan pokok penduduk pulau ini.
Gunung kedua yang dikaitkan dengan kisah
penciptaan adalah "desa besar" Lipu babasal di
Utara West-Peling. Puncak ini awalnya hanya
menjulang sedikit di atas permukaan air dan
ombak besar dari laut menghantamnya. Kemu-
dian suatu hari sebuah kapal, yang disebut
duanga topulu (duanga "kapal", topulu "Holo-
thuria edulis") kandas di sana. Dengan delapan
jangkar, kapal itu diamankan ke batu, empat
patah tetapi empat bertahan. Seorang wanita
melangkah keluar dari kapal ini; dia membuat
daratan terangkat dari laut. Dia pertama kali
membuat gunung Tokolong di selatan Peling-
Barat. Di gunung Lipu babasal dia membentuk
pasangan manusia pertama dari bumi. Untuk
membuat orang-orang ini bernapas, dia mem-
buat semua angin bertiup melawan patung-

121



Studi Banggai

patung itu secara bergantian tetapi hanya ketika
Angin Selatan menyentuh pasangan itu mereka
tetap hidup. Pasangan pertama ini memiliki dua
putra dan dua putri yang menikah satu sama
lain dan memiliki anak. Ketika jumlah mereka
sudah delapan pasang, mereka menyebar ke
berbagai daerah.

Kisah lain mengatakan bahwa dari pasangan
manusia pertama, laki-laki tinggal di Lipu ba-
basal dan perempuan pergi ke gunung Toko-
long dan di sana terbentuklah pasangan manu-
sia pertama yang menjadi keturunan penduduk
Peling Barat (mian Sea-sea). Kisah lain menga-
takan bahwa laki-laki tinggal di Tokolong dan
perempuan di Lipu babasal. Hal ini juga sesuai
dengan kisah bahwa seorang perempuan mun-
cul dari perahu yang terdampar di gunung yang
baru saja disebutkan.

Kisah lain lagi mengatakan bahwa Teme-
meno, Sang Penguasa Langit, membuat laki-
laki dan perempuan dari tanah liat yang diam-
bilnya dari sungai Lolaa yang berhulu di Toko-
long. Angin Selatan membawa napas bagi
mereka. Perempuan itu disebut Boloki Sikino
(boloki "perempuan tua"), tempat tinggalnya
berada di Lipu babasal. Pasangan ini memiliki
12 orang anak. Nama laki-laki yang tinggal di
Tokolong tidak disebutkan; ia diidentifikasikan
dengan Tememeno, Sang Penguasa Langit; dan
dengan demikian kita memiliki mitos tentang
langit dan bumi yang menikah satu sama lain
dan menghasilkan manusia. Bahwa istri Lipu
babasal adalah bumi terbukti dari pernyataan
bahwa ia membuat bumi muncul dari laut. Hal
ini lebih jelas lagi dari sebuah cerita yang dice-
ritakan kepada saya di Kindandal (kabupaten
Liang): Perempuan di Lipu babasal pertama
kali membuat gunung Tokolong; gunung itu
menjulang ke langit dalam panjang gagang
kapak. Kemudian datanglah tujuh gelombang
besar dari lautan dunia yang menghantam gu-
nung itu dan menghancurkannya menjadi ban-

122

yak bagian, yaitu pulau-pulau di kepulauan
Banggai.

Dua belas anak pasangan pertama di Toko-
long harus saling menikah karena memiliki 6
anak laki-laki dan 6 anak perempuan. Namun,
pasangan tersebut terbentuk sedemikian rupa
sehingga anak laki-laki tertua menikah dengan
anak perempuan tertua kedua dan seterusnya,
sehingga anak laki-laki termuda mendapatkan
anak perempuan tertua sebagai istrinya. Pa-
sangan tertua menghilang ke dalam tanah;
keduanya menjadi "penjaga tanah". Pasangan
kedua pergi ke daratan Sulawesi; yang ketiga
pergi ke Ternate; yang keempat ke Banggai,
yang kelima ke Bokan, dan yang keenam ke
Bangkulung.

Adat Lipu babasal menyebutkan 8 pasangan,
yang satu tetap di gunung itu, yang satu pergi
ke Tokolong, yang ketiga ke Banggai, yang
keempat ke Baolemo, yang kelima ke Bokan,
yang keenam ke Tobungku, yang ketujuh ke
Jawa dan yang kedelapan ke Tokala di daratan
Sulawesi. Pasangan di Tokolong memiliki anak
untuk kedua kalinya, lagi-lagi dua belas, dan
mereka ini menjadi nenek moyang penduduk
kepulauan Banggai. Dari Tokolong masyarakat
pindah ke Tokala, kemudian ke Gunung Kau
Kees dekat Tombila, kemudian ke Tombila,
dan kemudian ke Batu Mesea dekat Lombi-
lombia.

Seperti yang telah diketahui, bumi bagi
masyarakat Banggai merupakan bidang datar.
Di bagian timur dan barat terdapat lubang pada
bidang datar ini yang dilalui oleh matahari ter-
bit dan terbenam. Di lubang sebelah barat ter-
dapat seseorang yang berjaga, dan yang ber-
nama Tumundo nosopokan "sang pangeran
yang membiarkan (matahari) masuk" (sopok
"masuk"). Ketika matahari terbenam di lubang
sebelah barat, ia memasuki Pakom, dunia
bawah; di sana ia menyinari arwah orang mati
yang pada saat itu hari masih siang, sementara



orang-orang di bumi berada dalam kegelapan.

Matahari, oloyo, adalah roh agung, pilogot,
yang kepadanya orang sesekali memberikan
persembahan; setahun sekali, seekor kambing
juga dipersembahkan kepada matahari bersama
dengan persembahan kepada roh-roh lain yang
lebih dekat dengan manusia. Juga ketika sese-
orang telah mendapatkan panen ubi yang
sangat diberkati, ia memberikan seekor kam-
bing kepada matahari. Matahari adalah seorang
pria, bulan, bituon, seorang wanita. Bintang-
bintang adalah anak-anak mereka, bituon pa-
ceno, yang menurut bahasa dapat berarti "anak-
anak bulan" atau "bulan-bulan kecil". Bulan
selalu membawa bintang-bintang bersamanya
karena ia adalah ibu. Bulan bukanlah pilogot,
kata mereka, tetapi ia tetap memberikan peng-
aruh pada kehidupan manusia. Di atasnya
tumbuh pohon waringin (bokau) yang daunnya
adalah jiwa manusia. Ketika daun muda jatuh
dari pohon itu, seorang muda akan mati; jika
daunnya kering, maka seorang tua akan meng-
hembuskan napas terakhirnya. Tidak ada per-
sembahan yang diberikan kepada bulan tetapi
pohon-pohon waringin di bumi semuanya
adalah kerabat atau bayangan dari yang ada di
bulan. Itulah sebabnya, konon, orang-orang
begitu takut kepada pohon-pohon itu dan mere-
ka memberikan sesaji kepada pohon-pohon itu,
terutama saat rantingnya patah (ini adalah
kebingungan pikiran, karena waringin tidak
ditakuti dalam hubungannya dengan bulan,
tetapi karena roh kuat yang konon tinggal di
dalamnya).

Dalam hubungannya dengan bulan, nama
Masanda sering disebut-sebut. Ia konon adalah
orang yang sangat jahat yang mempraktikkan
ilmu hitam dan membunuh banyak orang deng-
annya. Terutama di pesta-pesta yang dihadiri
banyak orang, beberapa orang dibuat sakit
olehnya dan mereka semua mati; ia terutama
mengincar gadis-gadis dan wanita-wanita can-

Albert C. Kruyt

tik. Ta ditangkap beberapa kali tetapi ia selalu
berhasil melarikan diri. Sekali ia telah terbakar
sebagian, tetapi ia masih berhasil melarikan
diri; tembakau tumbuh dari abu tubuhnya,
konon. Akhirnya, Masanda berhasil membu-
nuhnya. Untuk menghancurkannya sepenuh-
nya, tubuhnya dipotong-potong kecil. Kepala-
nya menjadi bulan dan potongan-potongan
tubuhnya menjadi bintang-bintang. Ibu Masan-
da berubah menjadi pulau bernama Totuku
tinano (fotuku "membungkuk"; dengan nama-
nama pulau yang banyak, orang selalu mene-
mukan tambahan tinano "ibunya", dan pauno
"anaknya"; ini berarti "besar" dan "kecil"; jadi
totuku-besar, dan totuku-kecil). Dikatakan
bahwa Masanda hidup sebagai roh dan terus-
menerus bepergian bolak-balik antara bulan
dan pulau yang dinamai. Masanda masih ingin
membuat orang sakit. Dalam kasus demam,
mataharilah yang menyebabkan panas tubuh,
bulanlah yang menyebabkan dingin.

Matahari dan bulan masing-masing memili-
ki pembantu, lambonua. Pembantu matahari
adalah seorang pria bernama Mbosi talaboot
"Mbosi yang berlayar jauh"; pembantu bulan
adalah seorang wanita, bernama Bul Ilate.
Orang-orang Banggai juga mengetahui cerita
yang sangat tersebar luas di Hindia, bahwa
seekor burung kecil adalah satu-satunya makh-
luk yang dapat mencapai bulan. Di antara mere-
ka, petek-lah yang berhasil melakukannya.
Suatu ketika Masanda menjatuhkan kapaknya
ke bumi di bulan; beberapa burung besar
mencoba membawa alat berat itu kembali ke
bulan tetapi tidak ada yang berhasil. Akhirnya
petek, seekor burung kecil, berkata bahwa ia
ingin mencobanya; dan memang berhasil men-
capai bulan. Ia memberikan sirih-pinang kepa-
da burung pemberani itu untuk dikunyah; itulah
sebabnya ia memiliki paruh berwarna merah.

Di mana matahari dan bulan memberikan
pengaruh pada kehidupan penduduk asli, feno-

123



Studi Banggai

mena khusus yang diperhatikan di dalamnya
tentu juga memiliki makna. Bilamana terjadi
lingkaran di sekitar matahari atau bulan (oloyo
batobongi, bituon batobongi), dikatakan bahwa
seorang laki-laki terkemuka akan meninggal
jika fenomena ini terjadi bersamaan dengan
matahari, seorang perempuan terkemuka jika
terjadi bersamaan dengan bulan. Bila matahari
saat terbenam mewarnai seluruh langit menjadi
merah, fenomena ini disebut tabomo ko sua-
langga, atau antong memela "awan merah",
seseorang akan dibunuh, atau ada roh-roh di
sekitar menyebarkan penyakit; kemudian seg-
enggam abu dilemparkan ke langit merah.
Gerhana matahari atau bulan disebut ali-
mounon. Bila matahari mengalami gerhana, di-
katakan bahwa ia hidup berdampingan dengan
bintang, yang lain mengatakan bahwa gerhana
disebabkan oleh bintang-bintang yang mencari
perlindungan dari matahari karena badai akan
segera terjadi. Gerhana bulan disebabkan oleh
bulan yang tersiksa oleh badai besar dan ham-
pir binasa; yang lain mengatakan bahwa ger-
hana disebabkan oleh matahari yang mengun-
jungi bulan. Dalam semua kasus, suara keras
dibuat untuk mengusir bintang-bintang atau
matahari dan untuk menakut-nakuti, sehingga
1a dapat pulih dan tidak hilang dalam badai.
Dalam kisah Masandaas, kita telah melihat
bahwa tubuhnya berubah menjadi bintang-
bintang. Bintang-bintang memiliki arti penting
bagi orang Banggai hanya sejauh bintang-
bintang itu menunjukkan waktu saat ladang
harus digarap (lihat artikel "Pertanian Orang
Banggai”, T. K. B. Gen.). Sebelum itu, Pleiades
yang disebut Mbolunus atau Monunus dicari;
namun, ini hanya terjadi di bagian-bagian
kepulauan kecil tempat padi ditanam. Kelom-
pok lain, yang disebut Paliama, penting bagi
tanaman ubi; saya belum dapat menentukan
bintang mana yang dimaksud di sini. Gambar
itu muncul sebelum Pleiades muncul. Sabuk

124

Orion, yang disebut mian tolu "tiga orang",
hanya diketahui oleh mereka yang menanam
padi. Di Kindandal di semenanjung Liang,
orang dapat melihat sebuah kapal di Paliama:
satu bintang adalah layar, yang kedua adalah
kemudi, dan yang ketiga adalah juru mudi.

Tidak ada gagasan pasti tentang bumi.
Dalam kisah penciptaan, telah menjadi jelas
bahwa manusia pertama diperkirakan telah di-
ciptakan oleh matahari dan bumi. Gempa bumi,
leali, disebabkan oleh seekor babi besar yang
hidup di bawah bumi: ketika hewan ini ber-
guling-guling di kolam, ia mulai menggaruk-
garuk dirinya sendiri ke tiang tempat bumi
berada. Babi ini disebut Pongakate Bangg.,
Ponga'ate Sea-sea. Orang-orang kemudian
membuang rumput liar dan jelaga dari rumabh,
dan mereka membuat tontonan yang hebat
dengan berteriak dan memukul gong dan
benda-benda lainnya.

Seseorang harus berhati-hati untuk tidak
mengaduk unsur-unsur dengan cara apa pun,
dan tidak memancing badai dan badai petir. Ini
dapat dilakukan dengan merendam panci
masak di air mengalir atau di laut, atau men-
cucinya, dengan mengejek hewan, membuat
mereka melakukan trik, atau bermain-main
dengan mereka, misalnya ketika seseorang
menghasut anjing dan ayam jantan untuk saling
berkelahi atau mencoba membuat anjing dan
kucing melakukan gerakan kawin. Dengan me-
lakukan hal-hal seperti itu, badai (masangol)
tercipta. Konon, roh-roh udara meniup awan
dengan tiupan mereka dan mengaduk-aduk
angin. Satu-satunya hal yang dapat dilakukan
adalah berjanji kepada roh-roh tersebut untuk
memberikan sesaji kepada mereka jika mereka
membiarkan alam beristirahat kembali. Mem-
buat janji seperti itu disebut bapusi.

Jika seseorang hanya mendengar guntur
(ngguluk B., kuluk S.) satu kali saat terjadi
badai petir, ini adalah tanda bahwa orang besar



akan menjadi janda (duda); jika guntur itu
berulang-ulang maka tidak ada arti penting
yang melekat padanya. Petir (didip) terkadang
menyambar dan saya telah diberitahu tentang
orang-orang dan hewan-hewan yang telah ter-
sambarnya; tetapi tidak diketahui cara yang
menurut orang dapat menghindari bahaya ini.
Jika badai itu dahsyat sehingga mereka takut
maka mereka membakar tulang rahang babi
(tulang rahang babi yang ditangkap dalam per-
buruan disimpan di rumah) dan daun keladi di
perapian, sambil mengulang-ulang kata-kata:
Deamo popakulino, suano natade, suano nan-
Jjiu, suano ko tiboluno nakule, nalate "inilah
obatnya, agar badai itu berhenti, agar badai itu
menjadi tenang, agar asapnya mengasapi (ba-
dai) dan menghancurkannya".

Bila hujan disertai terik matahari (melealas
B., buasak S.), konon dewa suku mengirimkan
roh jahat ke bumi untuk membuat manusia
sakit. Bila hal ini terjadi saat seseorang sedang
dalam perjalanan, ia berkata: Tabea ko duul,
mau kuleso nai pobenggu sala "dengan cuti sa-
kitmu, sekalipun aku berjalan, jangan salahkan
aku (karena berjalan)".

Pelangi (tandalo), konon, berasal dari darah
haid; ada pula yang mengatakan dari darah
wanita yang sedang melahirkan sebelum anak
itu lahir. Bila seorang wanita kehilangan
banyak darah saat haid dan menjadi lemah serta
sakit-sakitan karenanya, dipercaya bahwa pe-
langi adalah penyebabnya. Seseorang tidak bo-
leh membiarkannya berlalu terlalu lama sebe-
lum mengumpulkan anjing coklat, babi coklat
dan ayam coklat dan mengorbankan mereka.
Hal ini dilakukan di dalam rumah dan selain
dewa-dewa rumah tangga, dan pelangi juga.
Mereka juga mempersembahkan kepada pe-
langi untuk anak-anak yang telah berjuang
sejak lahir.

Jika pelangi berdiri dengan kakinya di dekat
rumah, penyakit akan datang ke sana. Jika

Albert C. Kruyt

seseorang sedang dalam perjalanan dan pelangi
datang ke arahnya, ia harus mulai menggong-
gong agar ia menyingkir karena jika pelangi
menyentuhnya, ia akan jatuh sakit. Jika hal ini
terjadi, maka seseorang harus segera menyem-
belih anjing karena jika tidak, ia harus mem-
bayarnya dengan nyawanya. Jika seseorang
melihat pelangi menyentuh pohon besar maka
ia harus segera mengampuninya karena di
sanalah tuannya tinggal. Ketika dalam perja-
lanan, umumnya pelangi yang muncul di tang-
an kanan seseorang berarti keberuntungan, di
tangan kiri seseorang dan terutama di depan
orang yang sedang dalam perjalanan, berarti
kemalangan dan penyakit. Dalam kasus terak-
hir, jika seseorang tidak dapat kembali ke
rumah, ia harus duduk dan tidak bangun sampai
fenomena itu menghilang. Hal ini juga diamati
ketika seseorang sedang sibuk bekerja di
ladang karena jika seseorang tidak berhati-hati,
ia akan terkena demam.

Jika pelangi muncul berulang kali di tempat
yang sama, orang tersebut tahu bahwa di sana
ada lipu bobula, tempat tinggal roh jahat. Jika
seseorang yang tinggal di daerah itu jatuh sakit
dukun, talapu, segera tahu di mana mencari
penyebabnya. la kemudian menyiapkan air
penyembuhan dan membasuh orang sakit itu
dengan air itu dan juga membiarkannya memi-
numnya. Begitu pelangi muncul, sang ibu me-
manggil anak-anaknya yang sedang bermain di
luar ke dalam. Seseorang tidak boleh menunjuk
jarinya ke pelangi karena orang itu bisa
mengalami kram sehingga tidak bisa lagi mem-
buka tangannya; atau jarinya menjadi bengkok.
Jiwa orang yang telah terbunuh, konon, meng-
ikuti pelangi ke atas (jangan pergi ke Pakom,
negeri jiwa di bawah bumi) karena mereka
menganggap pelangi sebagai darah.

Beberapa cerita berikut akan menunjukkan
bagaimana mereka memandang fenomena
alam tertentu dan yang mengandung sejumlah

125



Studi Banggai

fitur yang membuat orang menduga bahwa kita
sedang berhadapan dengan mitos bulan.

Cerita tentang dua belas anak.

Dahulu kala ada seorang pangeran di Buko,
yang istrinya sedang hamil. Ia melakukan per-
jalanan untuk mencari pakaian bagi anaknya,
ketika anaknya lahir. Sementara itu, istrinya
melahirkan 12 anak. Wanita yang membantu-
nya di saat-saat sulit, menyuruhnya untuk me-
nutup mata saat anak-anak kecil itu lahir. Setiap
kali seorang anak lahir wanita bijak itu mena-
ruhnya di buah pepaya dan menaruh hewan di
tempatnya: ular, tikus, anjing, dan sejenisnya.

Ketika kedua belas anak itu sudah ada di
sana, sang ibu meminta untuk melihat anak-
anaknya dan bidan menunjukkan kepadanya
kedua belas hewan tersebut. Wanita itu sangat
ketakutan oleh hal itu dan menyuruh anak-
anaknya dibuang ke laut bersama dengan
pepaya tempat anak-anak yang sebenarnya
disembunyikan.

Sang pangeran kembali dari perjalanannya
dan hal pertama yang ditanyakannya adalah
tentang anaknya. Istrinya kemudian mencerita-
kan kepadanya tentang semua hewan yang te-
lah dibiakkannya dan telah dibuangnya ke laut.
Kemudian sang tumumdo (pangeran) menjadi
marah dan mengunci istrinya di dalam sangkar
di bawah rumah, di mana ia hanya diberi kulit
ubi dan sampah sejenisnya untuk dimakan.

Saat itu ada seorang wanita yang memakan
manusia (kakaan mian). la mencari tiram di
laut yang menempel pada batu. Pepaya-pepaya
itu juga telah hanyut bersama di sana. Ketika ia
mengetuk-ngetuk batu untuk melepaskan tiram
anak-anak berteriak: "Jangan ketuk kami, kami
akan mati!" Sang penyihir mengumpulkan
pepaya-pepaya itu, membawanya ke rumahnya
dan membuka buahnya. Kemudian anak-anak
itu muncul. Ia mengunci mereka di rumahnya
dan memutuskan untuk membesarkan anak-

126

anak itu untuk memakannya saat mereka
dewasa.

Suatu hari, si kanibal pergi ke pasar. Sebe-
lumnya, ia berkata kepada anak-anak: "Jangan
turun, nanti langit akan runtuh menimpa kalian
dan bumi akan menelan kalian". Anak-anak
sangat takut karena mereka sering melihat
perempuan itu memakan manusia. Itulah se-
babnya mereka memutuskan untuk turun dan
melarikan diri. Mereka menemukan batang
pohon di laut dan membuat perahu darinya.
Mereka membawa: bambu, seutas tali boniton
(kulit pohon Hibiscus taliaceus) dan sedikit
kapur. Sebelum meninggalkan rumah, mereka
telah memecahkan semua peralatan makan dan
menyebarkan makanan yang ada di sana.
Ketika perempuan itu kembali, ia melihat
kehancuran yang telah terjadi: hanya cangkang
tiram besar (tengga) yang masih utuh. la
membawanya ke laut, duduk di dalamnya, dan
mulai menganiaya anak-anak dengan cara ini.

Ketika ia mendekati anak-anak, mereka
membuang tali itu: ini menjadi tanjung yang
memisahkan anak-anak dari penyihir itu.
Namun, penyihir itu berkata kepada cangkang-
nya: "Tengga, tengga, lompatlah!" Kejadian itu
terjadi dan kemudian dia dekat dengan anak-
anak lagi. Mereka membuang bambu itu dan itu
menjadi tanjung yang menjorok jauh ke laut
yang memisahkan anak-anak dan penyihir itu
satu sama lain. Namun wanita itu membiarkan
cangkangnya melompati rintangan itu lagi.
Ketika dia sudah dekat dengan para pelarian itu
lagi, mereka membuang kapur itu dan itu
menjadi awan tebal sehingga wanita itu tidak
bisa lagi melihat anak-anak. Akhirnya, anak-
anak itu mengeluarkan seekor tikus putih, yang
dipelihara oleh wanita tua itu dan yang juga
mereka bawa bersama mereka di dalam perahu
mereka. Hewan kecil ini menggerogoti
cangkang itu hingga berlubang sehingga ia
menghilang ke dalam laut bersama penyihir itu.



Anak-anak itu pun akhirnya tiba di desa
orang tua mereka. Mereka mengirim pesan
kepada sang pangeran untuk memberi tahu
bahwa anak-anaknya telah tiba. Sang toumun-
do menjawab bahwa ia tidak memiliki anak;
bahwa anak-anaknya telah menjadi ular, katak,
kadal dan hewan lainnya. Ia kemudian me-
nyuruh mereka untuk tidak mengganggunya.
Beberapa kali anak-anak itu mengirim pesan
hingga sang pangeran sendiri yang pergi untuk
melihat, dan ketika ia melihat kedua belas
orang muda itu, ia langsung yakin bahwa mere-
ka adalah keturunannya. la berkata: "Kalau
begitu pergilah dan jemput ibumu!" Enam
orang dari mereka pergi ke kandang di bawah
rumah tetapi kandang itu terbuat dari besi dan
tidak peduli seberapa keras mereka mencoba,
mereka tidak dapat membukanya. Kemudian
enam orang lainnya pergi untuk mencoba. Di
antara mereka ada seorang gadis yang memiliki
kekuatan supranatural. la berkata: "Jika ini
benar-benar ibuku, maka kandang itu akan
pecah dengan sendirinya jika aku menendang-
nya." Begitu ia melakukannya, kandang itu
benar-benar pecah. Sang ibu dibawa keluar,
anak-anak mengeluarkan pakaian terindah
yang mereka miliki dan memakaikannya pada
ibu mereka, sehingga ia tampak luar biasa,
seperti seorang putri sejati.

Kesebelas putra tersebut menjadi manusia
biasa tetapi satu-satunya putri menjadi peng-
uasa semua doti, racun magis, ilmu hitam. Ia
memiliki kekuatan untuk menghancurkan
dengan doti tetapi juga melindungi orang-orang
dari pengaruh racun dan tipu daya sesama
manusia. la menyandang nama Samoyo dan
karena itu semua yang ingin mempelajari ilmu
hitam, atau yang ingin membuat diri mereka
kebal terhadapnya, memohon namanya. Ia
tidak mati, tetapi menjadi roh yang kuat,
balakat (Mal. berkat), yang tinggal di
Tokolong.

Albert C. Kruyt

Kisah orang miskin yang menjadi kaya.

Dahulu kala ada seorang pangeran bernama
Ali Banggai. Ia memiliki seorang putri tunggal
yang sangat cantik bernama Mangasambe.
Putri tersebut jatuh cinta pada seorang pria
miskin bernama Laso bonggoon "Rotan-penis".
Karena pria tersebut tidak mampu membayar
mas kawin mereka tidak dapat menikah. Oleh
karena itu, pria tersebut mengirim pesan (ke-
kuatannya) dengan angin darat kepada gadis
tersebut dan membuatnya hamil. Namun,
Mangasambe tidak tahu bahwa ia telah diha-
mili oleh Laso bonggoon.

Tidak lama kemudian, lahirlah seorang putra
darinya. Ia sudah besar ketika kakeknya me-
rayakan pesta kurban. Di tengah pesta tersebut,
ia memberikan sebuah kotak berisi sirih-pinang
kepada cucunya dan berkata: "Bawalah ini
kepada ayahmu!" Anak tersebut langsung pergi
kepada pria miskin yang membawa kotak
tersebut. Ketika pangeran melihat hal tersebut,
ia menjadi sangat marah; ia mengambil semua
pakaian putrinya kecuali kain sarung dan
menyuruhnya pergi bersama Laso.

Suatu ketika, Mangasambe sedang mencuci
satu-satunya pakaiannya ketika angin darat
merenggut pakaiannya dari tangannya dan
membawanya pergi. Laso sangat marah akan
hal ini; ia mengambil dayungnya, sebuah ubi,
sisir rambut (batueo), dan sebilah pisau, lalu
pergi mencari sumber (tempat tinggal) angin. la
benar-benar menemukan lubang tempat angin
keluar dan menutupnya. Dalam perjalanan
pulang, ia bertemu dengan sebuah kapal layar
besar yang tidak dapat bergerak maju karena
tidak ada angin. Para penumpang mengeluh
keras tentang hal ini dan Laso berkata bahwa ia
telah menutup lubang tempat angin keluar.
Kemudian mereka memohon kepadanya untuk
membukanya lagi dan berjanji untuk memberi-
nya sebuah panci masak dan seekor ayam
jantan yang memiliki kekuatan gaib. Jika ia

127



Studi Banggai

mengarahkan panci itu ke arah laut, panci itu
akan terisi ikan dalam sekejap; jika ia meng-
arahkannya ke arah darat, panci itu akan terisi
unggas. Dan ayam jantan itu memberikan se-
mua yang diinginkannya kepada pemiliknya.
Laso menerima tawaran itu dan kembali dalam
perjalanannya untuk membuka lubang angin itu
lagi.

Dengan dua keajaibannya Laso segera
menjadi orang kaya. Ketika ayah mertuanya
mendengar tentang kekayaan menantu laki-
lakinya, ia mengirim orang untuk membunuh-
nya tetapi Laso memerintahkan ayam jantan
untuk membunuh para duta besar. Burung itu
pun melakukannya. Ketika mayat-mayat mulai
tercium baunya Laso memerintahkan ayam
jantannya untuk menghidupkan kembali orang-
orang itu. Ketika semua ini sampai ke telinga
sang pangeran, ia beralasan dalam hatinya
bahwa lebih baik meminta mas kawin dan
hidup damai dengan anak-anaknya.

Sang mediator (tetean) datang tetapi apa pun
yang ditawarkan Laso sebagai mas kawin
untuk istrinya, sang pangeran terus meminta
ayamnya. Akhirnya Laso menyerahkan burung
itu tetapi ia memerintahkan hewan itu untuk
tidak mengeluarkan apa pun kecuali kotoran
saat berkokok. Ketika sang pangeran ingin
mencoba peruntungannya dengan ayam jantan
dan memerintahkan burung itu untuk berko-
kok, yang keluar hanyalah kotoran. Sang pang-
eran sangat muak dengan hal ini sehingga ia
segera mengembalikan ayam jantan itu dan
meminta mas kawin berupa barang-barang.

Mangasambe ini dipanggil oleh orang-orang
ketika mereka ingin menjadi kaya. Ia tinggal di
Buno di sebuah bukit kecil.

Kisah Molimbuk.

Dahulu kala hiduplah seorang pangeran,
Tumundo Sabol, yang sedang mencari seorang
istri yang cocok. Suatu hari saat berjalan di

128

sepanjang pantai ia bertemu dengan seorang
gadis cantik yang mengaku bernama Molimbuk
tetapi ia adalah putri raja buaya. Tumundo
Sabol memasukkan gadis itu ke dalam tabung
bambu dan membawanya pulang. Dalam perja-
lanan, gadis itu mengatakan kepadanya bahwa
1a harus memiliki seorang pembantu untuk me-
masak untuknya. Untuk tujuan ini, ia memo-
tong sebatang bambu dan dari sana muncul
seorang gadis cantik, yang menjadi pem-
bantunya.

Namun, ketika ia tiba di rumah, budak itu
mengambil semua kemuliaan majikannya se-
hingga raja mengambilnya sebagai istrinya dan
mengangkat yang lain sebagai penjaga ladang.
Di sana, sang putri tidak punya teman bicara
selain burung-burung yang datang untuk
memakan nasi. la berkata kepada hewan-
hewan: "Jangan makan nasi rajamu". Burung-
burung menjawab: "Kami tidak makan nasi,
tetapi kami duduk sebentar untuk beristirahat".

Sang putri menyanyikan lagu yang sama
setiap hari: Maka dano dei tete na bonua, aki
kusinodii pike ko buta, seek dei melealas. "Jika
aku berada di rumah ibuku, aku tidak akan
diizinkan menginjak tanah dan bermain di
bawah hujan bersama sinar matahari." Setiap
orang yang melewati ladang sang pangeran
mendengar lagu ini dan lagu itu disampaikan
kepada Tumundo Sabol. Ia akhirnya pergi
untuk melihat sendiri dan di sana ia melihat istri
aslinya, lebih cantik dari sebelumnya.

Ia membawanya pulang dan ingin mengam-
bilnya kembali sebagai istrinya, tetapi Molim-
buk menuntut agar wanita lain itu dibawa ke
persimpangan jalan. Toemundo Sabol akhirnya
setuju. Ketika pembantu itu tiba di persim-
pangan jalan, ia berubah kembali menjadi
bambu.

Molimbuk diserukan oleh wanita yang
menginginkan anak.



III. TEKA-TEKI DI KEPULAUAN
BANGGAI DAN DI BALANTAK.

Di Kepulauan Banggai, teka-teki disebut
sombot atau sosombot, sedangkan pemberian
teka-teki disebut basosombot. Di Balantak,
hiburan ini disebut tangki-tangki. Di kedua
negara itu, hal itu hanya boleh dilakukan saat
ada kematian di desa. Begitu perayaan terakhir
orang mati telah dirayakan, maka harus dihen-
tikan. Terutama pada perayaan orang mati itu
sendiri, saat banyak orang berkumpul, orang-
orang menghibur diri dengan memberikan
teka-teki.

Berikut ini beberapa dari kedua daerah ter-
sebut. Di Kepulauan Banggai, saya hanya
dengan susah payah mempelajarinya; mungkin
masih ada ketakutan kuat di sini bahwa mem-
berikan teka-teki pada saat tidak ada kematian
akan mengakibatkan kematian segera.

Teka-teki Bahasa Banggai (B = Banggai; S
= dialek Sea-sea).

1. Sao memeenggon, meoo (moyoo B) tongi-
danggon. Buahnya masing-masing sendiri,
tetapi matang pada saat yang sama. Jawaban:
toulo, telur.

2. Dano tolu ko mian, monas ko butongo
posinggat, nakoas posinggat. Ada tiga orang,
yang semuanya menjadi hangat bersama-sama
(demam), dan pada mereka semua (demam)
berhenti pada saat yang sama. Jawaban: polu,
tiga batu perapian, yang berfungsi sebagai
anglo dan yang menjadi hangat bersama-sama
lalu dingin lagi.

3. Lino'omi (linokomi B) ko bungkuko meeng
baino lua kayu (kau B) loono a'ina (akina B)
tinuas. Seluruh gunung dibersihkan (disiangi,
dibersihkan dari gulma), dan dua daun pohon
tersisa, yang tidak dipotong. Jawaban: mian
badallu, seseorang yang kepalanya dicukur,
kedua telinganya tetap ada.

4. Pandong lua sinakukon tulak doi togong,
tulak doi timbu. Dua tombak dilempar dan jatuh

Albert C. Kruyt

(keduanya) di pulau (dan) di langit. Jawaban:
mata.

5. Dano bonua meeng babasal, tongo meeng ko
sudongo. Ada rumah besar, tetapi hanya
memiliki satu tiang. Jawaban tanggeas S,
bongkain B, jamur.

6. Dano lua ko mian posoboli ko mololukon.
Ada dua orang, yang maju secara bergantian.
Jawaban: aino mpakon, kaki yang berjalan.

7. Tolu ko mian tokolu (to'olu S), tapuo ko mian
alu. Tiga orang turun, dan menangkap delapan
orang. Jawaban: sosoat posakoel guri-ta,
tombak ikan bermata tiga, yang ditancapkan ke
gurita berlengan delapan (sejenis moluska).

8. Dano ko pau meeng kikiot (poipoisi B)
batoiko, babasal balalaumo. Ada seorang anak
yang ketika kecil memakai sarung, tetapi ketika
dewasa telanjang. Jawaban: Aok, bambu, yang
ketika muda ditutupi oleh sarung, yang
dibuangnya saat ia tumbuh besar.

9. Mate ko tomundo meeng ko kiil ko ata.
Ketika seorang pangeran meninggal, para
budak (rakyat) menangis. Jawaban: Oloyo
soop, matahari yang terbenam, setelah itu
jangkrik mulai meratap.

10. Bolito banyanyat. Bokongnya maju mundur
seperti sepotong kayu dengan api, yang
dengannya seseorang menerangi jalannya
dalam kegelapan. Jawaban: Dipot, kunang-
kunang.

11. Palus tinaam, moloas tinaam. Y ang pendek
disatukan, yang panjang disatukan. Jawaban:
Bakoko, pisau pemotong, yang ga-gangnya
yang pendek disatukan dengan bilah yang
panjang.

12. Moti kondalangon maka mukaan. Makan
hanya dilakukan saat air laut surut. Jawaban:
Talimuut, sejenis tawon, yang hidup di lubang-
lubang batang pohon yang terletak di pantai;
mereka juga membuat sejenis lilin hitam. Saat
air pasang, potongan-potongan kayu ini
terendam air dan tawon-tawon itu terkunci;

129



Studi Banggai

baru saat air surut, saat batang pohon kering,
mereka meninggalkan rumah mereka.

13. Naluamo, natolunio, atalaio ko meeng. Ada
dua, ada tiga, tetapi yang tersisa hanya satu.
Jawaban: Tombuan, tabung bambu tempat air
diambil. Bambu semacam itu terdiri dari tiga
atau empat bagian; sekat-sekatnya dilu-bangi
kecuali yang terakhir, yang membentuk dasar
wadah.

14. Utusomo, utusomo, aki napobee paisu.
Semuanya bersaudara satu sama lain, tetapi
mereka bahkan tidak saling memberi air.
Jawaban: Pote (poti), kelapa, yang berge-
lantungan berkelompok, tetapi sangat pelit satu
sama lain, sehingga mereka bahkan tidak saling
memberi air.

15. Songgo tumali langkang, dei tanga kabila.
Di kedua sisinya ada cabang-cabang, dan di
tengahnya ada kabila, keranjang yang terbuat
dari daun, tempat menyimpan pakaian, yang
diimpor dari Gorontalo. Jawaban: Bungkang,
lobster; kaki adalah cabang-cabang-nya, badan
adalah kabila.

Teka-teki Balantak:

1. Tulus-tulus ule moitom, ndalangon no-sida
baku. Upa kanono? Popurun nitimbu'a weer
mopanas. Saat ular hitam merayap, laut
membeku. Apa itu? Sagu yang disiram air
hangat.

2. Momangonkon bandera na buuna, pekot
weerna rempa'na. Bolobak. Bendera dikibar-
kan di gunung, dan air di lembah mengering.
Lampu.

3. Mien (mian) sio ira saa-saauk tongo-nanna.
Wungan malaigen (malaigan). Sembi-lan
orang berbagi satu bantal. Tiang bubungan,
dengan cemara.

4. Popol kau kopato-pato'. Ponsukat. Tong-kat
kayu (untuk memukul) dipatahkan menjadi
beberapa bagian. Meteran.

5. Manuk moitom mongorimpoeng anakna.

130

Malom. Ayam hitam mengumpulkan anak-
anaknya. Malam.

6. llaitom ia solok ilameak. Berdesak-desak.
Yang hitam ditusukkan ke yang merah. Panci
masak (yang dilempari api).

7. Manuk mobula monder anakna. Ilio. Ayam
betina putih menyebarkan anak-anaknya.
Waktu pagi.

8. Nokaan tolu ira noluak patiramo. Mien
(mian) mimangan. Tiga dimakan dan empat
dimuntahkan. Seseorang yang mengunyah
pinang (pinang, pinang, dan jeruk nipis dikun-
yah, dan ketiganya dimuntahkan bercampur
ludah).

9. Saangu kau balaki nokotua, sien (sian)
nirongar laungna. Susu. Sebuah pohon besar
ditebang, dan jatuhnya tidak terdengar. Payu-
dara wanita (artinya tidak jelas, mungkin
jatuhnya dimaksudkan ketika anak yang
menyusu melepaskan puting susu).

10. Saangu bitu'on waka kela-kela: kopan-tas
lolos ka minoamo. Opu basik mompopok.
Bulan, yang tubuhnya berbaring; ketika
pinggangnya menerobos, ia bernapas. Telur
yang baru saja menetas.

11. Reak golosak tindong-tindong pelelan.
Wolo'na sasa. Ketika guntur bergemuruh,
sebuah tiang berdiri tegak. Ekor kucing.
"Guntur" di sini berarti pecahnya buah kelapa.
Begitu kucing mendengarnya, ekornya terang-
kat untuk mengantisipasi mendapat sepotong.
12. Saangu mien (mian) talalais laigenna
(laiganna) watu;, maek ia wawa-wawa lai-
genna. Umang. Rumah orang miskin terbuat
dari batu, tetapi ketika ia berjalan, ia membawa
serta rumahnya. Siput.

13. Na lalomna unapon, na liwana malagu.
Timbo'. Di dalam (dia) bersisik, di luar (dia)
licin. Bambu.

14. Tangki im boo tangki'ku; tangkiku boo
tangki'im. Ngaan. Teka-tekimu untuk teka-
tekiku; teka-tekiku untuk teka-tekimu. Nama.



Bagi kita teka-teki ini agak kabur, dan sulit
dijelaskan. Kalimatnya adalah namaku diguna-
kan olehmu, namamu olehku saat menyapa.

15. Layang-layang paapaa singkamburan
kalelang. Usong notaraikonna mien. Ketika
burung gagak terbang, burung-burung pun
terbang. Kapak yang digunakan seseorang
untuk menebang pohon (dan yang membuat
serpihan kayu beterbangan ke mana-mana).

16. Malom dingkop, ilio bungkat. Soopan.
Tertutup pada malam hari, terbuka pada siang
hari. Pintu.

17. Iko basik ngamea misaruar sarata,
balakimo lumalaumo. Pering. Ketika kamu
masih kecil kamu berpakaian indah, ketika
kamu telah dewasa (kamu) telanjang. Pering,
jenis bambu (rebung ditutupi perisai, yang akan
rontok saat batangnya tumbuh tinggi).

18. Nur na Lamala dia noer na Pokobon-
dolong pokukuraweian ronana. Wuluna mata.
Daun pohon kelapa Lamala dan daun pohon
kelapa Pokobondolong saling bertautan. Bulu
mata.

19. Malau totolu, masae' papaat. Sosoat. Tiga
turun, dan empat naik. Tombak pancing
(tombak ini memiliki tiga gigi; jika seseorang
menusuk ikan dengannya, maka keempatnya
naik).

20. Ede ka mae', mangarop umule'kon, ede kok
umule'kon, mangarop mae'. Witis. Ketika
seseorang pergi ke sini, ia berdiri ke arah untuk
kembali; ketika seseorang kembali, ia berdiri
ke arah untuk pergi ke sini. Anak sapi.

21. Paat mian motoutus, saa-saangu bakan-na.
Langali. Empat bersaudara menggunakan satu
selimut yang sama. Langali, sejenis liana, yang
dalam bahasa Poso disebut kongkoli; ini adalah
empat helai yang dibungkus dalam satu kulit;
bahan pengikat yang indah.

22. Tuona malambas, puuna maasing.
Tombong. Di atas pengecut, di kaki manis.
Tebu (yang bagian bawah jauh lebih manis

Albert C. Kruyt

daripada bagian atas).

23. Ilio notonton, malom nona'. Bakoko'. Siang
hari diadakan, malam hari disingkirkan. Pisau
pemotong.

24. Mian mamau laigan, daamo notataki-
namo. Katupat. Seseorang membangun sebuah
rumah, dan setelah selesai, ia membongkarnya.
Katupat.

25. Isian rua mian motoutus, utus balakina dia
utus itikutna; utus balakina mangkaan pae
sangkuren kabus, utus na itikutna mangkaan
sian ta' kabus. Sondopan. Ada dua bersaudara,
yang tua dan yang muda, yang tua makan
sepanci nasi kosong, yang muda tidak makan-
nya kosong. Pipa tembakau.

26. Manusia saangu kampung mangkaan pae
saangu lean, sian ta kabus. Tambu'an. Orang-
orang satu desa makan (semua) dari sepiring
nasi, dan tidak habis. Air sumur.

27. Usong tebak-tebak na kau. Koliki. Kapak,
yang diikatkan ke pohon. Alis.

28. Saangu manuk mongopoi opuna; nopate
watana somo opuna korek-korek. Tanoman.
Seekor ayam betina mengerami telurnya; keti-
ka tubuhnya mati, telurnya tetap ada. Tempat
pemakaman. Ayam betina berarti gubuk pema-
kaman, telur kuburan batu; gubuk pemakaman
musnah, tetapi kuburan tetap ada.

29. Malom koi tobui, ilio koi timbo'. Ampas.
Malam hari bagaikan laut, siang hari bagaikan
bambu. Tikar tidur (yang siang hari digulung
seperti bambu, malam hari dibentangkan).

30. Anak itikut norimingkatna Ternate untar-
untar tobunina. Pakaut. Anak kecil yang
meninggalkan Ternate dan menyeret tali pusar-
nya. Jarum (dengan benang).

31. Orik tasik orik, kokot tasik kokot. Usan.
Sebuah tiang dan itu bukanlah tiang, sebuah tali
dan itu bukanlah tali. Sebuah balok hujan.

32. Nolinga porus, nolinga porus. Tilinga.
Orang menoleh ke belakang dan itu hilang,
orang menoleh ke belakang dan itu hilang.

131



Studi Banggai

Telinga.

33. Surut-surut olipan motae-tae wurung Arab.
loring. Seekor kelabang merangkak dan
berbicara dalam bahasa Arab. Kecapi mulut.
34. Mieu (mian) nopate nitum, uwar-uwar
ngoeroenna. Pauran. Orang yang sudah
meninggal dibungkus (dengan kain kafan) dan
kukunya terlihat. Bambu, yang di sekelilingnya
daun sagu dilipat dan dijahit, untuk dijadikan
atap; ujung-ujung bambu yang terlihat ini
diibaratkan sebagai paku.

35. Nosuan tasik watuna upa-upa notum tasik
pakatu. Mien lapus. la tertancap di tanah
namun bukan sebuah lubang; ia dibungkus
namun bukan sebuah parsel yang akan dikirim.
Seorang manusia.

36. Tambu'an mbala pakaut. Mata. Sumur
yang dipagari dengan jarum. Mata.

37. Malau baidek, nasaek uuru. Pae. Tanah
turun, keindahan muncul. Beras yang sudah
dikupas, yang jika dimasukkan ke dalam panci
mengeluarkan debu beras, tetapi bersih jika
dimasak.

38. Tingkek tuangkek. Poniki. la menempel
pada sesuatu dan berputar balik. Kelelawar.
Anit nontetendekon aute'. Kadus. Kulit
binatang yang lari bersama anjing. Layar
perahu. Anit adalah kulit binatang yang
dikeringkan.

40. Tumumpang sien (sian) podapot-dapot.
Tunop. Mereka berjalan tetapi tidak bertemu.
Tumit.

41. Mongkolong basung sua-sualek. Ngoor.
Membawa keranjang terbalik di punggung.
Hidung.

42. Nur sansisik siap-siap na atop. Wese'.
Sepotong kelapa (daging) yang tersangkut di
atap. Gigi.

43. Nototok belaon, kasee sian raraon. Cuaca.
Jika seseorang memotongnya, ia akan terluka,
tetapi tidak berdarah. Air.

44. Mian tumumpang sungke-sungkele. Mian

132

mobose. Orang yang berjalan mundur. Orang
yang mendayung.

45. Weer samok, kabus ia toop timbo'. Bolobak.
Semangkuk air yang penuh tersedot habis oleh
bambu. Lampu.

46. Kapal rurua saa-saangu palelanna.
Darupa. Dua kapal dengan hanya satu tiang.
Sepasang sepatu.

47. Saangu mian totolu matana. Soko. Satu
orang dengan tiga mata. Tempurung kelapa
(dengan lubang tunas).

48. Norongor kokuungan sian nopile. Mom-
buul. Suara terdengar tetapi tidak terlihat.
Angin.

49. Mandao doonana, nosarak daanana. Turo.
Ia jatuh di bawah, dan dicari di atas. Kebocoran
(di atap).

50. Mandala nobete na tanga'na laigan.
Bolobak. Bintang yang terbit di tengah rumah.
Lampu.

51. Kita momile, ia momile. Mata. Kami
melihat, dia melihat. Mata.

52. Tamparang na rempa'na sanda sing-sing
lumau. Sikola. Waringin dari dataran, tempat
semua burung terbang. Sekolah.

53. Mian kumaan, sian kobente-bentengana.
Mimangan. Orang makan dan tidak merasa
puas. Buah plum sirih.

54. Mian mangkaan bau sambako, sian
kabusanan. Montonggol tiga. Orang makan
sepotong daging babi, dan tidak habis. Buah
plum tembakau.

55. Mongkoot ndoona, mian na koot ndaana.
Layanglayang. Digantung di atas, dan orang
yang menggantungnya di bawah. Layang-
layang (impor).

56. Peti balaki' kasee saa-saangu ringgit isina.
Taipang. Sebuah peti besar, tetapi hanya ada
satu rijksdaalder di dalamnya. Buah mangga.
57. Boro-boroki tolu ira morongori waa'na
binangunan. Tungku dia koeren. Tiga lelaki tua
mendengar banjir. Batu-batu perapian dan



Albert C. Kruyt

panci masak (batu-batu itu mendengar deras-
nya air mendidih di dalam panci).

58. Kapal seselut na rempa'ua. Sitirika. Perahu
berlayar di dataran. Besi.

133



