
 

 

 

 

 

Studi Banggai:  

Perkawinan, Kelahiran, Anak-anak, Kerajinan Tangan, 

Pandangan alam semesta 
 

 

 

 

 

oleh 

Dr. ALB. C. KRUYT 

 

 

 

Alb. C. Kruyt “Banggaische Studiën” Tijdschrift voor Indische Taal-, Land- en Volkenkunde 72: 13-102. 

 

 

I. Perkawinan dan Kelahiran di Kepulauan Banggai. 

 

Ketika saya berbicara tentang Pernikahan 

dan Kelahiran di Kepulauan Banggai saya 

hanya mengacu pada adat istiadat asli pendu-

duk pulau ini. Penduduk Banggai telah me-

meluk agama Islam dan telah lebih atau ku-

rang sepenuhnya mengadopsi hukum perka-

winan Islam dengan adat istiadat terkait di 

Pulau Banggai, di sebelah timur Pulau Peling 

dan menyebar lebih jauh ke mana-mana di 

sepanjang pantai. Saya tidak akan berbicara 

tentang yang terakhir dan saya akan menye-

butkan hal ini hanya di tempat-tempat di mana 

penduduk pulau yang telah memeluk agama 

Islam ini masih mempertahankan adat istiadat 

perkawinan asli lama, meskipun agak menyim-

pang. Hal yang sama berlaku bagi mereka yang 

telah memeluk agama Kristen dan yang seka-

rang mengikuti peraturan Kristen (Barat) dalam 

hal ini. 

Saya akan mengawali pernyataan saya 

dengan pernyataan bahwa pulau-pulau di Ke-

pulauan Banggai dihuni oleh orang yang sama. 

Namun, mereka terbagi menjadi dua kelompok 

yang hanya berbeda dalam dialek bahasa dan 

hanya berbeda dalam rincian adat. Sebagian 

dari perbedaan ini masih disebabkan oleh Islam 

yang pengaruhnya lebih besar pada kelompok 

yang mendiami bagian timur kepulauan ini 

daripada mereka yang mendiami bagian barat. 

Kelompok pertama menyebut dirinya mian 

(orang) Banggai, sedangkan yang kedua mian 

Sea-sea. Ketika saya menunjukkan perbedaan 

yang sama antara kedua kelompok, saya akan 

menggunakan nama-nama ini untuk 

membedakannya. 

 

http://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Kruyt-Banggai.pdf


Studi Banggai 

 86 

Pernikahan antarsaudara. 

Aturan umum di Kepulauan Banggai adalah 

bahwa sepupu pertama boleh menikah satu 

sama lain; tidak menjadi soal apakah mereka 

saudara laki-laki dari pihak ayah, saudara 

perempuan dari pihak ibu, atau apakah ibu dari 

salah satu pihak adalah saudara perempuan dari 

pihak ayah pihak lainnya. Beberapa informan 

di kalangan masyarakat Banggai mengatakan 

bahwa sebagian orang sekarang tidak suka 

melihat pernikahan antarsepupu karena akan 

menjadi "hangat". Namun di masa lalu tidak 

demikian. Mantan hukum tua di kota utama 

mengatakan kepada saya bahwa di antara 

orang-orang Muslim di sana dan di sekitarnya, 

pernikahan antara anak-anak saudara laki-laki 

atau antara anak-anak saudara perempuan di-

perbolehkan; begitu pula antara anak-anak sau-

dara laki-laki dan saudara perempuan dengan 

syarat pengantin perempuan adalah anak 

perempuan dari saudara laki-laki dan pengantin 

laki-laki adalah anak laki-laki dari saudara 

perempuan; dalam kasus sebaliknya, pernikah-

an yang terakhir tidak diperbolehkan.  

Di Bongganan di Peling (mian Banggai) 

saya diberitahu bahwa hanya anak-anak sau-

dara laki-laki yang tidak boleh menikah satu 

sama lain tetapi cucu perempuan dari seorang 

saudara laki-laki yang lahir dari putrinya boleh 

menikah dengan anak laki-laki saudara laki-

laki lainnya. Peraturan ini mungkin muncul di 

bawah pengaruh asing karena banyak orang 

asing tinggal di Bongganan. 

Di antara suku Sea-sea, konon perkawinan 

antara sepupu selalu diterima: mas kawin (sai) 

yang diberikan kecil karena harta benda tetap 

berada di keluarga inti. Saya mendengar pan-

tangan aneh tentang perkawinan sepupu di 

Gonggong Pulau Banggai: perkawinan antara 

sepupu pertama adalah baik; dua orang muda 

yang kakeknya bersaudara, yang neneknya 

bersaudara, atau yang kakeknya di satu pihak 

dan neneknya di pihak lain bersaudara, tidak 

boleh menikah. Hal semacam itu tidak dilarang 

keras tetapi diyakini bahwa keduanya, jika 

menikah bersama, tidak akan berumur panjang. 

Oleh karena itu hubungan darah ini disebut 

motolian balu "hubungan yang mendatangkan 

janda". Kepercayaan ini dikaitkan dengan 

kekuatan yang dikaitkan dengan angka genap 

dan ganjil yang mendatangkan kesialan dan 

keberuntungan. 

Dua orang saudara laki-laki boleh menikahi 

dua orang saudara perempuan, tetapi dalam 

kasus seperti itu, pasangan pertama yang 

menikah diyakini akan segera meninggal. Oleh 

karena itu, pada pernikahan seperti itu, seekor 

babi besar dikorbankan untuk menghilangkan 

kejahatan yang mungkin ditimbulkan oleh 

pernikahan yang kedua terhadap yang pertama. 

Pernikahan seorang pria dengan saudara 

perempuan dari saudara iparnya juga diperbo-

lehkan, bahkan disambut baik; pernikahan 

seperti itu disebut poala bangun "diambil untuk 

didirikan". 

 

Inses. 

Pada zaman kuno ketika inses (sele) terjadi 

dalam tingkat yang paling buruk, yaitu antara 

orang tua dan anak, antara paman (bibi) dan 

keponakan, dan antara saudara laki-laki dan 

perempuan, kedua belah pihak yang bersalah 

dibunuh tanpa syarat karena hanya dengan cara 

inilah kejahatan yang diakibatkan oleh ikatan 

semacam itu dapat dihindari. Inses menyebab-

kan segala sesuatu gagal: ladang tidak subur, 

pemburu tidak menangkap hewan buruan, 

setiap usaha gagal. Selain itu, semua jenis 

bencana alam (monos) disebabkan oleh hal ini. 

Di antaranya adalah: banjir, hujan yang ber-

kepanjangan, terbelahnya tanah, kadang-

kadang disertai dengan tenggelamnya desa 

tempat kejahatan itu dilakukan. Jika saudara 

laki-laki dan perempuan telah hidup bersama 



Albert C. Kruyt 

 87 

dan tindakan itu hanya diketahui oleh orang tua 

mereka, bahaya dapat dihindari dengan 

melakukan pengorbanan kepada para dewa 

rumah tangga (kinoloboki dei pilogot) dan 

mereka yang melakukan hubungan sedarah 

akan terhindar. Namun, jika kasus ini diketahui 

oleh kepala suku, mereka harus dibunuh. Hal 

ini hampir selalu dilakukan dengan mengurung 

kedua orang yang bersalah dalam perangkap 

rotan besar, bubu, atau di dalam keranjang, 

kaputan, mendayung mereka ke laut dan me-

lemparkannya ke dalam air di sana. 

Orang yang melakukan hubungan sedarah 

juga dibunuh di dalam rumah dengan pedang, 

namun darahnya ditumpahkan di atas perapian 

karena jika ditumpahkan ke tanah, maka akan 

terjadi bencana alam (monos). Di Barat, orang 

yang bersalah juga dicekik dengan tangan 

(pinook dari pook). 

Ada juga kasus-kasus inses yang lebih 

ringan di mana pelakunya tidak dibunuh karena 

kejahatan yang ditimbulkan oleh tindakan ini 

sedemikian rupa sehingga dapat dibatalkan 

dengan pengorbanan. Upacara semacam itu 

disebut potatak sele “untuk memisahkan inses 

(membuatnya tidak berdaya)”. Setelah tindak-

an ini, di beberapa daerah, kedua orang yang 

melakukan inses dianggap sebagai pasangan 

suami istri; di daerah lain mereka dipisahkan; 

jika mereka saling mencari satu sama lain, 

mereka akan dibunuh di masa lalu. 

Upacara yang disebutkan di atas tidak 

berlangsung dengan cara yang sama di semua 

tempat, tetapi ide dasarnya selalu sama. 

Sebagai contoh, seseorang mengambil seekor 

ayam betina dan memanggil para dewa rumah 

tangga untuk memberi tahu mereka bahwa 

ayam betina ini akan dibunuh untuk meng-

hapus inses yang dilakukan. Ayam betina 

tersebut juga disapa dan burung tersebut 

diperintahkan untuk “menghapus” inses. Ke-

mudian burung tersebut ditempatkan di bawah 

mangkuk tanah yang terbalik, setelah itu 

mangkuk dan ayam betina tersebut diinjak 

sampai mati dengan sepotong kayu. Sisa-sisa 

keduanya dibuang. Jika salah satu tidak 

melakukan ini, dijelaskan kepada saya, dewa 

rumah tangga akan “mengakhiri pernikahan 

keduanya”, yaitu mereka tidak akan memiliki 

anak. 

Metode yang agak berbeda adalah dengan 

menempatkan tiga mangkuk, satu di dalam 

yang lain di dalam lubang di tanah; seekor 

ayam hitam disembelih di atasnya sehingga 

darahnya mengalir ke mangkuk atas; darah ini 

dioleskan di dahi dan tangan kedua orang yang 

bersalah. Selanjutnya, beberapa helai rambut 

dari kepala keduanya diletakkan di dalam 

mangkuk, begitu juga dengan sebutir telur yang 

telah disentuh oleh keduanya. Kemudian dukun 

memanggil dewa-dewa rumah tangga dan 

meminta mereka untuk mencegah kejahatan 

yang dapat dihasilkan dari persatuan ini. 

Kemudian dia memecahkan ketiga mangkuk 

tersebut. Jika setelah beberapa bulan terjadi 

sesuatu yang dianggap sebagai konsekuensi 

dari persatuan yang kurang lebih inses ini, 

upacara diulangi tetapi sekarang dengan lima 

mangkuk. Jika hal ini kemudian terbukti tidak 

cukup untuk membatalkan kejahatan aktif, 

maka upacara ini dilakukan lagi dengan tiga 

mangkuk; hal ini dapat berlanjut secara 

bergantian hingga tujuh kali. 

Di Tinangkung, ada enam batok kelapa yang 

ditumpuk di atas satu sama lain dengan lapisan 

ketujuh berupa piring tanah yang berisi santan. 

Setelah dinyatakan bahwa inses yang dilakukan 

oleh si anu yang akan dihancurkan, seluruh 

tumpukan ini dihancurkan dengan sepotong 

kayu atau sebatang besi. 

Cara-cara yang dijelaskan di sini untuk 

menghapus inses dan konsekuensinya juga 

dipraktikkan di Timur. Di Bulagi dan Tatabau 

di Barat, kedua pihak yang bersalah ditem-



Studi Banggai 

 88 

patkan bersebelahan di tanah dan seekor anjing 

dan babi yang diikat diletakkan di belakang 

punggung mereka, yang talinya dipegang oleh 

keduanya. Kemudian dukun (talapu) berkata: 

“Bunuhlah anjing dan babi ini, agar kejahatan 

inses yang telah dilakukan tidak menimpa 

kita!” Ketika hewan-hewan tersebut telah dibu-

nuh, sang dukun menekan kepala keduanya dan 

menempatkan dua piring tanah yang diletakkan 

terbalik di atas satu sama lain di atas satu sama 

lain. Sambil berbaring seperti ini, dia memecah 

piring menjadi dua dengan parang, sambil 

berkata: “Dewa Langit (Tememeno), di sini 

kami membelah piring-piring ini, janganlah 

memberikan kemalangan kepada kami!” Pisau 

yang digunakan untuk memecah piring-piring 

tersebut menjadi milik dukun. Upacara ini dise-

but pongusol “mengakhiri sesuatu”. Kedua 

orang yang melakukan upacara ini kemudian 

dipisahkan. Kadang-kadang di masa lalu, si 

pria dibawa ke pulau lain. Jika keduanya saling 

mencari satu sama lain setelah itu, mereka akan 

dibunuh. 

Di Kindandal di Liang (Peling Tengah), se-

buah pot tanah yang ditutupi dengan piring 

diletakkan di atas kepala setiap orang yang 

bersalah. Setelah doa, yang sama seperti yang 

disebutkan di atas, jumlahnya dihitung dari 1 

sampai 7, dan kemudian periuk dan piringnya 

dipecahkan. Seorang pria tua di Gonggong di 

pulau Banggai mengatakan kepada saya bahwa 

pemotongan atau pemecahan piring, mangkuk, 

dan periuk dari tanah liat merupakan hal yang 

lebih baru; pada awalnya hanya seekor anjing 

dan seekor babi yang disembelih. Dalam 

memohon kepada para leluhur, pilogot, kata-

nya, orang berpikir tentang orang tua purba, 

yang harus menikah satu sama lain sebagai 

saudara laki-laki dan perempuan karena belum 

ada orang lain: para leluhur inses ini, yang 

sekarang menjadi dewa, akan mencegah keja-

hatan yang muncul dari inses. 

Pertunangan anak-anak. 

Kadang-kadang dua pasang orang tua setuju 

bahwa anak-anak mereka akan menjadi pa-

sangan. Orang tua dari pihak laki-laki kemu-

dian memberikan hadiah kepada orang tua dari 

pihak perempuan, misalnya sepotong kain 

katun, yang disebut balanda (Mal. belanja), 

uang untuk menutupi biaya pendidikan. Ketika 

anak perempuan sakit, orang tua anak laki-laki 

memberikan seekor ayam betina untuk 

dipersembahkan kepada dewa-dewa rumah 

tangga, pilogot, untuk kesembuhannya. Jika 

anak perempuan, setelah dewasa, tidak ingin 

menikah dengan anak laki-laki, orang tuanya 

harus memberikan pongokolo besi “mening-

galkan pedang sendirian”, sehingga penolakan 

itu tidak akan dibalas dengan darah. Hukuman 

ini terdiri dari beberapa lembar kain katun. Jika 

anak laki-laki tersebut tidak mau mematuhi 

kesepakatan orang tuanya maka tidak akan 

terjadi apa-apa. 

 

Lamaran. 

Ketika seorang gadis akan dilamar, diguna-

kanlah seseorang yang telah melakukan peker-

jaan tersebut sebelumnya, semacam perantara 

yang disebut tetean "jembatan". Pekerjaan 

perantara tidak berakhir setelah lamaran dila-

kukan, tetapi ia tetap bertugas selama masa 

pertunangan kedua orang muda tersebut. Jika 

gadis atau orang tuanya memiliki keinginan 

atau jika mereka kesal dengan sesuatu yang 

dikatakan atau dilakukan oleh pemuda atau 

orang tuanya, atau jika sesuatu harus diatur 

untuk upacara pernikahan, tetean selalu men-

jadi pihak yang menyampaikan kata-kata dan 

jawaban antara kedua belah pihak. Sebagai 

imbalan atas usahanya, ia menerima kandari, 

mangkuk tembaga berkaki. 

Perantara, yang bisa laki-laki atau perem-

puan, membawa kotak sirih berisi dan tem-

bakau kepada orang tua pengantin perempuan. 



Albert C. Kruyt 

 89 

Ia meletakkan hadiah ini di hadapan mereka 

dan berkata: Kami datang untuk menyewa 

tanah untuk memulai usaha di sana." Biasanya 

jawabannya adalah: "Kami tidak punya tanah 

yang tersedia." Perantara itu kemudian berkata: 

"Kami dengar ada tanah yang tersedia." 

Kemudian jawabannya adalah: "Mungkin ada 

tanah yang tersedia; Anda akan mendengar 

apakah ini masalahnya atau tidak dalam 4 atau 

5 hari." Mengajukan permintaan ini disebut 

montinggoli. 

Biasanya, lamaran tidak banyak dibicarakan 

di keluarga si gadis: si gadis dan orang tuanya 

hanya mengekspresikan suasana hati mereka 

terhadap lamaran tersebut dengan mengunyah 

kado atau membiarkannya tidak tersentuh. Jika 

si gadis tidak menggunakan isi kotak selama 

dua hari, ini adalah bukti bahwa dia tidak 

menginginkan si pria. Hadiah tersebut kemu-

dian dikembalikan tanpa basa-basi. Jika hal ini 

tertunda lebih dari dua hari, kotak sirih harus 

disertai dengan hadiah, biasanya berupa piring 

tanah (mansanal).  

Jika lamaran diterima, keluarga yang 

bersangkutan tidak diberitahu tentang hal ini 

tetapi harus menilai sendiri hasilnya dari ke-

adaan bahwa kotak sirih tidak dikembalikan. Di 

mana-mana saya diyakinkan bahwa keinginan 

gadis itu diperhitungkan dan pernikahan tidak 

akan terjadi jika dia tidak menginginkannya. Di 

sisi lain, pernikahan juga tidak akan terjadi jika 

orang tua tidak menginginkan laki-laki tersebut 

sebagai menantu. 

Ketika orang tua si gadis menolak lamaran 

tetapi si pemuda yakin akan hati kekasihnya, 

maka akan dilakukan upaya untuk mendapat-

kan persetujuan orang tua si gadis dengan 

memberinya seekor babi, kambing, atau gong; 

hal ini disebut pongoluli “yang berfungsi 

sebagai sarana” untuk membujuk orang tua. 

Jika si gadis menolak si pria maka berbagai 

cara digunakan untuk membangkitkan cinta-

nya. Di antaranya adalah air mata sapi laut 

(liung), obat cinta universal di Sulawesi; air 

mata ini dicampur dengan benda-benda lain 

dan dimasukkan ke dalam makanan si gadis. 

Jika si pemuda dapat memegang beberapa helai 

rambut si gadis, ia akan membiarkan rambut 

tersebut tertiup angin: maka hati si gadis akan 

berayun-ayun ke arah si pemuda dan ia akan 

merindukannya. 

Ketika perantara pernikahan sekarang pergi 

ke rumah gadis itu lagi untuk mendengar bagai-

mana keadaannya, calon pengantin perempuan 

meminta satu atau dua benda sebagai hadiah. 

Benda-benda tersebut adalah gelang kerang 

(buso), kotak sirih, sarung dan jaket. Ini disebut 

dengan nama balanda yang disebutkan di atas. 

Pada kesempatan itu juga disepakati berapa 

malam sebelum kedua belah pihak orang tua 

berkumpul untuk membicarakan mas kawin 

(sai) yang harus dibayarkan. 

Di kota utama Banggai dan di desa-desa lain 

di mana banyak orang asing tinggal, perantara 

tidak membawa apa-apa saat melamar; hanya 

ketika lamaran telah diterima, potinggoli 

dikirim yang terdiri dari benda-benda yang 

baru saja dinamai balanda. Jika pihak pria yang 

memutuskan pertunangan, dia kehilangan 

hadiah-hadiah ini. Jika pihak perempuan yang 

menjadi penyebab gagalnya pernikahan, ia 

harus mengembalikan semua yang telah 

dikirim kepadanya sebagai potinggoli atau 

balanda. Kadang-kadang denda juga dituntut. 

Di kota besar, denda (inutang) ini berjumlah 20 

depa kain katun. Di Bongganan, ketika seorang 

gadis memutuskan pertunangan, denda (pongu-

tan) dituntut sebesar setengah dari mas kawin 

yang seharusnya dibayarkan. Di Bulagi, pihak 

perempuan memberikan pongobuluson “untuk 

mengecewakan”, yaitu hadiah pertunangan 

yang diberikan. Bagi orang miskin, ini adalah 

satu mangkuk tembaga (dulang), sedangkan 

bagi orang kaya dua mangkuk. Jika si pemuda 



Studi Banggai 

 90 

menarik diri, dia tidak hanya kehilangan hadiah 

pertunangan yang telah diberikan tetapi juga 

harus membayar satu mangkuk tembaga (du-

lang). Ini disebut popatol “memotong” yaitu 

kontrak pernikahan. 

 

Kawin lari. 

Dikatakan umum bagi seorang pria muda 

untuk menculik gadis pilihannya. Ini disebut 

podampason “melarikan diri dengan sesuatu”. 

Hal ini terjadi ketika si gadis menyadari bahwa 

orang tuanya tidak ingin tahu tentang perni-

kahan putri mereka dengan pria tersebut atau 

ketika ia mencurigai bahwa mas kawin yang 

akan diminta terlalu tinggi untuk calon su-

aminya. Dia kemudian mengatur dengan 

kekasihnya untuk melarikan diri bersama. Sang 

pria membawa sang gadis ke rumah seorang 

kenalannya yang jauh, atau pasangan tersebut 

bersembunyi di hutan. 

Konsekuensi dari penculikan semacam itu 

ada dua macam: ayah gadis itu bisa menjadi 

sangat marah sehingga dia lari ke rumah-rumah 

lain di lingkungan itu dan membunuh beberapa 

hewan peliharaan di sana. Untuk itu, ia memilih 

rumah-rumah milik kerabat si penculik. Hal ini 

disebut mangalakene “mengambil sesuatu 

karena satu dan lain hal”. Keluarga si perampok 

kemudian berkewajiban untuk mengganti 

semua kerusakan yang terjadi jika hewan-

hewan milik orang lain juga dibunuh. 

Cara kedua yang dapat diikuti oleh sang 

ayah adalah pergi ke kepala suku, tonggol atau 

langka-lankai, untuk menceritakan kasusnya, 

memberitahukan kepadanya berapa jumlah 

mas kawin yang dia minta untuk putrinya dan 

mengambil gong dari rumah kepala suku. Cara 

ini disebut badosa “menjatuhkan denda” 

(dinosa didenda). Keluarga si perampas kemu-

dian diwajibkan untuk membayar mas kawin 

dan denda (gong yang diambil). Jika mereka 

tidak melakukan hal ini maka semua ini 

dibebankan sebagai hutang kepada si peram-

pas, dan ayah dan saudara laki-laki si gadis 

dapat membunuhnya atau menjualnya sebagai 

budak. 

Bisa juga terjadi bahwa ayah dari gadis itu 

membiarkan masalah ini berjalan dengan 

sendirinya. Hal ini terjadi terutama ketika dia 

tahu bahwa si perampok adalah orang miskin 

dan tidak ada yang bisa diperoleh darinya. 

Harta kawin (sai) kemudian berakhir pada 

pembagian anak-anak karena dalam kasus 

seperti itu, anak tertua untuk orang tua 

perempuan, anak kedua untuk ibu, anak ketiga 

untuk ayah, dan seterusnya. 

Jika ayah si gadis belum mendapatkan ke-

adilan untuk dirinya sendiri, si pemuda 

mengirimkan hadiah perdamaian (pinda), se-

ekor kambing, seekor anjing, atau seekor babi. 

Jika orang tua si gadis menolak untuk mene-

rimanya, ia menambahkan hewan lain. Jika ini 

diterima, dia membayar mas kawin jika 

memungkinkan dan masalah selesai. Jika pe-

rempuan tetap tidak berdamai dengan orang 

tuanya dan sang ayah tidak mengambil tindak-

an dengan salah satu cara yang dijelaskan maka 

“dia tidak lagi menjadi anak orang tuanya”; dia 

tidak menerima bagian warisan, dia tidak 

memiliki hak atas ladang, dll. 

 

Mas kawin. 

Ketika pernikahan akan dilaksanakan deng-

an cara biasa setelah lamaran diterima maka 

ditentukanlah hari di mana kedua keluarga 

akan berkumpul untuk membahas mas kawin 

(sai); ini disebut monsai. Pada pertemuan ini, 

semua kerabat yang merasa memiliki hak atas 

si gadis akan datang dan mereka meminta 

segala macam hadiah dari calon mempelai pria; 

ini disebut mongkabi; hadiah-hadiah tersebut 

adalah kabi-kabi. Semua ini harus dibawa saat 

mempelai pria diantar ke rumah mempelai 

wanita. 



Albert C. Kruyt 

 91 

Besar kecilnya mas kawin itu sendiri biasa-

nya tergantung pada kemakmuran mempelai 

pria. Aturan yang berlaku di banyak suku di 

Sulawesi Tengah bahwa jumlah yang sama 

harus dibayarkan untuk anak perempuan seper-

ti yang diberikan ayahnya untuk ibunya tidak 

berlaku di Kepulauan Banggai: seseorang bisa 

meminta lebih banyak, bisa juga lebih sedikit. 

Saat ini mas kawin dibayar dengan uang 

tetapi sebelum kedatangan Pemerintah, mas 

kawin dihitung dengan kotak tembaga sirih 

(sauba B(anggai), toba S(ea-sea)), yang nilai-

nya satu rijksdaalder per kotak. Jika seseorang 

tidak memiliki cukup banyak benda-benda ini 

maka pembayaran dilakukan dengan kayu 

“pohon”, sebuah kata yang juga digunakan 

sebagai penghitung potongan kain katun. Da-

lam kasus mas kawin, satu kayu diartikan 

sebagai sepotong kain katun sepanjang dua 

depa, yang juga bernilai sekitar 1 rijksdaalder. 

Bahkan untuk anggota keluarga kerajaan, mas 

kawin hanya terdiri dari benda-benda tembaga 

dan kain katun: untuk seorang pangeran 100 

kayu; untuk kelas penguasa 60 kayu, untuk para 

kepala suku yang lebih rendah (sangaji) 40 

kayu. 

Tidak ada yang tahu apa saja yang diberikan 

sebagai mas kawin sebelum peralatan tembaga 

dan kain katun diperkenalkan. Jumlah kotak 

sirih yang paling banyak diberikan sebagai mas 

kawin disebutkan kepada saya adalah 12; rata-

rata adalah 6. Di beberapa daerah, seperti 

Bulagi, tampaknya mereka selalu menghitung-

nya dengan tiga, jadi: 1, 3, 6, 9 atau 12 kayu. 

Mungkin kebiasaan ini lebih umum. 

Hanya di Kindandal di Peling mas kawinnya 

berjumlah satu kuonu, sejenis piring tembaga 

atau piring. Satu kuonu senilai dengan lima 

lempeng tanah (mansanal). Di sini mas kawin 

juga sebagian dibayar dengan botol kosong; ini 

diimpor oleh para pedagang: satu piring tanah 

bernilai lima botol kosong.  

Selain peralatan tembaga dan kain katun ini, 

mas kawin juga mencakup seekor hewan 

peliharaan (kambing atau babi) dan sejumlah 

ubi, sebagai sumbangan untuk pesta pernikah-

an yang dibayarkan oleh keluarga pengantin 

wanita. Semua ini dibawa ke rumah pengantin 

wanita pada malam hari pernikahan. Hewan 

peliharaan disebut pinda, hadiah rekonsiliasi. 

Jika pengantin pria memberikan babi besar, 

pengantin wanita menyumbangkan babi hutan 

kecil. Beberapa dari hewan-hewan ini, yang 

dipersiapkan untuk pesta pernikahan, dikorban-

kan oleh seorang dukun untuk dewa rumah 

tangga, pilogot, untuk “mendamaikan” dua 

keluarga yang anak-anaknya menikah bersama 

dan untuk membawa mereka ke dalam hu-

bungan yang bersahabat satu sama lain. 

Ukuran mas kawin (sai) biasanya dengan 

cepat disetujui oleh kedua belah pihak; tetapi 

penentuan hadiah tambahan (kabi-kabi) 

berlangsung dengan banyak tawar-menawar: 

piring dan mangkuk dari tembaga dan tanah 

liat, potongan-potongan kain katun, pisau 

pemotong, segala macam barang diminta oleh 

paman dan bibi, saudara laki-laki dan perem-

puan dari mempelai wanita. Di antara mian 

Sea-sea di Barat, jalur tikus (bukoti nainul) dan 

batang pohon yang tumbang yang ditumbuhi 

jamur (bongkain B, tanggeas S) dulunya 

termasuk di antara hadiah-hadiah tambahan ini. 

Jika seseorang, selama pengembaraannya di 

hutan belantara menemukan jalan setapak yang 

tidak dilalui tikus, dia memasang tanda 

larangan di dekatnya: dia menanam sebatang 

kayu yang dibelah dalam bentuk huruf V 

terbalik di dekatnya dan kemudian tidak ada 

orang lain yang diizinkan untuk memasang 

jerat atau jebakan di sana. Jika ia menemukan 

batang pohon yang membusuk dan ditumbuhi 

jamur, ia akan memotong ujung batang pohon 

tersebut menjadi persegi sebagai bukti hak 

miliknya. Dua belas lubang tikus seperti itu 



Studi Banggai 

 92 

diberikan sebagai hadiah (kabi-kabi) kepada 

paman pengantin wanita, atau satu atau lebih 

batang pohon yang ditumbuhi jamur. Paman 

tersebut diberi hak untuk memasang perangkap 

dan jebakan di lubang-lubang tikus tersebut 

dan memanen jamur dari batang pohon 

tersebut. Pohon pisang juga diberikan sebagai 

hadiah.1 

Kabi-kabi atau hadiah tambahan juga ter-

masuk pedang dan tombak yang diberikan 

kepada ayah pengantin wanita dan seekor kam-

bing, kain atau golok, yang diberikan kepada 

ibunya. Yang pertama disebut olo-olo dan 

dianggap sebagai hadiah untuk ayah pengantin 

wanita karena telah mengambil kayu untuk 

menyalakan api, yang digunakan untuk meng-

hangatkan diri sang ibu pada saat kelahiran 

pengantin wanita. Hadiah untuk sang ibu 

disebut poliat susu “karena telah memisahkan 

payudara sang ibu”; ini dianggap sebagai 

hadiah karena telah menyusui sang pengantin 

wanita. Di Bulagi dan Kindandal, poliat susu 

hanya diberikan jika ibu dari pengantin perem-

puan adalah seorang janda dan oleh karena itu 

ia mengalami kesulitan dalam membesarkan 

anaknya. 

Mas kawin (sai) biasanya dikumpulkan oleh 

kerabat dari pihak pria yang akan mendapatkan 

kembali kontribusi mereka ketika anak perem-

puan dari pasangan muda tersebut menikah. 

Dikatakan bahwa tidak pernah terjadi bahwa 

mas kawin tidak dibayar karena ada berbagai 

cara untuk memenuhi kewajiban seseorang jika 

si pria secara tak terduga tidak menerima 

bantuan dari kerabatnya dalam mengumpulkan 

barang-barang tersebut. Dia dapat meminjam 

jumlah tersebut dari orang lain (babingkat). 

Dengan cara ini, di masa lalu, dia masuk ke 

 
1 Batang pohon yang membusuk dan belum ditumbuhi 

jamur juga disita dengan cara meletakkan dua batang 

kayu yang diikat menjadi satu di bagian atasnya. 

Tanda larangan seperti itu disebut posupat. Jika jamur 

dalam semacam hubungan jasa dengan orang 

tersebut: dia membantu krediturnya dengan 

pekerjaan ladangnya dan sesekali dia melunasi 

sebagian utangnya sampai dia dianggap telah 

melunasi jumlah yang dipinjamnya. Atau jika 

peminjaman ini tidak menghasilkan hubungan 

jasa seperti itu, orang yang telah memberikan 

barang tersebut dapat mengambil anak tertua 

yang lahir dari pernikahan ini sebagai anaknya 

sendiri.  

Yang terakhir ini kadang-kadang disetujui 

oleh orang tua perempuan itu sendiri: anak 

tertua akan menjadi milik mereka dengan cara 

kawin lari. Anak pertama dianggap sebagai 

anak ayah, anak kedua sebagai anak ibu, dan 

anak-anak lain dari ayah dan ibu secara ber-

sama-sama. Jika anak tertua adalah perempuan, 

mas kawin yang dibayarkan untuknya jatuh ke 

kakek-neneknya jika mereka belum menerima 

apa pun untuk ibunya. Jika anak tertua adalah 

laki-laki, ia diberikan sebagai anak kepada 

kakek dan neneknya untuk menggantikan mas 

kawin yang belum dibayarkan. Karena mung-

kin saja selama pernikahan, sang pria meng-

umpulkan apa yang diperlukan untuk mem-

bayar mas kawin untuk istrinya. Jika kewajiban 

seperti itu tidak dibebankan kepada ayah, maka 

mas kawin dibagi antara orang tua dan kerabat 

ibu. 

Jika hanya ada satu anak dan ia laki-laki, dia 

diserahkan (tano) ke keluarga ibunya sampai 

setengah dari mas kawin untuk ibunya telah 

dibayar. Dikatakan di Kindandal bahwa ada 

banyak orang yang belum membayar mas 

kawin pada saat pernikahan mereka tetapi 

mereka memenuhi kewajiban mereka dengan 

menyerahkan anak-anak seperti yang baru saja 

dijelaskan.  

kemudian tumbuh di batang pohon tersebut, maka 

jamur tersebut menjadi milik orang yang memasang 

tanda tersebut. 



Albert C. Kruyt 

 93 

Hal ini terjadi dalam pernikahan di mana 

tidak ada mas kawin yang dibayarkan sehingga 

anak-anak selalu mati muda. Dalam kasus-

kasus seperti itu, seseorang harus memeriksa 

apakah tidak ada saudara laki-laki atau kepo-

nakan laki-laki dari pihak perempuan yang 

dapat menikahi saudara perempuan atau kepo-

nakan perempuan dari pihak laki-laki. Jika ada 

kemungkinan seperti itu, seseorang melanjut-

kan untuk menyatukan keduanya dan pria itu 

kemudian tidak membayar mas kawin. Diya-

kini bahwa dengan tindakan seperti itu, anak-

anak yang lahir setelahnya akan terus hidup. 

 

Upacara pernikahan. 

Pengantin laki-laki diantar ke rumah peng-

antin perempuan pada waktu senja (ngkino-

biang) beberapa hari setelah mas kawin dimus-

yawarahkan sehingga arak-arakan tiba di 

rumah pengantin perempuan dalam keadaan 

gelap. Pengantar ini disebut molibakon "naik" 

(ke rumah pengantin perempuan). Siapa pun 

yang ingin ikut arak-arakan bebas melaku-

kannya; orang tua pengantin laki-laki juga ikut. 

Hadiah tambahan (kabi-kabi) dan barang-

barang lain yang dibutuhkan untuk jamuan 

pernikahan telah dikirim sehari sebelumnya. 

Jika mas kawin dibawa dalam arak-arakan dan 

jumlahnya banyak, seseorang dari rumah 

pengantin perempuan datang menemui para 

tamu dengan sekeranjang makanan. Ini disebut 

koloboki buat, persembahan untuk, atau me-

minta berkat atas barang-barang (yang meru-

pakan mas kawin). Jika mas kawinnya sedikit 

nilainya, hal ini tidak terjadi. Orang tua mem-

pelai pria telah menanamkan kepada putranya 

bahwa ketika menaiki rumah, ia harus mele-

takkan kaki kanannya di anak tangga pertama 

sehingga ia juga melangkah ke lantai rumah 

dengan kaki ini (tangga memiliki 4 atau 6 anak 

tangga). 

Di kaki tangga, seorang dukun (talapu) 

memegang mereka dan berbicara kepada dewa-

dewi rumah tangga (pilogot) agar mereka tidak 

takut dengan begitu banyak orang yang datang. 

Prosesi tersebut juga dihentikan di sana (popo-

pot) oleh orang-orang yang telah menyiapkan 

ubi yang sudah dimasak. Makanan ini dibeli 

oleh kerabat mempelai pria dengan pisau 

pemotong dan kotak sirih; ini disebut potuong-

gon "melepaskan". Apa yang dibayarkan untuk 

ubi diberikan kepada kerabat mempelai wanita. 

Hal yang sama diulang sekali lagi ketika 

seseorang telah memasuki rumah. Di beberapa 

daerah, penjualan makanan ini hanya terjadi di 

dalam rumah. Di sini ubi juga ditawarkan di 

kaki tangga tetapi ini tidak dibayar (ini disebut 

binggoti). Setelah semua ini selesai, para tamu 

pesta duduk dan makanan disajikan. 

Pengantin perempuan belum menampakkan 

diri. Ia tetap berada di ruang yang disekat 

(ruang kecil). Ia baru dijemput setelah selesai 

makan. Di sini, pesuruh laki-laki dan pengiring 

pengantin masuk, yang disebut sopit. Pengantin 

pria memiliki dua sopit laki-laki (dalam bahasa 

Kindandal, yang disebut sopiti, ia hanya 

memiliki satu sopit), sedangkan pengantin wa-

nita memiliki dua sopit perempuan. Orang-

orang ini harus belum menikah; mereka juga 

tidak boleh saudara laki-laki atau perempuan 

dari pasangan pengantin. Keempat sopit ini 

pergi menjemput pengantin wanita. Di beber-

apa daerah, ibu pengantin pria yang melakukan 

ini. Pengantin wanita dibawa masuk dengan 

tangannya; kepalanya ditutupi dengan empat 

kain sehingga ia tidak dapat melihat apa pun. 

Di beberapa tempat, ia ditempatkan di sebelah 

kanan pengantin pria, di daerah lain di 

seberangnya. Di Timur di antara mian Banggai, 

ketika pengantin wanita duduk, pengantin pria 

terlebih dahulu dituntun mengelilingi pengan-

tin wanita tiga kali dari kanan ke kiri dan 

kemudian tiga kali dari kiri ke kanan. Di daerah 

ini, ketika pasangan duduk, lutut kanan 



Studi Banggai 

 94 

pengantin pria ditekan ke lutut kiri pengantin 

wanita. Hal ini tidak terjadi di antara suku Sea-

sea di Barat. 

Ketika mempelai pria ditemani oleh banyak 

kerabat maka ibu, paman, dan bibinyalah yang 

masing-masing mengangkat satu dari tiga kain 

pertama dari kepala mempelai wanita; untuk 

setiap kain yang dilepas, mempelai wanita 

menerima hadiah yang disebut pobuka; biasa-

nya ini adalah piring tanah liat untuk setiap 

kain; sering kali gelang kerang, buso, diberikan 

untuk kain pertama. Kain keempat diangkat 

oleh mempelai pria sendiri. Jika ia memiliki 

sedikit kerabat, mempelai pria sendiri meng-

angkat keempat kain sekaligus setelah ia 

terlebih dahulu berjanji kepada calon istrinya 

bahwa ia akan memberinya sesuatu atau yang 

lainnya. Jika mempelai wanita merasa persem-

bahan terlalu sedikit, ia memegang kain-kain 

itu sehingga pria itu tidak dapat melepaskan-

nya; ia kemudian harus menawarkan sedikit 

lagi. 

Ketika pengantin perempuan dibebaskan 

dari kain, pasangan itu duduk melingkar 

dengan empat sopit dan makan bersama dari 

satu mangkuk tembaga; seorang sopit 

perempuan menggigit sepotong ubi dan 

memberikan sisanya kepada sopit laki-laki. 

Namun, pasangan pengantin tidak melakukan 

ini satu sama lain. Sementara itu, seorang 

dukun mengorbankan salah satu dari dua 

hewan untuk dewa-dewa rumah tangga (pilo-

got) dan memberi tahu mereka tentang perni-

kahan yang akan datang. Setelah makan 

bersama keenam orang itu, yang tidak banyak 

dimakan dan karenanya cepat berakhir, kedua 

sopit perempuan memegang tangan kiri 

pengantin perempuan dan meletakkan kacang 

pinang di atasnya, setelah itu mereka menu-

tupinya dengan tangan kanan pengantin laki-

laki. Di beberapa daerah, seorang dukun mela-

kukan pekerjaan ini. Sopit kemudian menekan 

tangan kedua pria dan wanita dengan erat dan 

berkata: "Sekuat kalian berdua memegang 

kacang pinang sekarang, sekuat itulah perni-

kahan kalian nanti; kalian tidak boleh marah 

satu sama lain tetapi mulai malam ini kalian 

harus sehati". Kemudian mereka menempelkan 

kedua tangan pasangan pengantin itu pada dada 

laki-laki, kemudian pada dada perempuan. 

Setelah ini, pinang dibagi menjadi dua dan 

kedua mempelai harus mengunyah setengah-

nya; masing-masing meletakkan hasil kunyah-

an pada telapak tangan mereka dan kemudian 

sopit meletakkan kedua tangan berdampingan 

untuk membandingkan warna hasil kunyahan 

dan untuk melihat apakah keduanya terlihat 

bagus dan merah. Jika demikian halnya, maka 

baik laki-laki maupun perempuan akan ber-

umur panjang. Jika hasil kunyahan salah satu 

lebih pucat daripada yang lain maka yang 

terakhir akan mati sebelum yang pertama. 

Akhirnya, laki-laki memakan hasil kunyahan 

perempuan dan perempuan memakan hasil 

kunyahan laki-laki. 

Setelah upacara ini, keluarga dari kedua 

belah pihak berusaha untuk memberikan ber-

bagai macam nasihat dan saran kepada pasang-

an tersebut. Ketika tidak ada lagi yang perlu 

dikatakan, keempat sopit membawa pasangan 

pengantin baru ke kamar mereka, di mana 

pengiring pria dan wanita juga bermalam: sopit 

pria tidur di sebelah pengantin pria; sopit 

wanita di sebelah pengantin wanita. Sopit juga 

bertugas untuk memberi tahu pasangan tersebut 

tentang berbagai hal. Misalnya, mereka 

memberi tahu wanita bahwa jika dia sedang 

menstruasi (bolokon), dia harus segera mem-

beri tahu suaminya dan bahwa pria tersebut 

harus berpantang. 

Setelah malam pertama, satu sopit pria dan 

satu sopit wanita kembali ke rumah mereka; 

setelah malam kedua, pasangan sopit kedua 

juga pergi. Masing-masing dari mereka mene-



Albert C. Kruyt 

 95 

rima dua piring tanah liat sebagai hadiah atas 

usaha mereka. Konon, hal ini dilakukan agar 

pasangan muda yang sudah menikah itu ter-

biasa satu sama lain. Selama sopit belum 

kembali ke rumah mereka sendiri, pasangan 

tersebut tidak boleh pergi ke mana pun. 

Di Gonggong di Pulau Banggai, saya 

diberitahu bahwa sopit menemani kedua mem-

pelai selama 6 malam; Setelah itu, pasangan 

muda tersebut mengantar masing-masing sopit 

ke rumahnya. 

Kami tidak mengetahui adanya perintah 

kepada pemuda tersebut untuk mengambil 

kayu, merenovasi tangga rumah dan adat 

istiadat serupa sebagaimana yang berlaku di 

suku-suku di Sulawesi Tengah. Di beberapa 

daerah, pasangan muda tersebut boleh pergi ke 

mana saja setelah sopit pergi; di tempat lain, 

pasangan pengantin baru harus tinggal di 

rumah selama 7 atau 14 hari. 

 

Hubungan keluarga. 

Ketika pasangan muda itu diizinkan me-

ninggalkan rumah wanita itu, pria itu segera 

membawa istrinya ke rumah orang tuanya. Di 

timur, di antara mian Banggai, ibu pria itu 

memberikan piring tembaga, seekor kambing, 

seekor babi, atau sesuatu yang serupa kepada 

menantu perempuannya pada kesempatan ini; 

dan setelah mereka mengunyah sirih bersama, 

pasangan itu kembali ke rumah wanita itu. 

Di barat, di antara mian Sea-sea, wanita 

muda itu membawa beberapa ekor ayam 

bersamanya ketika dia mengunjungi mertua-

nya. Salah satu dari burung-burung ini disem-

belih oleh seorang dukun sebagai persembahan 

kepada dewa-dewa rumah tangga pria itu dan 

mereka diminta untuk berbelas kasih kepada 

wanita muda itu. Jika dari posisi isi perut ayam 

itu tampak bahwa para dewa bersikap baik, 

maka itu baik; jika tidak demikian, maka ayam 

kedua juga disembelih. 

Di Timur, aturannya adalah pria itu terus 

tinggal dengan wanita itu atau wanita itu 

pindah bersama pria itu. Yang pertama adalah 

yang paling umum. Di Barat, pasangan muda 

menghabiskan tahun pertama tinggal di rumah 

orang tua laki-laki selama sepuluh hari atau 

sebulan dan kemudian tinggal di rumah wanita 

selama waktu yang hampir sama. Apakah mas 

kawin telah dibayarkan atau belum tidak 

berpengaruh pada hal ini; mas kawin hanya 

berfungsi untuk memastikan bahwa pasangan 

tersebut memiliki anak dan mereka bertahan 

hidup. 

Apakah laki-laki tersebut tinggal dengan 

wanita tersebut atau sebaliknya, atau apakah 

pasangan muda tersebut membagi waktu 

mereka antara kedua rumah orang tua, pada 

saat mereka memiliki satu atau dua anak, laki-

laki tersebut akan membangun rumahnya 

sendiri. Segera setelah menikah, laki-laki dan 

perempuan masing-masing memulai ladang 

mereka sendiri tetapi selama ini belum 

membuahkan hasil, pasangan pengantin baru 

tersebut dibiayai oleh orang tua mereka 

masing-masing. 

Suami istri harus menghormati mertua. 

Permintaan mereka tidak boleh ditolak mentah-

mentah, dan perintah mereka harus dilaksana-

kan. Peralatan makan mereka tidak boleh 

digunakan oleh menantu laki-laki atau perem-

puan. Mereka harus sangat berhati-hati untuk 

tidak berbicara tidak sopan tentang mertua. 

Namun, menyebut nama mertua tidak dilarang 

di sebagian besar tempat. Nama orang tua 

sendiri juga diucapkan tanpa ragu-ragu. Hanya 

di timur ada keraguan dalam hal ini. 

Dengan tidak bersikap terhadap mertua 

sebagaimana mestinya, seseorang membawa 

dirinya ke dalam keadaan bobuntus: orang 

yang bersangkutan mulai menderita penyakit 

yang tak kunjung sembuh dan perlahan-lahan 

melemah. Ada orang yang begitu takut dengan 



Studi Banggai 

 96 

bobuntus sehingga mereka bahkan tidak mau 

makan di hadapan mertuanya sebelum mereka 

memberikan izin. Jika seseorang mengira 

bahwa seseorang telah jatuh ke dalam keadaan 

bobuntus, maka mertuanya memasukkan kaki 

tersebut ke dalam baskom berisi air yang 

kemudian diminum dan dibasuh oleh orang 

yang terkena. Kemudian mertuanya menyata-

kan: "Sekarang bobuntusnya sudah hilang!" 

Sering kali juga seseorang membuat nazar 

(bapusi) kepada dewa-dewa rumah tangga: 

"Jika aku telah terbebas dari penyakitku (akibat 

bobuntus), aku akan mengorbankan seekor 

ayam". 

Baik mertua maupun anak-anak hasil per-

kawinan disebut monianan. Saudara laki-laki 

dan perempuan istriku disebut daok. Saudara 

laki-laki dan perempuanku disebut soloiba 

istriku. Suami saudara perempuan istriku dise-

but andalan. Ayah disebut tama, untuk pang-

gilan: mama. Ibu disebut tina, untuk panggilan: 

nene. Saudara laki-laki dan ibu disebut pipiku; 

saudara perempuan ayah dan ibu disebut kaka 

B(anggai), tete S(ea-sea). Saudara laki-laki dan 

perempuanku disebut utu. Anak saudara laki-

laki atau saudara perempuanku disebut pina-

nak; cucu saudara laki-laki adalah mantolidan 

susu (lihat di atas). Taua adalah kakek; tate 

adalah nenek; tumbu adalah cucu. 

 

Pernikahan ganda. 

Di antara suku Banggai dan suku Sea-sea, 

pernikahan ganda (ampi atau tangkalabang) 

tampaknya jarang terjadi. Sangat sedikit yang 

memiliki tiga istri. Banyak yang menceritakan 

tentang seorang Kepala Suku (tonggol) Toko-

long di masa lalu yang memiliki dua belas istri. 

Setiap hari, masing-masing istri memasak 

sepotong keladi (Colocasia) untuk pria tersebut 

dan semua potongan ini dibawa kepadanya 

pada waktu makan. 

Tanpa kecuali, beberapa istri dari satu pria 

tinggal bersama di rumah yang sama. Setiap 

wanita memiliki ladangnya sendiri dan beban 

yang dipikul pria hanyalah membantu setiap 

wanita dalam persiapan ladangnya. Sering 

terjadi, saya diberitahu, bahwa salah satu istri 

dari pria yang sama miskin, yang lain kaya; 

yang pertama kemudian harus meminta kepada 

wanita kaya itu segala macam hal yang dibu-

tuhkan atau ingin dimilikinya sehingga wanita 

miskin itu berutang padanya dan karenanya 

menjalin hubungan pelayanan (tano) dengan-

nya. Kadang-kadang terjadi bahwa seorang 

wanita menolak ketika suaminya ingin meng-

ambil istri kedua. Kemudian dia memberinya 

hadiah untuk membujuknya agar menuruti 

keinginannya. Hadiah ini disebut tamboyo 

"upah" (dari tambo, menyewa, memberi upah). 

Kadang-kadang terjadi bahwa kedua wanita itu 

bertengkar satu sama lain. Maka, istri tertualah 

yang harus didamaikan dengan hadiah (mang-

kuk tembaga dengan kaki, seekor kambing, 

atau sesuatu yang serupa); ini disebut ponsudai 

"menginjak dengan (suda)", yaitu kemarahan 

wanita itu. 

 

Perceraian. 

Ketika suami meninggalkan istrinya tanpa 

alasan yang jelas, ia pergi “hanya dengan 

mengenakan pakaiannya”. Ia meninggalkan 

rumah dan harta benda yang diperolehnya 

selama pernikahan. Begitu pula istri yang 

meninggalkan rumah dan keluarganya jika ia 

tidak ingin lagi tinggal bersama suaminya 

karena tidak menyukainya. Anak-anak berga-

bung dengan ayah atau ibu sampai mereka 

sudah cukup dewasa untuk menentukan pilihan 

mereka sendiri. Jika suami dan istri sepakat 

untuk bercerai (perceraian disebut pobauntal), 

yaitu dengan persetujuan bersama maka se-

orang dukun (talapu) datang untuk memisah-

kan mereka; dukun yang lebih baik diambil 

untuk ini telah memohon kepada dewa-dewa 



Albert C. Kruyt 

 97 

rumah tangga sebelum pernikahan pasangan ini 

dan telah memberitahu mereka tentang ikatan 

pernikahan. Dukun kemudian memberi tahu 

dewa-dewa rumah tangga bahwa suami dan 

istri akan berpisah. Kemudian ia mengambil 

sehelai daun jagung kering seperti yang 

digunakan untuk melinting rokok, atau kacang 

sirih atau pinang; Ujung-ujung benda ini 

dipegang oleh laki-laki dan perempuan, 

kemudian dukun memotong daun atau kacang 

pinang pada kotak sirih tembaga sambil 

berkata: "Sekarang kalian berpisah". Kedua 

potongan daun dan kacang itu dibuang. 

Ketika dewa-dewa rumah tangga diberitahu, 

seekor ayam, seekor babi atau seekor kambing 

harus disembelih. Jika perceraian sebelumnya 

diucapkan oleh Kepala (tonggol), pasangan itu 

juga harus menyediakan dua piring tembaga 

kecil, satu untuk tonggol dan satu untuk 

pembantunya, yang disebut tano "tanah", sebu-

tan yang sama seperti untuk seseorang yang 

berada dalam hubungan pelayanan dengan 

orang lain. 

Jika perceraian diucapkan menurut adat, 

maka suami dan istri masing-masing tetap 

memiliki ladang mereka sendiri karena seperti 

yang telah dicatat, suami dan istri masing-

masing mengelola ladang yang hasilnya 

mereka saling membantu dan bersama-sama 

memberi makan anak-anak. Barang-barang lain 

yang diperoleh selama pernikahan mereka dan 

yang sebagian besar terdiri dari perkakas 

tembaga dan hewan peliharaan dibagi menjadi 

tiga bagian, yang 2 bagian untuk suami dan 1 

bagian untuk istri. Jika istri tidak memberikan 

alasan untuk bercerai, suami juga harus 

mengisi keranjang jinjingnya (potutu bois) 

dengan ubi. 

Ketika pasangan tersebut memiliki anak-

anak yang belum dapat mengurus diri sendiri, 

laki-laki hanya mengambil kebutuhan pokok 

dan menyerahkan sisanya kepada wanita untuk 

mengurus anak-anak. Rumah biasanya menjadi 

milik wanita tetapi wanita biasanya lebih suka 

kembali ke rumah orang tuanya di mana dia 

mendapatkan dukungan dan bantuan. Selain 

itu, rumah-rumah tersebut pernah dibuat sangat 

tidak layak sehingga harus direnovasi setiap 

dua tahun. 

Pasangan yang bercerai dapat bersatu kem-

bali. Syarat-syarat untuk ini tidak selalu sama. 

Jika pasangannya masih muda dan orang tua 

wanita yang ditolak, yang menjadi tempat 

berlindungnya, masih hidup, maka orang tua 

tersebut biasanya meminta denda sebesar 2 

atau 3 kotak sirih (sauba atau toba) dari pria 

yang bertobat sebagai denda sebelum mereka 

memberikan anak perempuan mereka kepada-

nya lagi. Jika wanita yang diceraikan itu man-

diri dari orang tuanya, maka terserah sepenuh-

nya padanya apakah dia ingin menerima 

kembali pria itu tanpa basa-basi, itu pun setelah 

membayar hadiah perdamaian (pinda). Bagai-

manapun, pada reuni semacam itu seekor babi 

atau kambing harus disembelih untuk menye-

nangkan para dewa rumah tangga dalam ikatan 

yang baru ini. 

 

Perzinahan. 

Kasusnya berbeda jika wanita tersebut telah 

melakukan perzinahan (basalano). Pada zaman 

dahulu, pasti terjadi lebih dari satu kali bahwa 

kedua pezina terbunuh, tetapi hal seperti itu 

hanya terjadi karena nafsu birahi. Bamalue 

adalah suasana hati suami yang tersinggung 

yang membuatnya membunuh pihak yang 

bersalah, jika dia tidak dicegah untuk mela-

kukannya. Jika istri yang berzina telah dibunuh 

satu kali, pezina tersebut tidak dapat dima-

afkan. Jika dia melarikan diri, dia dicari dan 

bahkan setelah bertahun-tahun, dia akan tetap 

dibunuh jika dia ditemukan. 

Namun, biasanya kesalahan yang dilakukan 

baru terungkap kemudian dan kemudian kasus-



Studi Banggai 

 98 

nya dibahas. Aturan sebelumnya adalah bahwa 

pezina harus membayar mas kawin satu kali 

sebagai hukuman dan begitu pula istri yang 

berzina. Setelah membayarnya, pernikahan 

tersebut bubar dan pezina dapat menikahi 

wanita yang berzina tanpa membayar mas 

kawin untuknya. Di Pulau Banggai, ini ber-

beda. Di sini, pezina tidak pernah diizinkan 

menikahi wanita yang berzina. Di pulau ini, di 

sekitar istana, saya diberitahu bahwa dulu ada 

aturan bahwa suami yang disakiti boleh mem-

bunuh yang bersalah. Kemudian, dengan dan 

setelah kedatangan Pangeran Mandapaar, pem-

bunuhan tidak disengaja dilarang dan kedua 

pihak yang bersalah masing-masing dihukum 

dengan 100 kali cambukan rotan. Kemudian, 

hukuman ini diubah menjadi tiga bulan penjara. 

Suami yang disakiti menerima semua harta 

benda dan anak-anak. 

Jika wanita yang berzina tidak ingin men-

ceraikan suaminya yang sah dan dia meneri-

manya lagi, maka hukuman bagi pezina 

dibatalkan dan wanita itu hanya perlu mem-

bayar mas kawin untuk dirinya sendiri satu kali. 

Biasanya dia tidak mampu membayar ini dan 

kemudian dia menjadi bertanggung jawab 

(tano) kepada suaminya seumur hidupnya. 

Ladang yang dia garap kemudian menjadi 

milik suaminya; bagian dari barang-barang 

yang diperoleh bersama yang menjadi haknya, 

kembali kepada suami; anak-anak hanya milik 

suami dan mas kawin yang diterima untuk anak 

perempuan dari pernikahan itu tidak dibagi 

tetapi sepenuhnya menjadi milik suami. 

Jika wanita itu tidak menginginkan hubung-

an ini dengan suaminya, dia dapat mengambil 

barang-barang yang diperlukan untuk hukuman 

dari orang lain dan kemudian dia masuk ke 

dalam hubungan kerja yang sama dengan orang 

lain itu. Dalam kasus terakhir, ia masih 

memiliki kesempatan untuk menjadi bebas 

sepenuhnya karena selain bantuan yang 

diberikannya kepada kreditur dalam pekerjaan 

ladangnya, ia dapat melunasi utang dengan 

suatu objek yang dimilikinya, serta dengan 

bagiannya dari mas kawin anak-anak perem-

puannya. Jika wanita itu meninggal sebelum 

utangnya dilunasi, ladangnya dan bagian yang 

dimilikinya atas anak-anaknya akan kembali 

kepada kreditur. 

Jika seorang pria yang sudah menikah 

melakukan perzinahan, ia akan dikenai denda 

oleh istrinya yang marah. Besarnya denda ini 

tidak ditetapkan; agaknya denda ini harus 

dipahami sebagai pemberian dari pria yang ber-

salah kepada istrinya untuk meredakan 

kemarahannya. 

Dipercayai bahwa perzinaan yang dilakukan 

memiliki efek magis yang fatal bagi orang-

orang di sekitarnya selama kejahatan tersebut 

tidak diketahui dan karenanya tidak ditebus. 

Jika perzinaan telah terjadi, salah satu teman 

serumah pezina dapat jatuh sakit karena efek-

nya. Inses yang tidak diketahui seperti itu 

disebut balolimpat; ketika dukun datang untuk 

mengobati orang sakit, ia dapat menentukan 

apakah balolimpat adalah penyebab penyakit 

tersebut. Ia kemudian memberitahukannya dan 

jika orang yang bersalah tetap berdiam diri dan 

tidak mengakui perbuatannya, orang sakit itu 

harus mati. Pengakuan seperti itu hanya perlu 

dilakukan kepada dukun, yang merahasiakan 

masalah tersebut. 

 

Hukum waris. 

Hukum waris sederhana. Menurut informasi 

yang diperoleh, bahkan Islam di kalangan 

orang Banggai Muslim tidak dapat melanggar 

aturan kuno dalam hal ini. Ketika ayah dan ibu 

telah meninggal, warisan (pusaka) dibagi sese-

gera mungkin di antara anak-anak, dengan 

masing-masing anak laki-laki dan perempuan 

menerima bagian yang sama. Di Tatabau (mian 

Sea-sea) saya diberitahu bahwa anak tertua 



Albert C. Kruyt 

 99 

(laki-laki atau perempuan) mendapat sedikit 

lebih banyak daripada yang lain hanya karena 

ia yang tertua. Namun, di Pulau Banggai, 

seorang anak laki-laki mendapat dua kali lipat 

lebih banyak daripada anak perempuan. 

Jika anak-anaknya masih kecil, harta waris-

an dikelola oleh paman atau bibi, baik dari 

pihak ayah maupun ibu. Misalnya, jika hewan 

ternak dibutuhkan untuk membuat hidangan 

kurban guna menyembuhkan salah satu anak 

yatim, maka hewan tersebut diambil dari harta 

warisan. 

Jika salah satu dari pasangan meninggal 

dunia dan masih ada anak, harta warisan tidak 

dibagi, tetapi dikelola oleh orang tua yang 

masih hidup. Namun, jika pasangan tersebut 

tidak memiliki anak dan salah satu dari mereka 

meninggal, harta warisan dibagi menjadi tiga 

bagian: jika laki-laki meninggal, dua bagian 

untuk keluarganya dan satu bagian untuk janda. 

Jika perempuan meninggal, satu bagian untuk 

keluarga perempuan dan dua bagian lainnya 

menjadi milik duda. Namun, biaya pemakaman 

almarhum dibayar terlebih dahulu dari satu 

atau dua bagian tersebut. 

 

Kehamilan. 

Kehamilan seorang wanita dapat disimpul-

kan dari perubahan penampilannya. Wajahnya 

pucat dan kekuningan; dia banyak berkeringat, 

segera kehabisan napas; dia menginginkan 

segala macam hal yang biasanya tidak dia 

inginkan; menstruasi (bolok; bolokon "men-

struasi")2 tidak terjadi. 

Jika wanita itu tetap sehat dan tidak banyak 

menderita karena kehamilannya, tidak terjadi 

apa-apa. Hanya ketika dia merasa tidak enak 

badan sepanjang waktu, dia "diobati" oleh 

orang-orang yang mengatakan bahwa mereka 

 
2 Ketika seorang wanita sedang menstruasi, dia tidak 

diperbolehkan pergi ke ladang karena ubi akan 

tahu sesuatu tentang hal itu: dia dipijat (inadu 

dari kata adu). Dewa-dewa rumah tangga 

(pilogot) juga didoakan (kinoloboki) agar per-

salinannya berhasil dan mereka dijanjikan 

(bapusi) pesta pengorbanan (batong) akan 

dirayakan ketika anak itu lahir dengan sehat 

dan baik. Di Tinangkung (mian Banggai) 

seseorang berjanji untuk memberi pilogot se-

buah tolos. Tolos (Bare'e: tolo) adalah peng-

ganti, sesuatu yang menggantikan sesuatu yang 

lain; benda ini biasanya berupa cincin perak. 

Cincin ini ditaruh dalam mangkuk berisi 

minyak dan dengan minyak ini anak itu, jika 

ada, digosok; cincin itu diawetkan dengan hati-

hati sebagai bagian dari si kecil. Tindakan 

seperti itu disebut montolos atau batolos. 

Saya belum pernah mendengar cerita ten-

tang kelahiran istimewa di mana seorang 

wanita melahirkan seekor binatang. Di daerah 

pesisir orang pernah mendengar tentang wanita 

yang melahirkan seekor buaya tetapi fakta 

pastinya tidak diketahui sehingga dapat 

diasumsikan bahwa cerita-cerita ini bukan 

milik orang Banggai. Istri Kepala Suku Kotupa 

di Tinakin (dekat kota utama Banggai) konon 

pernah melahirkan sejenis ikan (gurita). Sang 

ayah memasukkan gurita itu ke dalam tabung 

bambu dan membawanya bersamanya sampai 

ia meninggal. Konon, benda yang menyem-

buhkan banyak orang sakit itu memiliki 

kekuatan istimewa. 

Saya mendengar cerita berikut tentang per-

kawinan manusia dan binatang (ular): Dahulu 

kala ada seorang gadis yang dipanggil Ko-

aluno, si Kedelapan, karena ia adalah anak 

bungsu dari 8 bersaudara. Suatu hari, ketika 

berjalan di hutan, ia melihat sebuah pohon 

berlubang dan mengetuknya. Keluarlah seekor 

ular yang langsung merasukinya. Gadis itu 

membusuk. Selain itu, dia tidak perlu khawatir. 



Studi Banggai 

 100 

tidak takut pada binatang itu dan dia pergi ke 

pohon itu berulang kali sampai akhirnya ular 

itu juga ikut bersamanya ke rumahnya dan 

tinggal di sana. Semua orang takut ketika mere-

ka melihat ular itu pergi ke ladang bersama 

istrinya.  

Ibunya pergi untuk melihat ke kamar kecil 

tempat pasangan aneh itu menginap di malam 

hari dan melihat seorang pria tampan berbaring 

di samping putrinya. Dia berteriak dengan 

takjub: "Saya pikir putri saya menikah dengan 

seekor ular tetapi ternyata dia seorang pria!" 

Kemudian dia meninggal. Tetapi ular itu meng-

gosok rambut istrinya dengan minyak kelapa 

dan menyuruhnya untuk meniupkannya ke 

tubuh ibunya. Ini menghidupkannya kembali.  

Ibunya ingin suami putrinya tetap menjadi 

manusia; jadi suatu hari dia membakar penya-

marannya. Keesokan paginya pria itu mencari-

nya dan ketika dia tidak menemu-kannya, dia 

marah, pergi ke laut dan menjadi buaya (buea). 

Itu sebabnya buaya memakan orang karena 

mereka marah tentang pemba-karan penyamar-

an mereka. Ular itu menyandang nama Odoon 

"jauh". Odoon ini menjadi nenek moyang (pilo-

got) buaya dan di tempat-tempat yang banyak 

terdapat hewan ini, Odoon dipanggil dan se-

ekor anjing dikorbankan un-tuknya agar buaya 

tidak menyakiti manusia. Ketika seekor buaya 

mengancam manusia dan manusia memanggil 

Odoon, monster itu mendesis.  

Albino kadang-kadang ada, tetapi hanya di 

bagian timur di antara Mian Banggai. Saya 

diberitahu tentang tiga orang seperti itu; tidak 

seorang pun dari mereka menikah selama hidup 

mereka. Tidak ada alasan yang dapat diberikan 

untuk asal usul penyimpangan dari tipe normal 

ini. 

 

Dilarang saat hamil. 

Seperti di tempat lain di Kepulauan Indo-

nesia, ibu hamil di Kepulauan Banggai harus 

mengurus segala macam hal. Begitu matahari 

terbenam, ia harus tinggal di dalam rumah dan 

tidak boleh keluar sampai hari terang; ini ber-

kaitan dengan banyaknya roh yang menghantui 

kegelapan. Udara penuh dengan kejahatan ter-

utama saat bulan sedang terbit. Ketika hujan 

disertai terik matahari (bua sasak) menim-

panya, ia harus segera mencari tempat ber-

teduh karena hujan seperti itu sangat berbahaya 

bagi kesehatan. 

Ketika ia pulang ke rumah dengan keranjang 

gendongannya, ia harus segera mengosongkan-

nya agar anak itu juga segera keluar saat 

waktunya tiba. Untuk mencegah segala halang-

an terhadap kelahiran si kecil, ibu hamil tidak 

boleh mengenakan kalung, tidak boleh mengi-

katkan kain gendong di dada dan bahunya, 

tidak boleh duduk di ambang pintu; tidak boleh 

ada orang yang berjalan di belakangnya. 

Penjepit yang ia gunakan untuk mengambil 

potongan ubi dari dalam periuk tidak boleh 

ditinggalkan di sana. Ia tidak boleh memakan 

ubi yang telah tumbuh besar terjepit di antara 

batu. Tidak boleh membelah pinang dengan 

pisau dengan cara memukulkan pisau tersebut 

ke lantai karena dapat menyebabkan bayi me-

ninggal saat jatuh ke lantai. Tidak boleh mema-

kan umbi ubi yang patah saat dipanen karena 

dapat menyebabkan keguguran. Menurut ma-

syarakat, keguguran juga terjadi saat ibu mem-

bantu membakar kayu yang ditebang di ladang, 

saat makan atau mengangkut tebu, saat makan 

pisang atau nanas yang sudah masak (kakapa-

laang). Tidak boleh membawa dua keranjang 

kosong di punggung sekaligus kare-na dapat 

melahirkan bayi kembar. Tidak boleh menda-

tangi rumah orang yang sedang sekarat atau 

berjalan di bawah pohon tumbang karena dapat 

menyebabkan bayi lahir mati. Tidak boleh 

menyentuh rotan atau tali yang digulung karena 

dapat melilitkan tali pusar di leher bayi. Tidak 

boleh memakan ikan jenis sapi yang bermata 



Albert C. Kruyt 

 101 

besar dan bermulut lebar serta membuat lubang 

di dasar laut karena dapat menyebabkan bayi 

lahir mati.  

Bagi calon ayah juga ada beberapa hal yang 

dilarang: tidak boleh memotong rambutnya, 

tidak boleh membuat gagang golok dan tidak 

boleh membunuh binatang apa pun; membunuh 

ular khususnya akan berakibat fatal pada kela-

hiran anak. Jadi, seorang dukun tidak boleh 

mengorbankan ayam atau binatang lain untuk 

dewa-dewi rumah tangga selama istrinya 

hamil. 

 

Kemandulan .  

Kemandulan (kamba) memang terjadi. 

Tidak diyakini bahwa hal ini disebabkan oleh 

kelalaian adat. Kelalaian seperti itu hanya akan 

mengakibatkan anak-anak yang lahir tidak 

bertahan hidup lama. Satu-satunya hal yang 

dapat dilakukan untuk mengatasi kemandulan 

adalah dengan memberikan persembahan kepa-

da dewa-dewa rumah tangga agar mereka dapat 

mewujudkan keinginan pasangan tersebut 

untuk memiliki anak. Doa dengan persembah-

an seperti itu (koloboki) juga merupakan satu-

satunya hal yang dapat dilakukan ketika 

pasangan tersebut selalu memiliki anak perem-

puan dan salah satu dari mereka ingin memiliki 

anak laki-laki; atau ketika salah satu dari 

mereka hanya memiliki anak laki-laki dan tidak 

memiliki anak perempuan. Dalam kasus perta-

ma, doa seseorang ditujukan secara khusus 

kepada pilogot Balani, personifikasi keberani-

an dan kepahlawanan, dewa yang bertugas 

untuk melindungi keluarga. Dalam kasus ke-

dua, doa ditujukan kepada Pali, dewi yang 

memastikan kesejahteraan keluarga.  

Ada yang mengklaim bahwa jika seorang 

pria selalu tidur di sisi kanan istrinya, anak 

yang diharapkan adalah seorang anak laki-laki; 

jika dia selalu tidur di sisi kiri istrinya, istrinya 

akan melahirkan seorang anak perempuan. Jika 

beberapa anak meninggal tak lama setelah 

dilahirkan, ibunya berjanji bahwa saat ia hamil 

lagi, ia akan memberikan anaknya kepada 

orang lain, misalnya saudara perempuannya. 

Saat anak kecil itu lahir, orang lain itu akan 

membelikannya dengan 7 buah pinang, 7 buah 

sirih, 7 buah piring dan 7 umbi siondong, 

sejenis umbi yang berbuah merah. Jika ibu 

angkat tidak dapat menyusui anak itu, ibu 

kandung selalu datang ke rumah perempuan 

lain itu untuk melakukannya; ia tidak boleh 

membawa anak kecil itu ke rumahnya sendiri. 

Jika ibu angkat adalah bibi dari anak itu, anak 

itu tidak boleh menikah dengan salah satu anak 

bibinya sendiri saat ia dewasa; anak-anak ini 

dianggap sebagai saudara laki-laki dan saudara 

perempuannya. 

 

Kehamilan di luar nikah. 

Jika seorang gadis dihamili di luar nikah, 

maka akan dilakukan penyelidikan untuk 

mencari tahu siapa ayah dari anak yang belum 

lahir tersebut. Kemudian, ia dipaksa untuk 

menikahi gadis tersebut. Jika ia menolak, maka 

ia akan didenda. Denda ini biasanya berupa dua 

lempengan tembaga (dulang) dan seekor kam-

bing. Jika laki-laki tersebut menolak untuk 

menikahi gadis tersebut maka hal ini disebut 

pobean; ini juga merupakan nama denda yang 

harus dibayarkannya. Jika ia setuju untuk 

dikawinkan secara paksa maka hal ini disebut 

pobaba yang berarti kawin bersama. 

Jika seorang laki-laki di kota utama Banggai 

telah menghamili seorang gadis dan ia menolak 

untuk menikahinya maka ia akan dicambuk 

sebanyak 40 kali atau didenda sebanyak 30 

gulden. Kadang-kadang orang tersebut diku-

rung dalam kurungan sampai ia setuju untuk 

menikahi gadis tersebut. 

Sering kali laki-laki tersebut menyangkal 

kesalahannya dalam menghamili gadis terse-

but. Dalam kasus seperti itu, ia harus mem-



Studi Banggai 

 102 

buktikan ketidakbersalahannya dengan mema-

sukkan tangannya ke dalam air mendidih; jika 

keluar tanpa kerusakan, ia dianggap tidak 

bersalah. 

Lebih dari sekali terjadi bahwa gadis itu 

menyembunyikan kehamilannya dan mencoba 

untuk membuang embrio dengan satu atau lain 

cara (tinuong "dibuang") dengan segala macam 

tindakan yang memaksa, berlari kencang, 

membawa barang-barang berat, membiarkan 

dirinya jatuh dari ketinggian, memijat. Di 

antara semua jenis cara lain, memakan nanas 

mentah panggang disebutkan kepada saya 

sebagai cara yang sangat efektif. Jika ia tidak 

berhasil melakukan aborsi, ia melahirkan 

anaknya di hutan belantara dan menguburnya, 

atau membuangnya. 

 

Proses persalinan. 

Ketika wanita hamil merasa bahwa waktu-

nya sudah dekat, ia menanggalkan baju dan 

perhiasannya, lalu duduk di atas papan, supapa. 

Seseorang, laki-laki atau perempuan, saudara 

sedarah atau bukan, duduk di belakangnya, 

dengan punggung membelakanginya; wanita 

tersebut bersandar pada orang tersebut. Di de-

pannya, sepotong kayu diikatkan ke lantai 

papan sehingga ia dapat menopang dirinya 

dengan kakinya; tidak ada yang diletakkan 

untuk dipegangnya; ia memegang lututnya 

dengan kedua tangannya. Terkadang ia dipe-

gang dari belakang dengan kedua bahunya. 

Tidak ada bidan yang sebenarnya tetapi ada 

banyak wanita yang telah memperoleh penga-

laman dalam persalinan dan mereka dengan 

senang hati dimintai nasihat pada saat-saat 

seperti itu. Mereka disebut tolometa atau tolo-

taap “tukang pijat” (tolo menunjukkan sese-

orang yang terampil dalam apa yang ditun-

jukkan oleh kata kerja berikut). Orang-orang 

seperti itu tidak hanya dipanggil saat persalinan 

tetapi mereka juga bertugas sebagai dokter 

untuk penyakit tertentu. Jika seorang tolotaap 

telah menolong persalinan, ia menerima upah 

untuk itu: di Tatabau 2 piring, 2 ekor ayam dan 

beberapa kain katun. Ia menerima upah ini saat 

bayi berusia 2 atau 3 hari; jika bayi meninggal 

sebelum waktu itu, ia tidak menerima apa pun. 

Jika persalinan berjalan normal, tidak ada 

orang asing yang dipanggil; semuanya berjalan 

"secara otomatis". Ibu, bibi, atau saudara pe-

rempuan dari wanita yang akan melahirkan 

memberikan bantuan yang diperlukan. Hanya 

jika prosesnya tidak berjalan lancar, mereka 

mempertimbangkan apakah akan memanggil 

tolotaap atau dukun (talapu). Dukun mengor-

bankan seekor ayam betina untuk dewa-dewa 

rumah tangga (pilogot) dan meminta bantuan 

mereka agar bayi tersebut lahir dengan selamat. 

Jika ini tidak membantu, dukun membiarkan 

roh memasukinya sehingga mengungkapkan 

alasan mengapa bayi tersebut terlambat dike-

luarkan. 

Ada berbagai penyebab yang membuat 

proses kelahiran menjadi sulit dan lama. Roh-

roh seperti Telebo (roh hutan) dan Neyuk (roh 

yang berjalan dalam bentuk anjing) dapat 

menghentikan proses tersebut. Mungkin dewa-

dewa rumah tangga (pilogot) merasa diabaikan. 

Perzinahan mungkin telah dilakukan. Hal ini 

tidak harus dilakukan oleh wanita yang akan 

melahirkan tetapi bisa saja dilakukan oleh salah 

satu anggota rumah tangga. Seseorang mung-

kin telah melakukan kesalahan yang dibalaskan 

kepada wanita yang akan melahirkan. Misal-

nya, mungkin saja seseorang telah mencuri ubi 

dari kebunnya; dewa kebun menjadi marah 

tentang hal ini dan memberi tahu pemilik kebun 

yang akan melahirkan tentang hal itu. Atau 

seseorang telah mengucapkan kata-kata jahat 

tentang wanita atau suaminya karena mereka 

tidak menghormatinya untuk ikan atau hasil 

buruan mereka. Atau salah satu pasangan telah 

bertengkar dan menggunakan kata-kata kasar; 



Albert C. Kruyt 

 103 

efek dari kata-kata tersebut menghalangi pe-

nyelesaian proses kelahiran yang lancar. 

Jika wanita itu merasa bersalah dalam bebe-

rapa hal, dia mengakui kesalahannya kepada 

dukun; ini melanggar larangan yang ada pada-

nya dan anak itu dapat lahir ke dunia. Pada 

kesempatan seperti itu dukun banyak bekerja 

dengan membuat janji (bapusi) kepada roh-roh, 

bahwa ia akan mempersembahkan ini dan itu 

jika semuanya berjalan dengan baik. Ia berbi-

cara kepada dewa-dewa rumah tangga (pilo-

got), meniup tinjunya dan memukul kepala 

wanita yang sedang bersalin itu, punggung dan 

kedua pahanya dengan tinjunya untuk mem-

buat anak itu keluar.  

Cara bayi kecil itu lahir ke dunia menun-

jukkan apa yang dapat diharapkan oleh anak 

itu. Adalah normal juga bagi orang Banggai 

jika anak itu lahir dalam posisi kepala. Namun, 

juga membuat perbedaan apakah ia terbiasa 

menghadap ke bawah (nggalaup) atau ke atas 

(tetelenga). Dalam kasus pertama, ia tidak akan 

hidup lama, dalam kasus kedua, ia akan hidup 

lama. Jika anak itu lahir dalam posisi kaki (pau 

sule "anak terbalik", atau obulus), seseorang 

harus segera mempersembahkan kepada dewa-

dewa rumah tangga (kinoloboki), jika tidak, ia 

tidak akan hidup lama. Demikianlah kata mian 

Banggai. Mian Sea-sea berpendapat bahwa 

dewa rumah tangga Balani kelak akan tinggal 

di dalam anak tersebut, dengan kata lain ia akan 

menjadi seorang pemberani, seorang talenga 

jika ia laki-laki. Jika anak yang lahir dalam po-

sisi kaki tersebut adalah perempuan, ia tidak 

akan pernah kekurangan makanan seumur 

hidupnya. 

Lahir dengan bakodutan (membran embrio) 

pada umumnya dianggap sangat baik. Bako-

dutan dikeringkan dan diawetkan. Jika pemi-

liknya sakit, bakodutan dimasukkan ke dalam 

air dan orang yang sakit dimandikan dengan air 

tersebut. Di tempat lain, bakodutan yang sudah 

kering dimasukkan ke dalam minyak setiap 

bulan purnama dan anak diolesi minyak ter-

sebut. Hal ini dilakukan selama anak masih 

kecil dan diyakini bahwa si kecil kelak akan 

menjadi dukun (dukun wanita) yang hebat. 

Terutama ketika berada di laut, bakodutan yang 

sudah kering memberikan keajaiban; karena 

tidak peduli seberapa banyak awan berkumpul, 

badai tidak akan pernah mencapai kapal yang 

ditumpangi bakodutan. 

Sepotong tali pusar yang lepas setelah 

beberapa hari diperlakukan dengan cara yang 

sama seperti bakodutan. Di antara suku Sea-sea 

dikatakan: Jika tali pusar hilang, itu tidak ber-

arti apa-apa; tetapi jika ditemukan lagi secara 

kebetulan nanti, pemiliknya pasti akan segera 

meninggal. 

Kembar disebut pau pinga. Orang-orang 

merasa tidak nyaman ketika anak kembar lahir, 

saya telah diyakinkan di beberapa tempat, ka-

rena mereka berpikir bahwa hal seperti itu pasti 

akan membawa malapetaka. Namun, mereka 

tidak ingat bahwa salah satu dari anak kembar 

itu pernah terbunuh. Sepasang anak yang ber-

beda jenis kelamin khususnya tidak disukai. 

Oleh karena itu, merupakan kebiasaan umum 

untuk memberikan salah satu dari dua anak 

(biasanya yang lahir terakhir) kepada orang 

lain untuk dibesarkan. Ibu angkatnya mungkin 

bukan bibi anak tersebut. 

Di kalangan mian Banggai saya telah 

berulang kali diyakinkan bahwa pada masa 

lampau sepasang saudara kembar yang berbeda 

jenis kelamin diizinkan untuk menikah satu 

sama lain, ya, itu pun disukai. Bahkan seorang 

orang Banggai yang sudah menjadi penganut 

agama Islam, seorang haji, seorang yang cer-

dik, berkata kepada saya: "Sekarang kita tahu 

bahwa itu adalah inses (sele) dan karenanya 

tidak diperbolehkan; tetapi dulu kita tidak tahu 

hal ini dan perkawinan kembar seperti itu lebih 

sering terjadi, jika saja kita berhati-hati agar 



Studi Banggai 

 104 

kedua anak itu tidak disusui oleh wanita yang 

sama. Bapak-bapak kita mengatakan bahwa 

perkawinan kembar sudah diputuskan di dalam 

rahim oleh dewa-dewa rumah atau suku 

(pilogot). 

Di antara suku Sea-sea saya tidak mene-

mukan kepercayaan seperti itu. Kembar yang 

berbeda jenis kelamin adalah kejadian yang 

jahat di antara mereka. Mereka sangat percaya 

bahwa salah satu dari keduanya tidak akan 

berumur panjang meskipun mereka segera dipi-

sahkan. Bagaimanapun, para dewa rumah tang-

ga segera dipanggil dengan pengorbanan (mo-

koloboki) untuk menghilangkan malapetaka 

yang dapat diakibatkan oleh kelahiran seperti 

itu bagi anak-anak itu sendiri dan bagi ling-

kungan mereka. Di Tatabau seekor babi dikor-

bankan untuk anak perempuan kepada pilogot 

Pali, dan untuk anak laki-laki seekor anjing 

kepada pilogot Balani. Anak itu yang telah 

diberikan untuk dibesarkan oleh orang lain ti-

dak akan pernah kembali kepada orang tuanya 

sendiri. Oleh karena itu di antara orang-orang 

Sea-sea, hidup bersama dua anak yang berbeda 

jenis kelamin dalam kandungan dianggap 

sebagai inses (sele) yang harus ditebus. 

 

Tinja. 

Tali pusar disebut sembeleng. Tali pusar 

(lulukan) sering diikat di 2, kadang di 1, kadang 

di 3 tempat; ini dilakukan dengan kulit pohon 

boniton (waru), atau dengan serat nanas. Ke-

mudian tali pusar dipotong dengan serpihan 

bambu (dumeas atau lumeas) pada sepotong 

daging kelapa di antara dua ikatan. Kadang-

kadang sepotong kayu bakar yang sudah ter-

bakar, sepotong arang, atau bahkan batu di-

gunakan sebagai alas. Dalam adat Tatabau 

jarak pengikatan tali pusar masih berbeda 

untuk anak laki-laki dan perempuan; pada anak 

laki-laki potongan yang tertinggal di badan 

mencapai lutut anak, pada anak perempuan 

hingga pertengahan paha. 

Ari-ari disebut tobuni B., bitolok S. Ia dicuci 

dengan santan dan kemudian dibungkus dalam 

dua tempurung kelapa, yang di sekelilingnya 

diikat kulit kayu yang berbulu (kubang). Tidak 

ada abu, garam atau zat lain yang ditambahkan; 

hanya ditambahkan serpihan bambu dan kulit 

yang berisi air susu ibu, kadang-kadang juga 

buah pinang dan pinang. Daging kelapa yang 

digunakan untuk ini dipotong-potong dan dike-

ringkan. Anak itu berulang kali digosok dengan 

daging kelapa ini, yang terlebih dahulu dikun-

yah halus untuk tujuan ini. Seorang wanita, bia-

sanya yang telah memotong tali pusar, memba-

wa plasenta ke bawah dengan lengannya; ia 

telah menutupi kepalanya dengan kain, sehing-

ga perhatiannya tidak teralihkan oleh apa pun. 

Ia berjalan sangat lambat dan ia harus berhati-

hati untuk tidak menginjak kotoran hewan, jika 

tidak, anak itu tidak akan hidup lama. Dengan 

cara ini ia membawa plasenta yang dibungkus 

ke sisi utara rumah. Di sana ayah anak itu telah 

menancapkan sebuah tonggak yang bercabang 

di bagian atas, ke dalam tanah; ia mengambil 

plasenta dari wanita itu dan menggantungnya 

di tonggak, setelah itu ia menutupinya dengan 

tikar hujan, atau tikar tidur, dan mengikat se-

muanya dengan kuat. Pengangkatan plasenta 

ini disebut bangatol. 

Wanita itu segera kembali ke rumah, di sana 

ia mengambil batu gerinda yang telah disiap-

kan seseorang dan berbaring di lantai, segera 

setelah itu seseorang datang untuk menyiram-

kan air ke kakinya. Mereka mengatakan hal ini 

dilakukan agar anak itu tidak menangis terus-

menerus. Plasenta tidak diperiksa lebih lanjut, 

hanya ketika anak itu banyak menangis, plasen-

tanya dipercikkan air dan mereka berjanji 

(bapusi) untuk mengorbankan seekor ayam. 

Untuk tujuan ini, buah pinang yang dikunyah 

halus diludahkan di telapak tangan (bahan 

kunyah seperti itu disebut inangan dan sangat 



Albert C. Kruyt 

 105 

sering digunakan sebagai obat); kemudian 

mereka berkata: "Jika kamu, plasenta, mem-

buat anak itu menangis, lalu memperbaikinya 

lagi, maka aku akan menyembelih seekor ayam 

untukmu nanti". Kemudian mereka membuat 

tanda silang di dahi si kecil dengan bahan 

kunyah tersebut. 

Jika tongkat tempat menggantungkan bun-

talan itu jatuh, mereka tidak mengangkatnya 

lagi. Diusahakan agar plasenta tidak bersen-

tuhan dengan api karena tubuh anak itu akan 

dipenuhi luka. Di antara suku Sea-sea, seorang 

dukun (talapu) sering kali mengiringi plasenta 

saat dibawa pergi. Di tongkat tempat plasenta 

digantung, ia menyembelih seekor ayam untuk 

memisahkan bayi dari plasentanya agar bayi 

tidak menangis. Isi perut ayam diperiksa tetapi 

jika tampak tidak bagus, tidak dilakukan pe-

nyembelihan kedua. 

Api dinyalakan selama beberapa malam di 

tempat di bawah rumah tempat darah wanita 

yang akan melahirkan jatuh agar roh-roh jahat 

tidak mencelakai. 

Di antara orang Banggai yang telah masuk 

Islam, plasenta dikubur tidak jauh dari rumah 

atau di atap rumah atau digantung di tepi atap. 

 

Perempuan yang sedang melahirkan. 

Di seluruh kepulauan kecil ini, ketika se-

orang perempuan meninggal saat melahirkan, 

jasadnya dikuburkan dengan cara yang sama 

seperti orang yang meninggal karena sakit atau 

usia tua. Di kalangan mian Sea-sea, tidak ada 

pula ketakutan bahwa arwah orang yang me-

ninggal akan menjadi roh yang akan mencela-

kai manusia. Karena itu, mereka tidak meng-

enal cara untuk melindungi diri dari serangan 

roh tersebut. Namun, di mana pun di kepulauan 

ini, seorang perempuan hamil akan berhati-hati 

untuk tidak pergi ke rumah untuk melayat atas 

kematian seorang perempuan yang meninggal 

saat melahirkan. 

Di kalangan mian Banggai, yang sebagai-

mana telah berulang kali dikatakan, lebih ban-

yak berhubungan dengan orang asing daripada 

dengan orang sebangsanya yang tinggal di 

Barat, ada kepercayaan terhadap pontianak, roh 

perempuan yang meninggal saat melahirkan. 

Di semenanjung Liang, orang-orang pernah 

mendengar nama pontianak tetapi mereka tidak 

tahu apa artinya; di kalangan mian Sea-sea, 

kata tersebut tidak dikenal. Kini, di kalangan 

mian Banggai, orang-orang mengetahui segala 

macam cerita tentang roh tersebut. Pontianak, 

katanya, bentuknya seperti induk ayam yang 

mengeluarkan suara induk ayam saat memang-

gil anak-anaknya. Ada yang berpendapat 

bahwa pontianak tidak membuat orang sakit 

tetapi hanya membuat mereka takut. Saat men-

dengar suaranya dan tahu namanya, orang itu 

memanggilnya dan ia duduk di pangkuan orang 

itu. Di sisi lain, ada yang berpendapat bahwa 

pontianak mengejar pria dan wanita; jika ia 

menyusul seseorang, ia akan mencakarnya; 

orang seperti itu kemudian pingsan dan me-

ninggal setelah beberapa hari. Jika seseorang 

dianiaya, yang terbaik adalah duduk, memang-

gilnya dan mengulurkan tangan: maka ia tidak 

akan menyakiti tetapi menempatkan anaknya 

yang selalu ia bawa di lengan orang ini. Orang 

itu tidak melihat apa pun tetapi merasakan 

dingin menyentuh lengan. Jiwa seorang wanita 

yang meninggal saat melahirkan tidak pergi ke 

kota orang mati, Pakom, tetapi tetap berada di 

kuburan. 

Di kalangan masyarakat Banggai, mereka 

juga menggunakan cara-cara agar orang yang 

meninggal tidak menjadi pontianak. Cara yang 

paling umum dilakukan adalah dengan menem-

pelkan sebutir telur ke tangan kiri mayat; roh 

tidak akan berani membuka tangan itu untuk 

menggaruk karena takut telur akan jatuh. Di 

kota utama Banggai mereka memberikan ma-

yat tersebut dua bagian tiram yang berbeda; 



Studi Banggai 

 106 

bagian-bagian ini tidak cocok satu sama lain 

dan sekarang mereka mengatakan bahwa roh 

orang yang meninggal tidak melakukan apa 

pun selain menuangkan air dari satu bagian ke 

bagian yang lain; atau bahwa ia selalu mencoba 

untuk membuat dua bagian yang tidak sama itu 

cocok satu sama lain dan dalam pekerjaan ini ia 

lupa untuk menyakiti. 

Ketika wanita yang melahirkan meninggal 

dan anak itu tetap hidup, mereka tidak terbiasa 

untuk meletakkan sesuatu yang dapat berfungsi 

sebagai anak, misalnya sepotong kayu atau 

batang pisang bersama mayat. Hanya di 

Kindandal batang pisang dibungkus sebagai 

mayat dan dikubur bersama dengan ibunya. 

Jika anak dan plasenta telah keluar dengan 

sukses, wanita yang akan melahirkan itu 

dimandikan dengan air hangat yang sering juga 

ditaruh tanaman obat. Punggung dan perutnya 

diolesi santan. Kemudian dia berbaring di 

papan miring, sosi ngkalangan, dan dalam 

posisi ini dia menghangatkan diri (bapilang) di 

dekat api unggun yang selalu dia sembunyikan 

dengan membelakangi api unggun. Api unggun 

ini dibuat di perapian umum tetapi harus tetap 

khusus untuknya; tidak ada yang boleh dima-

sak atau dipanggang di atasnya. Waktu dia 

tetap di atas papan tidak ditentukan; tergantung 

pada keadaan, apakah wanita itu segera merasa 

sehat atau tidak; biasanya dia menghangatkan 

diri selama dua hingga sepuluh hari. Beberapa 

orang mengklaim bahwa wanita itu harus tetap 

di dekat api unggun selama 4 atau 9 hari. Orang 

Banggai yang telah menjadi penganut Islam 

tidak membersihkan papan sampai hari ke-40 

setelah melahirkan ketika sebuah pesta diraya-

kan untuk penyucian wanita yang akan mela-

hirkan. 

Waktu turunnya juga tidak sama untuk 

setiap wanita; ini tergantung pada apakah dia 

merasa sehat. Ketika dia keluar rumah untuk 

pertama kalinya setelah melahirkan, dia tidak 

mengambil tindakan pencegahan. Mandi uap 

untuk wanita yang akan melahirkan dengan 

menggunakan batu-batu bercahaya yang ditem-

patkan di bak air tempat wanita yang akan 

melahirkan duduk ditutupi dengan kain, tidak 

dikenal oleh orang Banggai, kecuali di bebe-

rapa tempat di pesisir yang kebiasaan ini dia-

dopsi dari masyarakat lain. Banyak yang mem-

biarkan wanita yang akan melahirkan minum 

air yang dicampur dengan lada Spanyol segera 

setelah melahirkan sehingga perut menjadi 

hangat dan darah berhenti mengalir. Daun taipa 

(mangga), kulit kayu sosubeng, sosumpa dan 

leaku juga direbus dan dia minum air ini terus-

menerus sehingga "luka dalam" akan cepat 

sembuh. Rebusan ini diperbarui setiap hari. 

Selama beberapa hari pertama wanita yang 

akan melahirkan tidak diperbolehkan memasak 

selama dia menggunakan papan. Ini akan mem-

buat tubuhnya lemah sehingga dia akan tetap 

lemah untuk waktu yang lama. Bagaimanapun, 

hal ini tidak boleh dilakukan selama tali pusar 

bayi belum lepas; jika tidak, perut bayi akan 

membesar. Berbagai makanan dilarang bagi 

ibu yang akan melahirkan. Khususnya di Bang-

gai, ada berbagai peraturan: tidak boleh makan 

ikan dan sayur yang gatal seperti paloyon; tidak 

boleh makan pepaya (Banggai: tapaya). 

Untuk merangsang produksi ASI, ibu yang 

akan melahirkan minum rebusan daun losom; 

untuk tujuan yang sama, makanannya dibuat 

pedas dengan mencampurnya dengan lada 

Spanyol. Jika ibu tidak mengeluarkan ASI, 

dewa-dewi rumah tangga (pilogot) dijanjikan 

(bapusi) sesaji berupa ayam jika mereka mem-

bantunya menyusui bayi dengan membuka 

payudara. Selama dua hari pertama, bayi tidak 

disusui oleh ibu tetapi disusui oleh wanita lain; 

konon, ASI yang keluar pertama kali tidak baik 

untuk bayi karena terlalu berlemak. Tidak lama 

kemudian, mereka mulai memberi makan bayi 

dengan pisang matang. Jika ASI tidak keluar, 



Albert C. Kruyt 

 107 

wanita lain akan mengambil alih pemberian 

ASI. Atas hal ini, ia menerima (tinambo) mang-

kuk tembaga di atas kaki (kandari) sebagai 

upah. Jika ibunya meninggal, payudara orang 

lain dibeli dengan harga seekor sirih doos 

(sauba) atau seekor kambing; terkadang upah 

ini mencapai empat kandari. Ibu yang menyu-

sui akan tetap menjaga anaknya bersamanya, 

selama ia masih kecil; tetapi ketika ia tidak lagi 

membutuhkan payudara, ia akan diberikan 

kembali kepada keluarga. Untuk menyapih 

anak puting susu diolesi dengan sari daun 

pepaya atau paria (Momordica charantia). 

Kerabat dan teman datang untuk menjenguk 

ibu yang melahirkan; mereka tidak membawa 

hadiah untuk ibu tetapi untuk si kecil. Ada yang 

memberinya pohon kelapa, yang lain mangkuk 

tembaga, ayam atau hewan peliharaan lainnya 

dan sejenisnya. Ini disebut pobinihon pau. Di 

antara umat Islam, hadiah-hadiah ini hanya 

diberikan pada saat anak tersebut disunat. 

Jika di beberapa daerah ayah tidak hadir saat 

kelahiran anaknya dan ia pulang kemudian, ia 

tidak langsung diterima menjadi istri dan anak 

tetapi ia harus terlebih dahulu memberi si kecil 

sepotong kain katun, seekor ayam dan sejumlah 

uang (gulden). Ini disebut podoso, untuk 

mencegah kemalangan. 

 

Anak. 

Terkadang anak tersebut lahir mati. 

Jenazahnya kemudian ditempatkan di dalam 

kotak dan dikubur di halaman, tidak jauh dari 

rumah. Di Tinangkung (mian Banggai) sebuah 

lubang digali di tanah untuk anak yang lahir 

mati di sisi barat rumah; lubang ini ditutup 

dengan papan dan jenazahnya ditempatkan di 

antara keduanya. Di antara suku Sea-sea, jena-

zah seperti itu sering tidak dikubur tetapi 

disimpan dalam kotak di sisi rumah. Konon, 

jenazah seperti itu memiliki kekuatan khusus. 

Salah seorang informan saya di antara suku 

Sea-sea, seorang dukun, memberi tahu saya 

bahwa istrinya pernah melahirkan anak yang 

lahir mati. Ia meletakkan jenazah itu di dalam 

kotak dan menguburnya. Kemudian ia jatuh 

sakit dan entah bagaimana ia menemukan 

bahwa jenazah itu adalah penyebabnya. Ia 

menggalinya dan memberinya tempat di 

rumahnya. Sejak saat itu, ia tidak hanya 

menjadi lebih baik tetapi jenazah anaknya yang 

lahir mati membantunya ketika ia merawat 

orang sakit. Ketika bantuannya diminta untuk 

orang sakit, ia menyapa kotak itu: "Ikutlah 

denganku dan bantu aku untuk membuat si anu 

sembuh". Terkadang jiwa anak itu merasukinya 

dan memberi tahu apa yang harus dilakukan-

nya. Terkadang terjadi bahwa seorang anak 

tidak langsung menangis ketika ia lahir. Anak-

anak seperti itu akan hidup lama, kata mereka. 

Untuk membuatnya menangis, mereka memer-

cikinya dengan air dingin. 

Ketika dipisahkan dari plasenta, bayi baru 

lahir dimandikan dengan air dingin, dibungkus 

dengan kain dan dibaringkan di atas tikar di 

lantai, atau digendong. Orang yang menerima 

dan memandikan bayi akan menerima hadiah 

untuknya nanti (sekarang setengah gulden atau 

sehelai kain katun). Ini disebut pongobonoi, 

untuk membersihkan. 

Ayunan, palalan dan kobatan, digunakan di 

mana-mana di Kepulauan Banggai. Ayunan ini 

memiliki bentuk yang sama dengan yang dite-

mukan di antara orang Toraja yang berbahasa 

Bare'e (II, 56): laci yang digantung di kedua 

ujungnya dalam lingkaran pada bilah yang 

lentur (uyungan), sehingga ayunan dapat dige-

ser ke atas dan ke bawah. Ayunan terbuat dari 

tangkai daun pohon sagu atau kayu. Dalam 

kasus terakhir, tidak masalah jenis kayu apa 

yang digunakan; hanya di Tatabau lebih disu-

kai untuk menggunakan kayu sosoling atau 

toloi untuk ini. Yang diperhatikan secara ketat 

adalah bahwa ayunan memiliki panjang yang 



Studi Banggai 

 108 

tepat. Yaitu: jarak dari puting susu kiri sampai 

ujung jari tengah tangan kanan sang ayah yang 

terentang. Jika hal ini tidak dipatuhi, anak akan 

selalu menangis dalam buaian, ia akan menjadi 

kurus dan tidak berumur panjang. 

Ketika sang ayah mulai membuat buaian, ia 

tidak boleh berbicara; ia harus mengerjakan 

pekerjaannya dengan lesu dan lemah seperti 

orang yang lelah dan mengantuk; maka anak itu 

tidak akan melakukan apa pun lagi selain tidur 

dalam buaian. Di antara mian Sea-sea, sang 

ayah tidak boleh dikejutkan oleh orang asing 

saat melakukan pekerjaan ini karena hal ini 

akan memperpendek umur si kecil. Tidak ada 

tindakan lain yang diperhatikan. 

Anak tidak langsung ditaruh dalam buaian 

setelah lahir: di timur dengan mian Banggai 

setelah 3, 7 atau 10 hari; di Pulau Banggai 5 

sampai 10 hari setelah melahirkan; di Bulagi 

setelah 2 hari; di tempat lain setelah 6 atau 8 

hari. Di Kindandal posisi bulan juga diperhi-

tungkan: anak diletakkan dalam buaian pada 

bulan baru atau bulan purnama atau pada hari 

Senin yang dianggap cocok untuk itu. 

Meratakan dahi anak juga merupakan hal 

yang umum; atau lebih tepatnya: keinginan 

untuk meratakan dahi sebagai lawan dari 

bagian belakang kepala yang rata yang secara 

otomatis tertekan oleh berat kepala. Untuk 

tujuan ini, selembar kapas yang dilipat diletak-

kan di dahi bayi tetapi bungkusan ini tidak 

cukup berat untuk membuat perubahan apa pun 

pada tulang frontal. Bungkusan seperti itu, 

yang terkadang hanya terdiri dari daun pohon, 

disebut pongoyomii B. "agar terasa", popiisas 

"agar menekan". 

Lagu-lagu sederhana dinyanyikan saat buai-

an digerakkan ke atas dan ke bawah (babua-

bua B, mangaas S). Satu contoh: 

Samalipo poiabato mombul akio "ranting-

ranting samalipo saling bergesekan tetapi tidak 

ada angin". 

Sadodia ko lelang, maka na mombulon "dan 

ada pohon lelang, ada angin".  

Ketika seorang anak kecil memakan kotor-

annya, ubi yang dimasak dibawa dari rumah 

yang darinya mereka tidak pernah menerima 

makanan; ini diberikan kepada si kecil untuk 

dimakan, sambil berkata: Kaane ko olimu, ko 

binalukomo "makanlah harga yang telah diberi-

kan kepadamu, karena kamu telah dijual". 

 

Pesta untuk anak. 

Ketika seseorang tidak memiliki alasan 

untuk menjanjikan pengorbanan kepada para 

dewa rumah tangga selama kehamilan karena 

tidak ada fenomena yang mengganggu yang 

terjadi, juga tidak ada persalinan yang sulit, jika 

semuanya berjalan dengan baik dan si kecil 

belum didoakan sebelumnya, tidak ada pesta 

kurban yang dirayakan setelah kelahiran si 

kecil. Jika seseorang terikat oleh janji, pesta 

pengorbanan kecil (batong) dirayakan tujuh 

hari setelah kelahiran, di mana seekor kambing 

dan ayam disembelih. 

Ketika anak dibawa keluar dari kamar, 

sebuah gong dipukul untuk menarik perhatian 

dewa-dewa rumah (pilogot) kepada si kecil. 

Kemudian hewan-hewan disembelih di tiang 

tengah tempat roh-roh rumah diyakini tinggal, 

setelah dukun (talapu) berbicara kepada pilo-

got dan menjelaskan kepada mereka tujuan 

upacara tersebut. Kemudian sang ibu memba-

wa si kecil ke pintu dan kembali ke tiang 

tengah. Ketika anak kembali ke kamar, pesta 

berlanjut dan ada tarian (osulen) sampai pagi. 

Jika pengorbanan hewan yang dijanjikan tidak 

disertai dengan perayaan, maka ini disebut 

bapalangas (pass. pinalangas). 

Dalam hal apa pun, warga dunia baru diper-

kenalkan kepada dewa-dewa rumah tangga 

agar mereka tidak "takut" melihat keturunan 

baru keluarga mereka. Di Bulagi, perayaan ini 

disebut montuonggon "melepaskan jatuh", se-



Albert C. Kruyt 

 109 

kitar sebulan setelah kelahiran. Saya tidak 

dapat mengatakan apa yang dimaksud dengan 

nama ini; mungkin mengacu pada "melepaskan 

jatuh dari rumah", yaitu membawa si kecil 

turun ke bawah karena ini terjadi untuk pertama 

kalinya pada kesempatan ini. Anak itu kemu-

dian dibawa keluar ruangan dan pada kesem-

patan itu tiga ekor ayam disembelih untuk 

berbagai dewa rumah tangga: Untuk Pilogot 

batanaas, untuk Pali, Mboli, dan Balani (lihat 

esai saya "Pilogot masyarakat Banggai dan 

dukun mereka" dalam "Mensch en Maatschap-

pij"). Seperti yang dikatakan, setelah perayaan 

seperti itu, anak itu diturunkan ke tanah. Di 

Bulagi, si kecil menerima hadiah dari ayahnya: 

seekor kambing kecil, piring tembaga, atau 

sesuatu yang serupa. Hadiah ini disebut potu-

dongii yang berarti "bertengger" (seperti ayam 

yang bertengger). Agaknya ini merujuk pada 

jiwa (mokou) si kecil, yang akan melekatkan 

dirinya pada objek ini. 

Bila tidak ada perayaan bagi warga dunia, 

jumlah hari yang harus dilalui setelah kelahiran 

sebelum ia diturunkan (pongobulus) tidak 

terbatas. Bila anak itu lahir di ladang, hal ini 

terjadi cukup cepat, setelah sekitar delapan 

hari. Dalam kasus mian Sea-sea, seekor babi 

disembelih, betapa pun kecilnya. Hal ini dila-

kukan untuk memperlihatkan anak itu kepada 

bumi, agar tidak membuatnya sakit. Anak babi 

disembelih di tanah, sambil mengucapkan 

kalimat berikut: “Bumi, lihatlah anak itu agar 

ia tidak berubah (agar tetap sehat); matahari, 

lihatlah anak itu, agar ia tidak berubah; untuk 

tujuan ini kami memberimu babi ini”. Dari 

cawan berisi air, setiap kaki kemudian dipercik 

empat atau enam kali dengan daun dracaena, 

sambil mengucapkan: Papase ko na monunu-

ton, papase ko manimula “biarkan hidupnya 

tersentuh (dengan daun dracaena), biarkan 

kekuatannya tersentuh” (dengan memukulnya 

dengan daun, biarkan kehidupan dan kekuatan 

diberikan kepadanya). Ketika anak pertama 

kali dibawa ke tempat lain melalui darat, dukun 

terlebih dahulu membuat tanda silang dari 

kunyahan pinang (inangan) pada dada dan dahi 

si kecil agar roh halus tidak mencelakainya. 

Jika anak pertama kali melakukan perjalanan 

ke luar negeri, ia diperbolehkan minum sedikit 

air lunas perahu (duangan paisuno B "air pera-

hu; nalum S). Orang pertama yang dikunjungi 

si anak ketika ia diturunkan adalah kakek 

neneknya, baik dari pihak ayah maupun pihak 

ibu, tergantung apakah ia dilahirkan di rumah 

orang tua ayah atau ibu; atau keduanya, jika 

pasangan tersebut telah pindah ke rumah mere-

ka sendiri. Pada kunjungan pertama ini, kakek 

nenek memberikan hadiah kepada si kecil: 

seekor kambing, piring tembaga, seekor ayam 

betina, atau yang sejenis. Hadiah ini disebut 

podoso, untuk menangkal malapetaka. 

 

Tanda-tanda pada anak. 

Bintik-bintik merah dan hitam kecil yang 

muncul pada kulit anak disebut tumbuh di 

kemudian hari tidak memiliki arti. Akan tetapi, 

ilok, konon, ditaruh pada anak kecil oleh roh-

roh rumah (pilogot), agar orang tua mengetahui 

apa yang menanti anak kecil itu selama hidup-

nya. Jika bintik (ilok) seperti itu ada di bawah 

mata, maka anak itu akan banyak menangis 

ketika dewasa, artinya, ia akan kehilangan ban-

yak kerabat terdekatnya karena kematian. Mian 

Sea-sea mengatakan bahwa orang seperti itu 

memandang rendah segala sesuatu di lingkung-

annya yang berarti ia melihat segala macam 

keuntungan dan kebahagiaan tetapi tidak per-

nah mendapatkannya. 

Jika bintik seperti itu ada di pipi, maka anak 

itu kelak akan menjadi kaya; begitu juga jika ia 

memiliki tanda seperti itu di bahunya, maka ia 

akan selalu memiliki sesuatu untuk dibawa 

(membawa pulang barang-barang yang diper-

oleh). Bercak di punggung (totongkulunge dari 



Studi Banggai 

 110 

kata tongkulung yang berarti punggung) juga 

berarti bahwa anak itu kelak akan menanggung 

banyak beban tetapi yang dipikulnya tidak lain 

hanyalah kesusahan, kesedihan dan kerugian; 

jika diungkapkan dengan cara lain: orang 

seperti itu "meninggalkan segala sesuatu di 

belakangnya"; selalu mengalami kesusahan. 

Tanda ilok di perut meramalkan bahwa sese-

orang akan sangat membutuhkan tanpa menik-

matinya: semuanya lenyap. Sebaliknya, jika 

seseorang memiliki bintik di leher, ia tidak 

akan pernah kekurangan makanan. Di telapak 

tangan, orang tersebut meyakinkan bahwa ia 

akan menerima semua yang ia mencari dan 

bahwa ia akan mampu mempertahankan apa 

yang telah diperolehnya. Namun, jika bintik itu 

ada di punggung tangan, ia akan selalu 

menggosok matanya dengan bintik itu karena 

ia harus sering menangis tentang kehilangan 

dan kekecewaan. Jika seseorang memiliki ilok 

di cekungan hati atau leher, atau jika ada satu 

di salah satu payudara seorang gadis, maka 

semua anak orang itu akan mati muda. Jika 

seseorang memiliki bintik seperti itu di tengah 

dahi maka orang itu akan segera menjadi janda 

(duda). Jika seorang wanita memiliki ilok di 

salah satu bibirnya maka ia "memakan semua 

harta miliknya dan anak-anaknya", yaitu ia 

menghabiskan semuanya, tidaklah hemat.  

Titik di leher menunjukkan inoon, kalung 

manik-manik (inoon), “maka kita akan memili-

ki barang-barang yang tergantung di leher 

kita”, yaitu kita akan menjadi kaya. Titik di 

ketiak dikatakan dinapit “terjepit”, yaitu sese-

orang tidak akan pernah kehilangan keberun-

tungan dan kemakmuran. Jika ada titik di alat 

kelamin, suami orang tersebut akan segera 

meninggal. 

Pertanda lain bahwa ayah atau ibu dari anak 

tersebut, atau anak kecil itu sendiri, akan segera 

meninggal adalah ketika anak tersebut terlihat 

persis seperti salah satu orang tuanya. Sebab 

dari sini dikatakan bahwa orang tua dan anak 

diberikan kekuatan hidup yang sama dan seka-

rang hanya masalah bagian siapa yang lebih 

kuat dan menarik bagian yang lain, setelah itu 

orang yang dirampok akan mati. Satu-satunya 

hal yang dapat dilakukan untuk melawan ini 

adalah dengan memanggil dewa-dewa rumah 

tangga dengan pengorbanan (mokoloboki) dan 

meminta bantuan mereka untuk menghindari 

bahaya ini. Dengan mian Banggai, anak 

tersebut diletakkan di kaki tangga dan kemu-

dian ayah atau ibu, orang tua yang menyerupai 

anak tersebut, buang air kecil di kepalanya. 

Mian Sea-sea tidak mengetahui hal ini. 

Mengadopsi anak juga merupakan kebiasa-

an, terutama jika seseorang tidak memiliki anak 

sendiri. Ketika anak-anak dari pasangan me-

ninggal tak lama setelah lahir, mereka berjanji 

untuk memberikannya kepada orang lain untuk 

dibesarkan ketika anak berikutnya diharapkan 

lahir. Di kalangan mian Banggai, anak angkat 

(pau tubo) tersebut boleh menikah dengan sau-

dara laki-laki atau perempuan angkat selama 

belum disusui oleh ibu angkatnya. Di kalangan 

mian Sea-sea, hal ini tidak diperbolehkan 

dalam hal apa pun. Ketika seorang anak dari 

orang asing (bukan saudara sedarah) diadopsi, 

orang tua angkat memberikan pohon kelapa, 

piring tembaga dan sejenisnya untuknya. Ha-

diah-hadiah ini disebut palali "untuk dibawa 

keluar atau dipindahkan" dari satu keluarga ke 

keluarga lain. Ketika anak angkat dibawa ke 

dalam rumah, seekor ayam dikorbankan untuk 

dewa-dewa rumah tangga (pilogot) dan mereka 

diberitahu bahwa keluarga tersebut telah ber-

tambah. Jika seorang anak angkat kembali 

kepada orang tuanya sebelum ia dewasa maka 

orang tua tersebut harus mengganti semua 

biaya yang dikeluarkan oleh orang tua angkat 

untuk memberikan sesaji pada saat anak 

tersebut sakit. Biaya-biaya ini dihitung secara 

kasar sebesar 4 sampai 6 kandari (piring tem-



Albert C. Kruyt 

 111 

baga di atas kaki). Baik di antara mian Banggai 

maupun mian Sea-sea, anak angkat menerima 

bagian dari harta warisan orang tua angkatnya 

tetapi bagian ini lebih kecil daripada bagian 

anak-anaknya sendiri. Satu set yang terdiri dari 

6 kandari disebut mengko bolito; satu set yang 

terdiri dari 12 kandari: mengko sinapit; jika 

sekarang anak sendiri menerima mengko sina-

pit, anak angkat menerima mengko bolito. 

Dengan cara ini rasio bagian mereka dinya-

takan. 

 

Nama, rambut, kuku, gigi, telinga. 

Pemberian nama pada anak tidak terikat oleh 

waktu atau aturan. Ada anak yang langsung 

diberi nama setelah lahir, ada pula yang harus 

menunggu bertahun-tahun. Jarang sekali orang 

tua yang memberikan nama pada anak-anak-

nya; biasanya kakek-nenek yang melakukan-

nya atau paman dan bibi. Di Tatabau dise-

butkan bahwa orang tua tidak diperbolehkan 

memberi nama pada anak mereka karena jika 

diberi nama, anak tersebut tidak akan berumur 

panjang. 

Anak laki-laki yang belum memiliki nama, 

atau yang namanya tidak diketahui, dipanggil 

dengan sebutan laso "penis" (di kalangan mian 

Banggai), tabu "buah zakar" dan to'u idem (di 

kalangan mian Sea-sea). Anak perempuan di-

panggil uki "vagina". Nama-nama tektonim 

juga digunakan: Tame i Kudi atau Kudi tamano 

"Bapak Kudi"; dan Ine i Kudi atau Kudi ineno 

"Ibu Kudi". Penggunaan nama-nama tektonim 

lebih kuat di kalangan mian Banggai daripada 

di kalangan mian Sea-sea, di mana bahkan 

orang tua pun sering kali masih dipanggil deng-

an nama aslinya. 

Di antara orang-orang yang telah melakukan 

kontak dengan banyak orang asing (umat 

Islam), pemotongan rambut pertama anak dila-

kukan dengan upacara tertentu. Di Bongganan 

dan Tinangkung, misalnya, pada hari ke-7 atau 

ke-14 setelah kelahiran ketika tali pusar telah 

terlepas, diadakan pesta yang disebut mansalu, 

di mana, antara lain, sedikit rambut dipotong 

dari kepala anak. Ini dilakukan oleh seorang 

pria tua, yang sering kali adalah kakek dari 

anak kecil tersebut. Rambut yang dipotong 

ditempatkan dalam mangkuk berisi air atau 

santan yang kemudian dituangkan di tempat 

plasenta dikubur (orang-orang ini mengubur 

plasenta alih-alih menggantungnya). Anak ter-

sebut dimandikan dengan santan dan kemu-

dian ditempatkan di buaian. 

Masyarakat Bulagi juga memotong rambut 

kepala anak dengan upacara tertentu. Namun, 

hal ini baru dilakukan di sini pada usia lanjut 

saat anak mulai berjalan. Rambut yang 

dipotong diletakkan di atas piring yang menjadi 

milik anak. Piring ini disebut potunekom 

"(piring) yang disangga" untuk menerima 

rambut. Rambut ini kemudian diletakkan di 

anyaman pohon kelapa. 

Di ibu kota Banggai, beberapa rambut 

dipotong dari tiga tempat di kepala pada hari 

setelah kelahiran. Rambut ini dimasukkan ke 

dalam air dan pada hari keempat ketika orang-

orang Banggai yang telah menjadi penganut 

Islam merayakan pesta untuk ibu dan anak, 

rambut tersebut dipindahkan ke kelapa muda 

dan dibawa ke sebuah batu di laut. Batu ini 

disebut batu panimbul, dekat dengan Kota Jin. 

Selain itu, mereka tidak memperhatikannya. 

Berbeda dengan yang di atas, masyarakat 

yang tinggal lebih ke pedalaman, baik di mian 

Banggai maupun di mian Sea-sea, tidak mela-

kukan apa pun untuk memotong rambut anak. 

Mereka membiarkannya tumbuh tanpa gang-

guan. Bagi mereka, saat kuku anak pertama kali 

dipotong, potongan kuku tersebut diletakkan di 

atas piring yang telah disiram air. Air tersebut 

digunakan untuk membasuh tubuh anak, lalu 

kuku beserta airnya dibuang. Di tempat lain (di 

Tatabau) potongan kuku tersebut dimasukkan 



Studi Banggai 

 112 

ke dalam lubang bambu yang sudah digunakan 

untuk membuat rumah. Orang-orang tidak 

memperdulikannya lagi. 

Bagi masyarakat Banggai, gigi anak kecil 

yang tumbuh pertama kali di rahang atas atau 

rahang bawah tidak ada artinya. Namun, bagi 

mereka, hal itu berarti jika gigi anak tumbuh 

dengan sangat cepat: mereka kemudian berpi-

kir bahwa anak kecil itu tidak akan berumur 

panjang. Gigi susu yang tanggal dibuang begitu 

saja. 

Suku Banggai tidak membakar lengan atas 

seperti yang biasa dilakukan di Sulawesi Teng-

ah. Saya hanya menemukan kebiasaan ini di 

kalangan laki-laki di Bongganan, yaitu mem-

buat dua sayatan di lengan atas agar jaringan 

parut tumbuh di atasnya. Konon, dengan cara 

ini seseorang tidak akan terkena cacar. Adat ini 

disebut batopo dan mungkin merupakan pene-

rapan vaksinasi yang belum dipahami. 

Pada daun telinga anak perempuan, dibuat 

lubang. Untuk tujuan ini, buah telinga (duang-

kali) dipotong menjadi cincin; cincin ini 

dipotong di satu tempat dan kedua ujung cincin 

dijepitkan ke daun telinga. Sari jagung yang 

tajam menusuk daging dan membuat lubang di 

dalamnya. 

 

Sunat dan penambalan gigi. 

Di wilayah timur nusantara, sunat dan 

penambalan gigi dilakukan pada saat yang 

sama. Di wilayah barat, kedua tindakan ini 

dipisahkan dan terkadang diberi jeda beberapa 

tahun di antaranya. Sedangkan di bagian teng-

ah, di semenanjung Liang, kedua operasi 

tersebut dipisah namun hari raya potong gigi 

dilaksanakan sehari setelah hari raya sunat. 

Sunat disebut mansail B., ba'abasal S., 

tetapi sekarang ini orang Banggai non-

Mohammedan juga menyebutnya basunat dan 

operatornya disebut tolosunat. Pengikisan gigi 

disebut bagisil dan operatornya disebut tolo-

gisil. Kedua petugasnya selalu laki-laki. 

Di seluruh kepulauan kecil ini, anak laki-laki 

disunat, kecuali penduduk Osan paisuno, yang 

tentunya merupakan salah satu pemukiman 

tertua di pulau ini. Menurut cerita, orang-orang 

ini juga melakukan sunat di masa lalu; tetapi 

suatu ketika salah satu nenek moyang mereka 

dikatakan meninggal karena operasi ini karena 

penisnya terinfeksi. Setelah itu, tidak ada anak 

laki-laki yang disunat lagi. Agaknya cerita ini 

mengacu pada upaya untuk memperkenalkan 

sunat dan kebiasaan ini tidak dikenal pada za-

man dahulu, seperti halnya yang terjadi hingga 

saat ini di kalangan To Loinang. Seorang 

informan mengatakan bahwa belum lama ini 

seseorang dari Osan datang untuk tinggal di 

Tatabau. Mengikuti adat umum, ia sendiri 

disunat tetapi laki-laki itu mendapat luka besar 

di alat kelamin dan meninggal. 

Mari kita lihat terlebih dahulu bagaimana 

sunat dilakukan di wilayah barat di antara suku 

Sea-sea. Sebagai aturan umum di antara kedua 

suku ini, beberapa anak laki-laki dapat disunat 

pada saat yang sama asalkan mereka memiliki 

dewa rumah (keluarga) yang sama, pilogot, 

dengan kata lain berasal dari keluarga yang 

sama. Jika seseorang memiliki dua orang putra, 

ia akan menyunat mereka pada saat yang sama, 

misalnya ketika yang satu berusia 8 tahun dan 

yang lainnya berusia 10 tahun. Operasi dilaku-

kan pada usia tersebut. 

Pada malam sebelum upacara, para pemuda 

berkumpul di rumah pemimpin upacara; mere-

ka dibawa ke sana ke sebuah ruangan yang 

ditutup oleh tirai (bapopotan, kinopot). Di 

Tatabau, setiap pemuda ditemani oleh dua 

orang pria, yang juga tidur bersamanya. Pada 

malam pertama, dukun bertugas sepanjang 

malam. Ia terus-menerus menghubungi dewa-

dewa rumah tangga (pilogot) dan mereka ber-

komunikasi melalui mulutnya kepada penye-

lenggara pesta tentang hewan apa yang harus 



Albert C. Kruyt 

 113 

disembelih. Percakapan dengan para dewa 

tersebut diselingi dengan tarian (osulen). Pada 

pagi-pagi sekali, para pemuda dituntun ke air 

oleh para pemimpin mereka. Kaki mereka 

dibungkus dengan daun atau kain dari pohon 

kelapa (kombuto) agar tidak menyentuh tanah; 

kepala mereka ditutupi dengan sepotong kain 

katun karena mereka tidak boleh melihat langit 

atau bumi. 

Ketika mereka hendak meninggalkan 

rumah, dua orang pria berdiri di pintu yang 

mencegah para pemuda keluar. Mereka dibujuk 

untuk memberi jalan bagi dua kandari 

(mangkuk tembaga di atas kaki). Setelah anak 

laki-laki selesai mandi, mereka kembali ke 

rumah dengan cara yang sama seperti saat 

mereka keluar. Ketika mereka ingin masuk, 

jalan mereka kembali dihalangi oleh dua orang 

laki-laki yang kembali menerima dua kandari 

agar mereka bisa masuk. Konon, biaya ini 

kemudian diambil kembali dari kedua pria 

tersebut oleh pihak yang mengadakan pesta, 

kapan dia bertindak sebagai penahan ketika 

putra atau keponakan mereka disunat. 

Ketika anak-anak laki-laki itu kembali ke 

rumah, tidak lama kemudian operator mulai 

bekerja. Ia memiliki beberapa pembantu: 

seorang meletakkan anak laki-laki itu di pang-

kuannya dan memegang tangannya; yang lain 

meletakkan sepotong kayu di ujung penis dan 

menarik kulup ke atasnya. Kemudian operator 

meletakkan ujung parang di kulit dan tongkat 

dan memukul pisau dengan sepotong kayu 

sehingga kulit terbelah. Darah yang menetes 

ditampung dalam mangkuk kecil dan dioleskan 

di tempat tinggal pilogot Balani, roh kebe-

ranian dan kepahlawanan, yang melindungi 

keluarga (tempat tinggal ini terdiri dari 

beberapa tongkat, yang ditanam di tanah di kaki 

tangga; lihat "Pilogot masyarakat Banggai dan 

Dukun Mereka", Mensch en Maatschappij). 

Untuk menghentikan pendarahan, kerokan 

kayu abitan diperas di atas luka sehingga cairan 

menetes ke atasnya. Yang lain meletakkan 

daun lambaya yang dikunyah di atasnya. 

Setelah operasi, anak-anak harus tinggal di 

ruang bersembunyi selama beberapa waktu, di 

Bulagi selama dua hari, di tempat lain untuk 

waktu yang lebih singkat. Selama waktu itu, 

mereka tidak diperbolehkan makan apa pun 

selain ubi panggang (baku sinua), agar lukanya 

cepat kering. Setelah masa isolasi selesai, anak-

anak dibawa turun oleh dukun; ia memegang 

tangan anak laki-laki di depan dan teman-

temannya saling berpegangan tangan. Dengan 

cara ini, mereka turun secara berjajar diiringi 

suara gong dan gendang. Di anak tangga paling 

bawah, seekor kambing diikat di tanah. Setiap 

anak laki-laki meletakkan kaki kanannya di 

atas kepala hewan itu sebelum melangkah ke 

tanah (kakinya tidak lagi dibungkus dan kepa-

lanya tidak ditutupi). Saat menginjak kambing, 

dukun memanggil dewa-dewa rumah tangga 

(pilogot) dan meminta umur panjang dan kese-

hatan untuk setiap anak secara terpisah. Kemu-

dian dukun menuntun anak-anak laki-laki itu 

ke tempat tinggal pilogot Balani dan kemudian 

mereka berjalan dua kali mengelilingi rumah 

ke kiri dan kemudian dua kali lagi ke kanan. 

Ketika dukun dan anak-anak lelaki kembali ke 

rumah, kambing dan hewan-hewan lainnya 

disembelih dan pesta dipersiapkan darinya. 

Pada awal prosesi yang disebutkan (di Kin-

dandal di Liang prosesi hanya berputar meng-

elilingi rumah satu kali ke kanan) dukun menu-

sukkan potongan kayu tempat kulup dibelah 

dan palu kayu ke pohon kelapa. 

Di beberapa tempat, operator hanya mene-

rima daging (kaki belakang kambing), ubi dan 

tuak sebagai hadiah; di tempat lain juga pohon 

kelapa, piring tembaga, piring tanah liat, atau 

ayam. Orang yang tidak mampu membayar 

biaya pesta seperti itu menyunat putra mereka 

di hutan belantara; mereka kemudian dapat 



Studi Banggai 

 114 

memuaskan diri dengan mempersembahkan 

seekor ayam dan sedikit tuak kepada dewa-

dewa rumah tangga. Dalam keluarga penting, 

merupakan kebiasaan bagi kerabat sedarah un-

tuk memberikan hadiah kepada yang disunat: 

pohon kelapa, piring tembaga, pakaian dan 

sejenisnya. 

Dikatakan bahwa seorang pria yang tidak 

disunat tidak akan pernah sehat. Sebagai aturan 

di antara mian Sea-sea, kecuali penduduk Osan 

paisuno, seorang pria tidak boleh menikah jika 

dia tidak disunat. Sebab sekalipun ia sendiri 

tidak mengalami akibat dari tidak disunat, 

anak-anaknya akan tetap menderita terus-me-

nerus dengan kesehatan mereka dan segera 

meninggal. Tiga atau empat tahun setelah 

disunat, gigi-gigi dikikir (bagisil) di antara 

mian Sea-sea. Tidak ada hari raya untuk ini. 

Hal ini biasanya dilakukan setelah hari raya 

kurban (batong) yang diadakan untuk kesehat-

an keluarga. Empat orang dibutuhkan untuk 

setiap anak laki-laki atau perempuan yang di-

operasi: satu orang memegang bibir atas 

dengan pita, yang lain menarik bibir bawah ke 

bawah dengan cara yang sama; satu orang me-

megang tangan pasien dan operator mengikis 

gigi dengan semacam batu pasir (batu maide). 

Setelah operasi, pasien berkumur dengan air 

hangat; gigi digosok (dinadak) dengan buah 

siondong, sejenis ubi; orang yang giginya 

dikikir boleh langsung makan apa saja. Untuk 

setiap anak yang giginya dikikir, operator 

menerima piring tanah liat dan mangkuk yang 

sama. Jika tidak ada hewan yang disembelih 

untuk acara ini dan tidak ada makanan yang 

disiapkan, ia hanya menerima bejana bambu 

berisi tuak; jika ada makanan, ia diberi 

makanan tambahan. 

Di Peling Tengah (Kindandal) ada upacara 

lain sebelum gigi dikikir. Pada malam sebelum 

hari operasi, dukun meletakkan kotak sirih 

beserta isinya di tempat tidur anak yang akan 

dirawat. Keesokan paginya, dukun mengambil 

kotak itu lagi dan kemudian memberi tahu 

(palamundo) kepada roh-roh rumah (pilogot) 

apa yang akan terjadi dan meminta restu 

mereka. Ia mempersembahkan sirih-pinang dan 

seekor ayam betina. Segera setelah itu, 

pengikisan gigi dimulai. Seperti yang telah 

disebutkan, sunat dan potong gigi dilakukan 

secara serentak di Banggai Timur. Upacara ini 

terutama dilakukan dengan cara yang baru saja 

dijelaskan: Sebelum anak-anak (antara usia 9 

dan 15 tahun) yang akan menjalani kedua ope-

rasi tersebut berkumpul di rumah yang telah 

ditentukan untuk tujuan ini, mereka dimandi-

kan. Di rumah tersebut mereka dikumpulkan 

dalam ruangan tertutup: anak laki-laki dan anak 

perempuan masing-masing terpisah di balik 

tirai. Mereka semua mengenakan pakaian ter-

baik mereka; mereka juga makan di ruangan 

itu. 

Keesokan paginya, saat ayam berkokok 

kedua, anak-anak bangun dan dimandikan oleh 

dukun di dalam rumah dengan air yang khusus 

disiapkan olehnya. Kemudian, mereka kembali 

mengenakan pakaian indah mereka dan 

bersembunyi di balik tirai. Sekitar pukul 7, 

mereka dikeluarkan dan gigi mereka dikikir 

dengan batu pasir lunak (batu maide) yang 

telah disebutkan. Pekerjaan ini selesai dalam 2 

hingga 3 jam karena semua anak dirawat pada 

saat yang sama, masing-masing oleh operator-

nya sendiri. Diperlukan tiga orang untuk setiap 

anak: seorang wanita menjepit kepala di antara 

lututnya dan menahan bibir atas; yang kedua 

menjepit pipi pasien sehingga mulutnya tetap 

terbuka; dan yang ketiga menggiling gigi. 

Pertama-tama, gigi digiling secara merata di 

ujungnya, lalu permukaan atasnya diampelas. 

Setelah pekerjaan selesai, operator mengunyah 

pinang dan mengoleskannya pada gigi yang 

rusak. Kemudian, anak-anak kembali ke balik 

tirai. 



Albert C. Kruyt 

 115 

Penghitaman gigi dilakukan kemudian dan 

setiap anak melakukannya sendiri. Setelah 

operasi, mereka tidak boleh minum air dingin 

dan makan apa pun yang menggunakan kelapa, 

karena bisa menyebabkan gusi bengkak. 

Sehari setelah gigi dikikir, anak laki-laki 

disunat di ruang tertutup: sepotong kecil kulup 

diangkat dan dijepit di antara penjepit bambu; 

potongan kulit yang menonjol di atas penjepit 

dipotong di sepanjang bagian tersebut. Luka 

ditutup dengan daun balande atau tambal; juga 

dengan arang; ada yang membakar sepotong 

kain katun hitam untuk tujuan ini dan meng-

oleskan abunya ke luka. 

Metode sunat yang dijelaskan juga berlaku 

bagi umat Islam sehingga kita mungkin harus 

berasumsi bahwa sayatan asli telah diubah 

menjadi sunat di bawah pengaruh Islam. 

Potongan kulit dan darah yang ditampung 

dalam mangkuk berisi abu dikubur di sisi 

rumah (di banyak tempat di bagian timur kepu-

lauan, tempat tinggal Balani di kaki tangga 

telah hilang). Umat Islam mengklaim bahwa 

anak perempuan mereka juga disunat tetapi 

mereka mengatakan mereka tidak tahu bagai-

mana ini terjadi karena operasi ini dilakukan 

oleh seorang wanita. 

Pada sore hari di hari yang sama, prosesi 

anak laki-laki dan anak perempuan dalam dua 

baris ke bawah berlangsung; anak-anak saling 

memegang jari kelingking. Menginjak kepala 

kambing dan prosesi di sekitar rumah berlang-

sung persis seperti di mian Sea-sea; hanya di 

Tinangkung, kambing dipindahkan ketika 

semua telah menginjak kepalanya dan kemu-

dian prosesi di sekitar hewan ini berlangsung 

tetapi sekarang tiga kali ke kiri dan tiga kali ke 

kanan. Ketika anak-anak naik tangga rumah 

lagi setelah prosesi ini, mereka ditaburi dengan 

nasi di Bongganan dan Tinangkung. Pada pesta 

yang diadakan kemudian, orang yang disunat 

adalah yang pertama makan dan setelah selesai 

makan, para tamu dilayani. 

Di antara masyarakat Banggai juga terdapat 

gagasan umum bahwa sunat dapat memberikan 

kesehatan bagi seseorang. Bahkan orang-orang 

Muslim yang tidak berpendidikan pun tidak 

menyadari bahwa sunat adalah bagian dari aga-

ma mereka. Justru di antara mereka, sunat biasa 

dilakukan sebanyak 2, 3, dan 4 kali, dengan 

cara memotong sepotong kulup setiap kali. Hal 

ini dilakukan ketika seseorang merasa tidak 

enak badan untuk sementara waktu; atau ketika 

seseorang merasa lebih kuat setelah sakit; hal 

ini kemudian disebut "mengeluarkan darah 

hitam". 

 

Permainan. 

Mengenai permainan anak-anak, saya ber-

kesempatan melihat dan mendengar beberapa 

hal. Seperti di tempat lain, anak-anak meniru 

pekerjaan orang tua mereka sebagai permainan. 

Anak perempuan menggunakan potongan ka-

yu, batang pisang dan daun sagu, mentimun 

dan tongkol bunga pisang sebagai boneka dan 

mereka melakukan apa pun yang dilakukan ibu 

mereka dengan anak mereka. Saya diberitahu 

bahwa sosok manusia tidak pernah diukir dari 

kayu untuk dijadikan boneka tetapi saya belum 

mengetahui apakah ini karena orang tidak da-

pat mengukirnya, atau karena mereka takut 

melakukannya. 

Perburuan masih dijunjung tinggi oleh orang 

Banggai, terbukti dari fakta bahwa "berburu" 

adalah salah satu permainan anak laki-laki 

yang paling disukai, seperti yang saya dengar. 

Seorang anak laki-laki kemudian menarik 

sepotong batang pisang atau kayu lunak yang 

seharusnya mewakili babi, dengan langkah 

cepat, sehingga babi itu melompat ke atas set-

iap permukaan tanah yang tidak rata. Di bela-

kangnya berlari sekelompok anak laki-laki, 

berteriak keras, bersenjatakan bambu tajam 

yang mereka lemparkan ke "babi".  



Studi Banggai 

 116 

Baik anak laki-laki maupun perempuan 

menganyam burung dari daun kelapa muda; 

burung-burung ini diikatkan ke tongkat dengan 

tali lalu dibuat "terbang" dengan mengayunkan 

tongkat tersebut. 

Terutama saat pesta kurban (batong), anak 

laki-laki yang berkumpul di sana terlibat dalam 

berbagai permainan untuk mengembangkan 

kekuatan dan ketangkasan mereka. Kemudian 

mereka bergulat satu sama lain (poundakon 

atau pokuot B, polundu S): kedua anak laki-

laki, yang saling berpegangan tangan mencoba 

untuk saling melempar ke tanah. Mereka ber-

tinju bersama (poaas B, popikul S). Kegiatan 

favorit mereka adalah saling melempar batang 

Amomium (koloba, jenis lainnya disebut 

kukuton) yang ujung akarnya telah dipukul 

hingga lunak sehingga tidak sakit saat 

mengenai sasaran. Dengan perisai yang terbuat 

dari kayu lunak atau batang pisang, anak laki-

laki mencoba menjauhkan proyektil tersebut 

dari mereka. Ini disebut posekon B. pose'on S. 

Dalam upacara kurban, permainan yang 

paling sering dimainkan adalah menendang 

betis (pobinti B. pobiti S). Permainan ini 

dilakukan hanya dengan satu cara, yaitu dengan 

memukulkan punggung kaki kanan ke betis 

kaki kanan lawan yang diluruskan. Hanya di 

Kindandal di Liang, daerah yang banyak 

terdapat penyimpangan dari adat umum orang 

Banggai, permainan ini dimainkan dengan cara 

memukul betis lawan dengan kepalan tangan. 

Di kalangan mian Banggai, sejenis "tempel 

tangan", di mana dua anak yang berhadapan 

saling memukulkan tangan mereka, konon 

tidak dikenal; permainan ini dikenal di kalang-

an mian Sea-sea yang disebut polau-lau. 

Di berbagai daerah di Sulawesi, dikenal 

permainan di mana seseorang melompat masuk 

dan keluar di antara dua potong kayu (keban-

yakan penumbuk beras) sementara kedua 

tongkat dipukulkan dua kali satu sama lain 

pada waktu yang bersamaan dan kemudian dua 

kali pada sepasang palang. Jika orang atau anak 

laki-laki itu tidak melompat tepat pada waktu 

yang bersamaan, tongkat akan mengenai kaki-

nya. Permainan ini juga saya dengar tidak 

dikenal di wilayah timur nusantara, sementara 

di wilayah barat dimainkan; di sini permainan 

ini disebut mo'ou (mokou) na bobolon "gen-

dang jiwa". Permainan ini hanya boleh dimain-

kan ketika orang-orang berkumpul untuk 

merayakan kematian. Apa pendapat orang ten-

tang permainan ini, sehingga permainan ini 

diberi nama aneh ini, saya tidak dapat meng-

etahuinya. 

Tarik tali (rotan) (pokubut) dan dorong-

dorongan pada tongkat (susukon B., dudung-

gon S.) dikenal di mana-mana. Permainan ini 

tidak dilakukan pada waktu-waktu tertentu, 

tetapi pada setiap kesempatan ketika banyak 

orang berkumpul. 

Bermain kejar-kejaran (pongengei B., 

poapos S.); bermain orang buta (ponduuk B., 

baku'up S.; baku(k)up artinya "menutupi, me-

nutup"); bermain petak umpet (posapiton) 

banyak saya lihat dilakukan anak sekolah di 

tempat-tempat umum dan mereka meyakinkan 

saya bahwa permainan ini sudah dikenal sejak 

lama. 

Berjalan di atas panggung (hatengkang B., 

tudai S.) banyak dilakukan. Sebaiknya, orang 

mencari pohon kecil untuk panggung yang se-

bagian dahannya dipotong yang dapat diguna-

kan sebagai pijakan; kalau tidak, mereka 

menggunakan tongkat atau galah bambu yang 

diikatkan gulungan kayu. Saat berjalan di atas 

panggung, balok-balok kayu diputar ke dalam 

dan seseorang berdiri di atasnya dengan telapak 

kaki; seperti yang biasa kita lakukan. Berjalan 

di atas batok kelapa, yang ditekan ke telapak 

kaki dengan tali yang dijalin di antara ibu jari 

dan ibu jari kaki berikutnya terlihat oleh anak 

laki-laki dan perempuan. Di Timur disebut 



Albert C. Kruyt 

 117 

talupak (bahasa Mal. terumpah, balok kayu, 

yang dikenakan di kaki seperti bakiak), di Barat 

disebut nggau-nggau. Ayunan (tude B., banga 

S.) dari rotan dan tali dibuat di balok lantai di 

bawah rumah dan di dahan pohon. 

Ada banyak permainan dengan batok kela-

pa. Pertama-tama, pailolong. Mantan Gubernur 

Becking memberikan deskripsi ekstensif 

tentang permainan ini dalam Catatan Penjelas-

annya, yang akan saya sertakan di sini. Pailo-

long juga dimainkan oleh orang dewasa tetapi 

kebanyakan oleh anak laki-laki dan perempuan 

muda dan lebih disukai. Tiga batu ditempatkan 

dalam segitiga dan kelompok pemain dibagi 

menjadi beberapa bagian yang masing-masing 

terdiri dari tiga; sebagai aturan ada dua bagian. 

Setiap pemain memiliki batok kelapa. Seka-

rang mereka menempatkan batok-batok terse-

but satu sama lain dua per dua dan membiar-

kannya jatuh secara bersamaan. Ini berlanjut 

hingga batok-batok jatuh secara berbeda, 

ketika satu batok berakhir dengan sisi cembung 

dan yang lainnya dengan sisi cekung meng-

hadap ke atas. Sekarang mereka mulai meng-

ambil batok kelapa di antara tumit mereka pada 

jarak tertentu dari batu-batu dan mereka tahu 

apakah akan membuatnya mengenai salah satu 

batu dengan memberikan efek atau tidak; 

beberapa sangat mahir dalam hal ini. Jika 

mengenai batu, maka ia terus membidik batu 

kedua, dst. Jika berhasil, maka ia melempar 

dengan tangan terlebih dahulu dengan lubang 

menghadap ke bawah, kemudian dengan lu-

bang menghadap ke atas, kemudian ia harus 

melangkah dengan kepala menunduk ke bela-

kang menuju batu (tanpa melihat) dan mem-

biarkan batok kelapa jatuh ke batu. Jika 

berhasil, batok kelapa harus ditendang dari 

posisi pertama ke batu, yaitu dengan meletak-

kannya di atas jari kaki dan melemparkannya 

ke arah batu. Jika berhasil juga, maka ia berdiri 

di salah satu batu dengan membelakangi batu 

dan melempar dengan batok kelapa melingkari 

kepalanya ke batu, kemudian harus mengenai 

batu tersebut. Trio yang memperoleh poin 

terbanyak menang. Setiap kali salah satu dari 

mereka gagal, lawannya boleh bermain. Per-

mainan ini tidak dimainkan untuk mendapatkan 

uang. Variasi dari permainan ini adalah 

paindele, yaitu batok kelapa dilempar dari 

lutut, sementara seseorang berdiri dengan satu 

kaki (sehingga pincang); dan paimbeku, yaitu 

batok kelapa tidak diambil di antara tumit, 

tetapi di antara lutut. 

Yang tidak disebutkan oleh Tn. Becking 

adalah bahwa alih-alih batu, batok kelapa 

diletakkan di bawah, yaitu milik salah satu 

pihak; jika batok kelapa tersebut luput dari 

sasaran pihak lain, maka pihak tersebut harus 

meletakkan batoknya di bawah yang kemudian 

dibidik oleh pihak lain. Variasi dari ini adalah 

potingko di mana batok milik salah satu pihak 

diletakkan di atas satu sama lain dan kemudian 

pihak lawan harus mencoba merobohkan me-

nara itu dengan proyektilnya. Jika hanya satu 

dari anggota pihak itu yang berhasil, maka 

pihak itu menang secara keseluruhan. Akan 

tetapi, batok tersebut tidak dilempar dengan 

tangan tetapi dijepit di antara kedua kaki dan 

dengan demikian memberikan efek. Dalam 

batode, batok milik pihak lawan dibidik dengan 

cara yang berbeda: ditaruh di bagian dalam 

kaki kiri dan kemudian dilempar ke depan 

dengan cara menggeseknya dengan kaki kanan. 

Ketapel itu disebut simpalo B., simbalot S. 

Ini adalah tali dengan simpul di ujungnya; 

selembar daun terlipat yang di dalamnya ter-

dapat batu diikatkan padanya; ketika batu 

dilempar, daun itu robek. Kadang-kadang lem-

baran dipotong terlebih dahulu untuk memu-

dahkan robekan. Agar batu melaju lebih cepat, 

ujung tali yang lain juga diikatkan ke tongkat. 

Dari sebuah cerita lama yang diceritakan 

kepadaku di Timur di antara suku Banggai, aku 



Studi Banggai 

 118 

mengetahui bahwa di masa lalu sejumlah 

bambu runcing sepanjang sekitar 1 depa 

dibawa serta dalam pertempuran. Untuk 

melemparkannya, digunakan bilah bambu yang 

kuat dan kurang lebih lentur yang disebut 

kuambang. Di ujung kuambang dibuat lubang 

untuk memasukkan ujung tombak yang lebih 

rendah sehingga membentuk sudut yang tajam 

dengan pelempar. Kemudian, pelempar (kuam-

bang) dipegang dengan ujung yang lain dan 

diayunkan dengan cepat seperti ketapel. Ketika 

kuambang diayunkan ke belakang, tombak itu 

terbang keluar dari lubang. Seorang lelaki tua 

bercerita kepadaku bahwa pada zaman nenek 

moyang kita, ini merupakan senjata yang 

umum digunakan dalam pertempuran.  

Dalam bidang gasing, yang pertama-tama 

dikenal adalah gasing tangan yang terbuat dari 

biji buah atau buah yang keras, yang ditusuk 

dengan tongkat sehingga benda itu dapat dipu-

tar di antara jari-jari atau di antara telapak 

tangan yang datar. Mainan ini dikenal di mana-

mana di kepulauan ini. Untuk tujuan ini, biasa-

nya digunakan biji sejenis mangga, yang dise-

but baang, atau buah pohon sosuul (Quercus 

Celebica) yang bentuknya seperti biji ek. 

Beberapa anak menghibur diri dengan melihat 

gasing siapa yang berputar paling lama. 

Lain halnya dengan gasing yang dilempar 

dengan tangan dan diputar dengan tali. Saya 

melihat gasing yang bentuknya persis sama 

dengan yang digunakan di Poso ini dimainkan 

di kota utama Banggai, di Bongganan, dan di 

Tinangkung, tiga tempat di mana selain mena-

nam ubi, juga ditanami padi. Saya melihat 

permainan ini dimainkan pada bulan Desember 

dan awal Januari, yaitu saat ladang sedang 

dipersiapkan untuk ditanami. Di pedalaman 

semenanjung timur Peling, tempat hanya ubi 

yang ditanam, saya tidak melihat gasing di 

mana pun. Setelah bertanya, ternyata orang-

orang mengenal mainan ini, tetapi "tidak 

banyak yang menggunakannya". Di bagian 

timur kepulauan ini, gasing disebut sosuul, 

yang diambil dari pohon yang buahnya digu-

nakan untuk membuat gasing. Dari apa yang 

saya lihat dari permainan di pantai Peling 

Timur, hal ini sepenuhnya sesuai dengan cara 

bermain di Poso jadi saya tidak akan memba-

hasnya lebih jauh (Lihat Adriani & Kruyt 1912, 

II, 389). 

Lebih jauh ke barat, di Bulagi mereka 

mengatakan bahwa dulu mereka lebih banyak 

memainkan permainan ini, tetapi sekarang 

tidak lagi. Di Tatabau dan Osan paisuno, mere-

ka mengenal mainan ini tetapi tidak memain-

kannya. Sementara di Bulagi masih disebut 

sosuul, di Tatabau gasing disebut lolombit, 

yang mungkin berarti "yang berputar". Ketika 

saya bertanya mengapa mereka tidak memutar 

gasing di sini, saya mendapat jawaban di kedua 

tempat: "Tanah di sini tidak bagus untuk 

memintal", jawaban yang sama yang saya 

terima ketika saya bertanya mengapa mereka 

tidak menanam padi di sini. 

Akhirnya saya sampai di Kindandal di 

Liang; di sini gasing yang dilempar dengan 

tangan sama sekali tidak dikenal. 

Dari tinjauan ini dapat disimpulkan bahwa 

gasing di kepulauan Banggai diadopsi dari 

orang lain. Sementara mainan ini sedikit atau 

tidak dikenal di antara penduduk yang tidak 

bercampur, kita hanya menemukannya di anta-

ra bagian-bagian penduduk yang banyak berhu-

bungan dengan orang asing.  

Saya masih punya satu mainan lagi yang 

perlu saya sebutkan, yaitu permainan tembak-

menembak (panapi = pana api), yang dibuat di 

mana-mana di kepulauan ini dengan cara yang 

sama seperti di Poso (Adriani & Kruyt 1912, II, 

388); pistonnya disebut pomusu; sumbatnya 

terbuat dari temulawak (kuni). 

Bermain bola, layang-layang, simpai, dan 

alat semprot tidak dikenal oleh orang Banggai. 



Albert C. Kruyt 

 119 

Kalau kita lihat di sana-sini di pesisir, itu sudah 

diadopsi dari orang asing. 

Tuan Becking dalam Catatannya yang dise-

butkan di atas menceritakan beberapa permain-

an dengan kacang kemiri yang belum saya 

ketahui. Salah satunya adalah paitandang yang 

juga dimainkan oleh orang-orang hebat. Dalam 

permainan ini, bambu diletakkan di atas dua 

batok kelapa atau dua batu sementara beberapa 

kacang kemiri diletakkan di atas bambu. Sebe-

lum permainan dimulai, semua peserta melem-

par kerikil untuk menentukan siapa yang akan 

memulai lebih dulu. Orang yang kerikilnya 

jatuh paling dekat dengan bambu memulai 

permainan. Tujuannya adalah untuk memukul 

bambu sedemikian rupa sehingga semua ka-

cang menggelinding di tanah. 

Paikulok juga dimainkan dengan kacang 

kemiri. Sebuah lubang dibuat di tanah dan 

kemudian salah satu peserta (pemula) melem-

parkan sejumlah kacang, biasanya 2 atau 3 per 

peserta, dan kemudian harus mencoba untuk 

mengetuknya ke dalam lubang satu per satu. 

Jadi semacam kelereng. 

 

Alat musik. 

Di antara alat musik, gendang, bobolon, 

harus disebutkan terlebih dahulu. Hanya satu 

jenis gendang yang dikenal, silinder kayu ditu-

tupi dengan kulit kambing di kedua ujungnya 

(di Balantak, gendang berdiri, ditutupi dengan 

kulit hanya di satu sisi, disebut bobolon). 

Gendang ini secara eksklusif dipukul pada 

pesta pengorbanan untuk para dewa rumah 

tangga untuk menunjukkan irama osulen, tarian 

dukun; gendang juga dipukul ketika seorang 

bangsawan diangkut menyeberangi laut. Dalam 

kehidupan sehari-hari, dilarang untuk memukul 

gendang; kemudian para dewa rumah tangga 

menjadi marah mungkin karena mereka di-

panggil tanpa alasan. Setelah gong diperkenal-

kan, hentakan gendang selalu diiringi dengan 

nada gong.  

Alat musik pukul juga termasuk talalu, alat 

musik yang sangat khas dari Sulawesi, yang 

paling menyerupai garpu tala: dari ruas bambu, 

yang di bagian bawahnya telah dibiarkan sekat, 

sebuah potongan telah dipotong pada dua sisi 

yang berlawanan sehingga potongan-potongan 

dinding bambu yang tersisa dapat bergetar 

dengan bebas. Spesimen yang saya lihat pan-

jangnya sekitar 60 cm: sepertiganya diambil 

oleh gagangnya; tiga pita rotan telah dijalin di 

sekitar gagang ini, baik untuk memberi kekuat-

an bambu maupun untuk menghiasinya; pada 

dua sisi gagang yang berlawanan telah dibuat 

lubang bundar kecil yang dapat ditutup dan 

dibuka sesuka hati dengan ibu jari dan jari 

telunjuk sementara garpu dipukul dengan 

ringan pada telapak tangan kiri; dengan mem-

buka dan menutupnya lubang ini, nada 

berubah. Saya belum pernah melihat pita daun 

lontar yang melingkari garpu dengan tujuan 

untuk menghasilkan perubahan getaran pada 

alat musik Banggai seperti yang diketahui oleh 

orang Poso. Dengan garpu tala bambu ini, para 

pemuda menghibur para gadis muda. 

Di antara alat musik lidah, perlu disebutkan 

pula kecapi mulut, ngoli-ngoling, B., tonggo-

ling S. Alat musik ini terbuat dari sepotong 

kulit kayu keras pohon aren yang di dalamnya 

terdapat bibir yang dipotong; alat musik ini 

mulai bergetar ketika senar yang diikatkan 

pada ujung potongan tersebut ditarik. Dengan 

memegang alat musik ini di depan mulut yang 

terbuka, seseorang dapat mengubah tinggi 

nada. 

Suling, titalu, yang saya lihat, terbuat dari 

bambu berbentuk longinode, panjangnya seki-

tar 60 cm. Suling merupakan sambungan dari 

bambu tersebut yang disisakan sekat pada salah 

satu ujungnya; pada ujung ini bambu dipotong 

agak pipih dan pada bidang ini dibuat lubang 

dengan arah miring; di sekelilingnya dibuat 



Studi Banggai 

 120 

pita daun sagu sehingga terbentuk celah pada 

bidang tempat lubang tersebut berada. Suling 

ditekan ke bibir atas dengan celah mengarah ke 

bawah dan melalui celah ini ditiup dengan lem-

but. Pada bagian atas suling dibuat empat 

lubang yang dapat menghasilkan nada yang 

berbeda-beda. Alat musik ini menghasilkan 

suara monoton melankolis. Orang-orang meng-

hibur diri dengan alat musik ini dalam kehi-

dupan sehari-hari, tetapi juga di pemakaman, 

saat para pria memainkannya secara bergan-

tian. 

Alat musik tiup lainnya adalah popuukon; 

terkadang ini adalah cangkang triton, yang di 

bagian sempitnya dilubangi; sering juga berupa 

tabung bambu dengan panjang sekitar 4 dm. 

Alat musik ini ditiup seperti terompet. Alat 

musik semacam ini digunakan untuk memang-

gil orang-orang atau mengumumkan kedatang-

an orang penting. Oleh karena itu, popuukon ini 

tidak termasuk dalam alat musik, maupun alat 

musik perkusi yang disebut tanduung. Ini 

adalah tabung sinyal biasanya terbuat dari 

potongan bambu yang dipotong-potong dan 

menghasilkan suara yang nyaring saat dipukul. 

Akhirnya, beberapa alat musik dawai harus 

disebutkan: bebende B., poponding atau tambi-

ling S. terdiri dari sebatang bambu yang ditutup 

di kedua ujungnya oleh sekat. Sepotong bambu 

diangkat dari kulit bambu dan ditopang oleh 

potongan kayu yang diselipkan di bawahnya 

pada ujung-ujungnya; sebuah lubang dibuat di 

bambu di bawah dawai; dawai dibuat bergetar 

dengan memukulnya menggunakan tongkat. 

Alat musik lain adalah talindo: pada tempu-

rung kelapa atau labu didirikan sebuah pipa 

bambu sekitar 1 dm, di ujung lainnya dipasang 

sebuah palang sepanjang sekitar 4 dm; di atas 

kayu ini direntangkan seutas tali rotan yang 

dibelah tipis. Sementara pemain memegang 

tempurung itu di dadanya, ia menggetarkan 

dawai dengan ibu jari tangan kanannya, 

sementara ia mengatur panjang dawai dengan 

jari-jari tangan kirinya.  

Ada pula jenis biola, koka B., kalibabu S. 

Biola ini terbuat dari tempurung kelapa, yang 

ditancapkan tongkat sepanjang sekitar 4 dm; di 

atas tempurung tersebut direntangkan kandung 

kemih babi. Di sepanjang tempurung dan tong-

kat tersebut direntangkan tali dari serat rotan 

atau kulit pohon; senar tersebut dibusur dengan 

busur yang terdiri dari busur kecil dari bambu 

yang direntangkan dengan tali dari serat kulit 

pohon; untuk membuat tali ini kasar sehingga 

dapat menggetarkan senar, senar tersebut ka-

dang-kadang diselipkan di antara bibir untuk 

membasahinya dengan ludah. 

 

Tarian dan nyanyian. 

Terakhir, sedikit tentang tarian suku Bang-

gai. Tari yang paling sering dilakukan adalah 

osulen. Pria dan wanita menari secara terpisah 

di sekitar tiang tengah rumah; ketukan ditandai 

dengan gendang dan gong. Tari ini terdiri dari 

gerakan tubuh yang berulang-ulang melompat 

di atas salah satu kaki, sementara tubuh tetap 

seimbang dengan kaki lainnya. Awalnya, tarian 

ini mungkin hanya dilakukan oleh para dukun 

tetapi sekarang orang-orang biasa juga mela-

kukannya. Selama perayaan kurban, orang-

orang menghabiskan malam dengan osulen. 

Saya telah memberikan deskripsi terperinci 

tentang tarian ini dalam “De Pilogot der Bang-

gaiers en hun priesters" (Kruyt 1932). 

Tarian lain di Timur di antara suku Banggai 

adalah salendeng, ini adalah tarian untuk wani-

ta; dilakukan di dalam rumah dan diiringi 

dengan nyanyian; nyanyian ini disebut banene. 

Para wanita menari secara individu atau mere-

ka saling berpegangan pada jari kelingking. 

Menjelang fajar, para pria juga ikut bergabung 

dan kemudian saling menyanyikan lagu-lagu 

erotis.  

Badegot adalah sejenis tarian untuk pria 



Albert C. Kruyt 

 121 

dengan gerakan tinju. 

Nyanyian yang memeriahkan semua perte-

muan perayaan disebut bakidung (Mal. ki-

dung). Nyanyian ini diselingi dengan lagu lain 

baumbe. 

 

II. KOSMOS ORANG-ORANG BANGGAI. 

Seperti yang diharapkan, penduduk kepu-

lauan Banggai membayangkan bumi sebagai 

permukaan datar yang di atasnya melengkung 

langit dan di bawahnya merupakan tempat 

tinggal arwah orang mati yang mereka sebut 

Pakom. Di seluruh bagian kerajaan pulau ini 

dikatakan bahwa pada zaman dahulu hanya ada 

lautan dunia yang di dalamnya tercipta daratan. 

Kadang-kadang seolah-olah orang memba-

yangkan bumi ini sudah ada tetapi mengira 

bahwa semua daratan ditutupi air; hanya satu 

puncak gunung yang menjulang di atas per-

mukaan air. 

Sebuah cerita tunggal juga membuat orang 

berpikir tentang banjir seperti yang diceritakan 

di mana asal usul keluarga kerajaan Banggai: 

Pada masa Nabi, ungkapan yang juga diguna-

kan oleh orang-orang kafir dan yang kemudian 

mereka maksudkan sebagai awal dunia ini, 

sudah ada manusia, ketika bumi sepenuhnya 

ditutupi air sehingga semua orang mati. 

Namun, ada satu tempat di mana orang-orang 

mengetahui tentang bencana yang akan datang 

itu. Kelima lelaki itu naik ke dalam perahu 

(seperti peti besar) dan membiarkan diri 

mereka hanyut di lautan dunia hingga mereka 

berakhir di sebuah batu yang ternyata adalah 

puncak gunung di Pulau Banggai. Salah satu 

dari kelima lelaki ini (yang lain mengatakan 

ada enam) menjadi pangeran pertama Banggai 

(lihat esai saya “Pangeran-Pangeran Banggai" 

dalam Koloniaal Tijdschrift 1931). 

Dalam kisah-kisah tentang penciptaan bumi 

dan umat manusia, tidak jelas apakah mereka 

menyebutkan asal-usul semua orang atau hanya 

keluarga kerajaan yang ada di sana di masa 

lalu. Agaknya perubahan dalam kisah-kisah ini, 

seolah-olah terkait dengan penciptaan para 

pangeran, terjadi di kemudian hari. Pengaruh 

aneh telah bekerja terutama pada penduduk di 

bagian timur kerajaan pulau, dan sehubungan 

dengan ini, sungguh luar biasa bahwa terutama 

di Oost-Peling, kisah penciptaan selalu disa-

jikan sebagai kisah tentang asal-usul keluarga 

kerajaan. Di sinilah gunung Tomusi tempat 

orang-orang pertama tinggal. Dari mana mere-

ka berasal, tidak seorang pun tahu. Bagian dari 

gunung yang menjorok di atas lautan dunia itu 

hanya selebar sejengkal. Ada tujuh orang yang 

tinggal di sana, salah satunya adalah seorang 

wanita, yang lainnya adalah pria. Permukaan 

tanah menjadi semakin luas. Kemudian lima 

orang pria pergi ke daerah lain tempat mereka 

melahirkan keluarga kerajaan di sana. Pria 

keenam dan wanita itu tetap tinggal dan meni-

kah bersama. Mereka memiliki tujuh orang 

anak lagi, empat putri dan tiga putra. Mereka 

menikah satu sama lain dan putri ketujuh 

dipotong-potong dan dikubur; darinya tumbuh 

ubi, makanan pokok penduduk pulau ini. 

Gunung kedua yang dikaitkan dengan kisah 

penciptaan adalah "desa besar" Lipu babasal di 

Utara West-Peling. Puncak ini awalnya hanya 

menjulang sedikit di atas permukaan air dan 

ombak besar dari laut menghantamnya. Kemu-

dian suatu hari sebuah kapal, yang disebut 

duanga topulu (duanga "kapal", topulu "Holo-

thuria edulis") kandas di sana. Dengan delapan 

jangkar, kapal itu diamankan ke batu, empat 

patah tetapi empat bertahan. Seorang wanita 

melangkah keluar dari kapal ini; dia membuat 

daratan terangkat dari laut. Dia pertama kali 

membuat gunung Tokolong di selatan Peling-

Barat. Di gunung Lipu babasal dia membentuk 

pasangan manusia pertama dari bumi. Untuk 

membuat orang-orang ini bernapas, dia mem-

buat semua angin bertiup melawan patung-



Studi Banggai 

 122 

patung itu secara bergantian tetapi hanya ketika 

Angin Selatan menyentuh pasangan itu mereka 

tetap hidup. Pasangan pertama ini memiliki dua 

putra dan dua putri yang menikah satu sama 

lain dan memiliki anak. Ketika jumlah mereka 

sudah delapan pasang, mereka menyebar ke 

berbagai daerah. 

Kisah lain mengatakan bahwa dari pasangan 

manusia pertama, laki-laki tinggal di Lipu ba-

basal dan perempuan pergi ke gunung Toko-

long dan di sana terbentuklah pasangan manu-

sia pertama yang menjadi keturunan penduduk 

Peling Barat (mian Sea-sea). Kisah lain menga-

takan bahwa laki-laki tinggal di Tokolong dan 

perempuan di Lipu babasal. Hal ini juga sesuai 

dengan kisah bahwa seorang perempuan mun-

cul dari perahu yang terdampar di gunung yang 

baru saja disebutkan. 

Kisah lain lagi mengatakan bahwa Teme-

meno, Sang Penguasa Langit, membuat laki-

laki dan perempuan dari tanah liat yang diam-

bilnya dari sungai Lolaa yang berhulu di Toko-

long. Angin Selatan membawa napas bagi 

mereka. Perempuan itu disebut Boloki Sikino 

(boloki "perempuan tua"), tempat tinggalnya 

berada di Lipu babasal. Pasangan ini memiliki 

12 orang anak. Nama laki-laki yang tinggal di 

Tokolong tidak disebutkan; ia diidentifikasikan 

dengan Tememeno, Sang Penguasa Langit; dan 

dengan demikian kita memiliki mitos tentang 

langit dan bumi yang menikah satu sama lain 

dan menghasilkan manusia. Bahwa istri Lipu 

babasal adalah bumi terbukti dari pernyataan 

bahwa ia membuat bumi muncul dari laut. Hal 

ini lebih jelas lagi dari sebuah cerita yang dice-

ritakan kepada saya di Kindandal (kabupaten 

Liang): Perempuan di Lipu babasal pertama 

kali membuat gunung Tokolong; gunung itu 

menjulang ke langit dalam panjang gagang 

kapak. Kemudian datanglah tujuh gelombang 

besar dari lautan dunia yang menghantam gu-

nung itu dan menghancurkannya menjadi ban-

yak bagian, yaitu pulau-pulau di kepulauan 

Banggai. 

Dua belas anak pasangan pertama di Toko-

long harus saling menikah karena memiliki 6 

anak laki-laki dan 6 anak perempuan. Namun, 

pasangan tersebut terbentuk sedemikian rupa 

sehingga anak laki-laki tertua menikah dengan 

anak perempuan tertua kedua dan seterusnya, 

sehingga anak laki-laki termuda mendapatkan 

anak perempuan tertua sebagai istrinya. Pa-

sangan tertua menghilang ke dalam tanah; 

keduanya menjadi "penjaga tanah". Pasangan 

kedua pergi ke daratan Sulawesi; yang ketiga 

pergi ke Ternate; yang keempat ke Banggai, 

yang kelima ke Bokan, dan yang keenam ke 

Bangkulung. 

Adat Lipu babasal menyebutkan 8 pasangan, 

yang satu tetap di gunung itu, yang satu pergi 

ke Tokolong, yang ketiga ke Banggai, yang 

keempat ke Baolemo, yang kelima ke Bokan, 

yang keenam ke Tobungku, yang ketujuh ke 

Jawa dan yang kedelapan ke Tokala di daratan 

Sulawesi. Pasangan di Tokolong memiliki anak 

untuk kedua kalinya, lagi-lagi dua belas, dan 

mereka ini menjadi nenek moyang penduduk 

kepulauan Banggai. Dari Tokolong masyarakat 

pindah ke Tokala, kemudian ke Gunung Kau 

Kees dekat Tombila, kemudian ke Tombila, 

dan kemudian ke Batu Mesea dekat Lombi-

lombia. 

Seperti yang telah diketahui, bumi bagi 

masyarakat Banggai merupakan bidang datar. 

Di bagian timur dan barat terdapat lubang pada 

bidang datar ini yang dilalui oleh matahari ter-

bit dan terbenam. Di lubang sebelah barat ter-

dapat seseorang yang berjaga, dan yang ber-

nama Tumundo nosopokan "sang pangeran 

yang membiarkan (matahari) masuk" (sopok 

"masuk"). Ketika matahari terbenam di lubang 

sebelah barat, ia memasuki Pakom, dunia 

bawah; di sana ia menyinari arwah orang mati 

yang pada saat itu hari masih siang, sementara 



Albert C. Kruyt 

 123 

orang-orang di bumi berada dalam kegelapan. 

Matahari, oloyo, adalah roh agung, pilogot, 

yang kepadanya orang sesekali memberikan 

persembahan; setahun sekali, seekor kambing 

juga dipersembahkan kepada matahari bersama 

dengan persembahan kepada roh-roh lain yang 

lebih dekat dengan manusia. Juga ketika sese-

orang telah mendapatkan panen ubi yang 

sangat diberkati, ia memberikan seekor kam-

bing kepada matahari. Matahari adalah seorang 

pria, bulan, bituon, seorang wanita. Bintang-

bintang adalah anak-anak mereka, bituon pa-

ceno, yang menurut bahasa dapat berarti "anak-

anak bulan" atau "bulan-bulan kecil". Bulan 

selalu membawa bintang-bintang bersamanya 

karena ia adalah ibu. Bulan bukanlah pilogot, 

kata mereka, tetapi ia tetap memberikan peng-

aruh pada kehidupan manusia. Di atasnya 

tumbuh pohon waringin (bokau) yang daunnya 

adalah jiwa manusia. Ketika daun muda jatuh 

dari pohon itu, seorang muda akan mati; jika 

daunnya kering, maka seorang tua akan meng-

hembuskan napas terakhirnya. Tidak ada per-

sembahan yang diberikan kepada bulan tetapi 

pohon-pohon waringin di bumi semuanya 

adalah kerabat atau bayangan dari yang ada di 

bulan. Itulah sebabnya, konon, orang-orang 

begitu takut kepada pohon-pohon itu dan mere-

ka memberikan sesaji kepada pohon-pohon itu, 

terutama saat rantingnya patah (ini adalah 

kebingungan pikiran, karena waringin tidak 

ditakuti dalam hubungannya dengan bulan, 

tetapi karena roh kuat yang konon tinggal di 

dalamnya). 

Dalam hubungannya dengan bulan, nama 

Masanda sering disebut-sebut. Ia konon adalah 

orang yang sangat jahat yang mempraktikkan 

ilmu hitam dan membunuh banyak orang deng-

annya. Terutama di pesta-pesta yang dihadiri 

banyak orang, beberapa orang dibuat sakit 

olehnya dan mereka semua mati; ia terutama 

mengincar gadis-gadis dan wanita-wanita can-

tik. Ia ditangkap beberapa kali tetapi ia selalu 

berhasil melarikan diri. Sekali ia telah terbakar 

sebagian, tetapi ia masih berhasil melarikan 

diri; tembakau tumbuh dari abu tubuhnya, 

konon. Akhirnya, Masanda berhasil membu-

nuhnya. Untuk menghancurkannya sepenuh-

nya, tubuhnya dipotong-potong kecil. Kepala-

nya menjadi bulan dan potongan-potongan 

tubuhnya menjadi bintang-bintang. Ibu Masan-

da berubah menjadi pulau bernama Totuku 

tinano (totuku "membungkuk"; dengan nama-

nama pulau yang banyak, orang selalu mene-

mukan tambahan tinano "ibunya", dan pauno 

"anaknya"; ini berarti "besar" dan "kecil"; jadi 

totuku-besar, dan totuku-kecil). Dikatakan 

bahwa Masanda hidup sebagai roh dan terus-

menerus bepergian bolak-balik antara bulan 

dan pulau yang dinamai. Masanda masih ingin 

membuat orang sakit. Dalam kasus demam, 

mataharilah yang menyebabkan panas tubuh, 

bulanlah yang menyebabkan dingin. 

Matahari dan bulan masing-masing memili-

ki pembantu, lambonua. Pembantu matahari 

adalah seorang pria bernama Mbosi talaboot 

"Mbosi yang berlayar jauh"; pembantu bulan 

adalah seorang wanita, bernama Bul late. 

Orang-orang Banggai juga mengetahui cerita 

yang sangat tersebar luas di Hindia, bahwa 

seekor burung kecil adalah satu-satunya makh-

luk yang dapat mencapai bulan. Di antara mere-

ka, petek-lah yang berhasil melakukannya. 

Suatu ketika Masanda menjatuhkan kapaknya 

ke bumi di bulan; beberapa burung besar 

mencoba membawa alat berat itu kembali ke 

bulan tetapi tidak ada yang berhasil. Akhirnya 

petek, seekor burung kecil, berkata bahwa ia 

ingin mencobanya; dan memang berhasil men-

capai bulan. Ia memberikan sirih-pinang kepa-

da burung pemberani itu untuk dikunyah; itulah 

sebabnya ia memiliki paruh berwarna merah. 

Di mana matahari dan bulan memberikan 

pengaruh pada kehidupan penduduk asli, feno-



Studi Banggai 

 124 

mena khusus yang diperhatikan di dalamnya 

tentu juga memiliki makna. Bilamana terjadi 

lingkaran di sekitar matahari atau bulan (oloyo 

batobongi, bituon batobongi), dikatakan bahwa 

seorang laki-laki terkemuka akan meninggal 

jika fenomena ini terjadi bersamaan dengan 

matahari, seorang perempuan terkemuka jika 

terjadi bersamaan dengan bulan. Bila matahari 

saat terbenam mewarnai seluruh langit menjadi 

merah, fenomena ini disebut tabomo ko sua-

langga, atau antong memela "awan merah", 

seseorang akan dibunuh, atau ada roh-roh di 

sekitar menyebarkan penyakit; kemudian seg-

enggam abu dilemparkan ke langit merah. 

Gerhana matahari atau bulan disebut ali-

mounon. Bila matahari mengalami gerhana, di-

katakan bahwa ia hidup berdampingan dengan 

bintang, yang lain mengatakan bahwa gerhana 

disebabkan oleh bintang-bintang yang mencari 

perlindungan dari matahari karena badai akan 

segera terjadi. Gerhana bulan disebabkan oleh 

bulan yang tersiksa oleh badai besar dan ham-

pir binasa; yang lain mengatakan bahwa ger-

hana disebabkan oleh matahari yang mengun-

jungi bulan. Dalam semua kasus, suara keras 

dibuat untuk mengusir bintang-bintang atau 

matahari dan untuk menakut-nakuti, sehingga 

ia dapat pulih dan tidak hilang dalam badai. 

Dalam kisah Masandaas, kita telah melihat 

bahwa tubuhnya berubah menjadi bintang-

bintang. Bintang-bintang memiliki arti penting 

bagi orang Banggai hanya sejauh bintang-

bintang itu menunjukkan waktu saat ladang 

harus digarap (lihat artikel "Pertanian Orang 

Banggai", T. K. B. Gen.). Sebelum itu, Pleiades 

yang disebut Mbolunus atau Monunus dicari; 

namun, ini hanya terjadi di bagian-bagian 

kepulauan kecil tempat padi ditanam. Kelom-

pok lain, yang disebut Paliama, penting bagi 

tanaman ubi; saya belum dapat menentukan 

bintang mana yang dimaksud di sini. Gambar 

itu muncul sebelum Pleiades muncul. Sabuk 

Orion, yang disebut mian tolu "tiga orang", 

hanya diketahui oleh mereka yang menanam 

padi. Di Kindandal di semenanjung Liang, 

orang dapat melihat sebuah kapal di Paliama: 

satu bintang adalah layar, yang kedua adalah 

kemudi, dan yang ketiga adalah juru mudi.  

Tidak ada gagasan pasti tentang bumi. 

Dalam kisah penciptaan, telah menjadi jelas 

bahwa manusia pertama diperkirakan telah di-

ciptakan oleh matahari dan bumi. Gempa bumi, 

leali, disebabkan oleh seekor babi besar yang 

hidup di bawah bumi: ketika hewan ini ber-

guling-guling di kolam, ia mulai menggaruk-

garuk dirinya sendiri ke tiang tempat bumi 

berada. Babi ini disebut Pongakate Bangg., 

Ponga'ate Sea-sea. Orang-orang kemudian 

membuang rumput liar dan jelaga dari rumah, 

dan mereka membuat tontonan yang hebat 

dengan berteriak dan memukul gong dan 

benda-benda lainnya. 

Seseorang harus berhati-hati untuk tidak 

mengaduk unsur-unsur dengan cara apa pun, 

dan tidak memancing badai dan badai petir. Ini 

dapat dilakukan dengan merendam panci 

masak di air mengalir atau di laut, atau men-

cucinya, dengan mengejek hewan, membuat 

mereka melakukan trik, atau bermain-main 

dengan mereka, misalnya ketika seseorang 

menghasut anjing dan ayam jantan untuk saling 

berkelahi atau mencoba membuat anjing dan 

kucing melakukan gerakan kawin. Dengan me-

lakukan hal-hal seperti itu, badai (masangol) 

tercipta. Konon, roh-roh udara meniup awan 

dengan tiupan mereka dan mengaduk-aduk 

angin. Satu-satunya hal yang dapat dilakukan 

adalah berjanji kepada roh-roh tersebut untuk 

memberikan sesaji kepada mereka jika mereka 

membiarkan alam beristirahat kembali. Mem-

buat janji seperti itu disebut bapusi. 

Jika seseorang hanya mendengar guntur 

(ngguluk B., kuluk S.) satu kali saat terjadi 

badai petir, ini adalah tanda bahwa orang besar 



Albert C. Kruyt 

 125 

akan menjadi janda (duda); jika guntur itu 

berulang-ulang maka tidak ada arti penting 

yang melekat padanya. Petir (didip) terkadang 

menyambar dan saya telah diberitahu tentang 

orang-orang dan hewan-hewan yang telah ter-

sambarnya; tetapi tidak diketahui cara yang 

menurut orang dapat menghindari bahaya ini. 

Jika badai itu dahsyat sehingga mereka takut 

maka mereka membakar tulang rahang babi 

(tulang rahang babi yang ditangkap dalam per-

buruan disimpan di rumah) dan daun keladi di 

perapian, sambil mengulang-ulang kata-kata: 

Deamo popakulino, suano natade, suano nan-

jiu, suano ko tiboluno nakule, nalate "inilah 

obatnya, agar badai itu berhenti, agar badai itu 

menjadi tenang, agar asapnya mengasapi (ba-

dai) dan menghancurkannya".  

Bila hujan disertai terik matahari (melealas 

B., buasak S.), konon dewa suku mengirimkan 

roh jahat ke bumi untuk membuat manusia 

sakit. Bila hal ini terjadi saat seseorang sedang 

dalam perjalanan, ia berkata: Tabea ko duul, 

mau kuleso nai pobenggu sala "dengan cuti sa-

kitmu, sekalipun aku berjalan, jangan salahkan 

aku (karena berjalan)".  

Pelangi (tandalo), konon, berasal dari darah 

haid; ada pula yang mengatakan dari darah 

wanita yang sedang melahirkan sebelum anak 

itu lahir. Bila seorang wanita kehilangan 

banyak darah saat haid dan menjadi lemah serta 

sakit-sakitan karenanya, dipercaya bahwa pe-

langi adalah penyebabnya. Seseorang tidak bo-

leh membiarkannya berlalu terlalu lama sebe-

lum mengumpulkan anjing coklat, babi coklat 

dan ayam coklat dan mengorbankan mereka. 

Hal ini dilakukan di dalam rumah dan selain 

dewa-dewa rumah tangga, dan pelangi juga. 

Mereka juga mempersembahkan kepada pe-

langi untuk anak-anak yang telah berjuang 

sejak lahir.  

Jika pelangi berdiri dengan kakinya di dekat 

rumah, penyakit akan datang ke sana. Jika 

seseorang sedang dalam perjalanan dan pelangi 

datang ke arahnya, ia harus mulai menggong-

gong agar ia menyingkir karena jika pelangi 

menyentuhnya, ia akan jatuh sakit. Jika hal ini 

terjadi, maka seseorang harus segera menyem-

belih anjing karena jika tidak, ia harus mem-

bayarnya dengan nyawanya. Jika seseorang 

melihat pelangi menyentuh pohon besar maka 

ia harus segera mengampuninya karena di 

sanalah tuannya tinggal. Ketika dalam perja-

lanan, umumnya pelangi yang muncul di tang-

an kanan seseorang berarti keberuntungan, di 

tangan kiri seseorang dan terutama di depan 

orang yang sedang dalam perjalanan, berarti 

kemalangan dan penyakit. Dalam kasus terak-

hir, jika seseorang tidak dapat kembali ke 

rumah, ia harus duduk dan tidak bangun sampai 

fenomena itu menghilang. Hal ini juga diamati 

ketika seseorang sedang sibuk bekerja di 

ladang karena jika seseorang tidak berhati-hati, 

ia akan terkena demam.  

Jika pelangi muncul berulang kali di tempat 

yang sama, orang tersebut tahu bahwa di sana 

ada lipu bobula, tempat tinggal roh jahat. Jika 

seseorang yang tinggal di daerah itu jatuh sakit 

dukun, talapu, segera tahu di mana mencari 

penyebabnya. Ia kemudian menyiapkan air 

penyembuhan dan membasuh orang sakit itu 

dengan air itu dan juga membiarkannya memi-

numnya. Begitu pelangi muncul, sang ibu me-

manggil anak-anaknya yang sedang bermain di 

luar ke dalam. Seseorang tidak boleh menunjuk 

jarinya ke pelangi karena orang itu bisa 

mengalami kram sehingga tidak bisa lagi mem-

buka tangannya; atau jarinya menjadi bengkok. 

Jiwa orang yang telah terbunuh, konon, meng-

ikuti pelangi ke atas (jangan pergi ke Pakom, 

negeri jiwa di bawah bumi) karena mereka 

menganggap pelangi sebagai darah. 

Beberapa cerita berikut akan menunjukkan 

bagaimana mereka memandang fenomena 

alam tertentu dan yang mengandung sejumlah 



Studi Banggai 

 126 

fitur yang membuat orang menduga bahwa kita 

sedang berhadapan dengan mitos bulan. 

 

Cerita tentang dua belas anak. 

Dahulu kala ada seorang pangeran di Buko, 

yang istrinya sedang hamil. Ia melakukan per-

jalanan untuk mencari pakaian bagi anaknya, 

ketika anaknya lahir. Sementara itu, istrinya 

melahirkan 12 anak. Wanita yang membantu-

nya di saat-saat sulit, menyuruhnya untuk me-

nutup mata saat anak-anak kecil itu lahir. Setiap 

kali seorang anak lahir wanita bijak itu mena-

ruhnya di buah pepaya dan menaruh hewan di 

tempatnya: ular, tikus, anjing, dan sejenisnya. 

Ketika kedua belas anak itu sudah ada di 

sana, sang ibu meminta untuk melihat anak-

anaknya dan bidan menunjukkan kepadanya 

kedua belas hewan tersebut. Wanita itu sangat 

ketakutan oleh hal itu dan menyuruh anak-

anaknya dibuang ke laut bersama dengan 

pepaya tempat anak-anak yang sebenarnya 

disembunyikan. 

Sang pangeran kembali dari perjalanannya 

dan hal pertama yang ditanyakannya adalah 

tentang anaknya. Istrinya kemudian mencerita-

kan kepadanya tentang semua hewan yang te-

lah dibiakkannya dan telah dibuangnya ke laut. 

Kemudian sang tumumdo (pangeran) menjadi 

marah dan mengunci istrinya di dalam sangkar 

di bawah rumah, di mana ia hanya diberi kulit 

ubi dan sampah sejenisnya untuk dimakan. 

Saat itu ada seorang wanita yang memakan 

manusia (kakaan mian). Ia mencari tiram di 

laut yang menempel pada batu. Pepaya-pepaya 

itu juga telah hanyut bersama di sana. Ketika ia 

mengetuk-ngetuk batu untuk melepaskan tiram 

anak-anak berteriak: "Jangan ketuk kami, kami 

akan mati!" Sang penyihir mengumpulkan 

pepaya-pepaya itu, membawanya ke rumahnya 

dan membuka buahnya. Kemudian anak-anak 

itu muncul. Ia mengunci mereka di rumahnya 

dan memutuskan untuk membesarkan anak-

anak itu untuk memakannya saat mereka 

dewasa. 

Suatu hari, si kanibal pergi ke pasar. Sebe-

lumnya, ia berkata kepada anak-anak: "Jangan 

turun, nanti langit akan runtuh menimpa kalian 

dan bumi akan menelan kalian". Anak-anak 

sangat takut karena mereka sering melihat 

perempuan itu memakan manusia. Itulah se-

babnya mereka memutuskan untuk turun dan 

melarikan diri. Mereka menemukan batang 

pohon di laut dan membuat perahu darinya. 

Mereka membawa: bambu, seutas tali boniton 

(kulit pohon Hibiscus taliaceus) dan sedikit 

kapur. Sebelum meninggalkan rumah, mereka 

telah memecahkan semua peralatan makan dan 

menyebarkan makanan yang ada di sana. 

Ketika perempuan itu kembali, ia melihat 

kehancuran yang telah terjadi: hanya cangkang 

tiram besar (tengga) yang masih utuh. Ia 

membawanya ke laut, duduk di dalamnya, dan 

mulai menganiaya anak-anak dengan cara ini. 

Ketika ia mendekati anak-anak, mereka 

membuang tali itu: ini menjadi tanjung yang 

memisahkan anak-anak dari penyihir itu. 

Namun, penyihir itu berkata kepada cangkang-

nya: "Tengga, tengga, lompatlah!" Kejadian itu 

terjadi dan kemudian dia dekat dengan anak-

anak lagi. Mereka membuang bambu itu dan itu 

menjadi tanjung yang menjorok jauh ke laut 

yang memisahkan anak-anak dan penyihir itu 

satu sama lain. Namun wanita itu membiarkan 

cangkangnya melompati rintangan itu lagi. 

Ketika dia sudah dekat dengan para pelarian itu 

lagi, mereka membuang kapur itu dan itu 

menjadi awan tebal sehingga wanita itu tidak 

bisa lagi melihat anak-anak. Akhirnya, anak-

anak itu mengeluarkan seekor tikus putih, yang 

dipelihara oleh wanita tua itu dan yang juga 

mereka bawa bersama mereka di dalam perahu 

mereka. Hewan kecil ini menggerogoti 

cangkang itu hingga berlubang sehingga ia 

menghilang ke dalam laut bersama penyihir itu. 



Albert C. Kruyt 

 127 

Anak-anak itu pun akhirnya tiba di desa 

orang tua mereka. Mereka mengirim pesan 

kepada sang pangeran untuk memberi tahu 

bahwa anak-anaknya telah tiba. Sang toumun-

do menjawab bahwa ia tidak memiliki anak; 

bahwa anak-anaknya telah menjadi ular, katak, 

kadal dan hewan lainnya. Ia kemudian me-

nyuruh mereka untuk tidak mengganggunya. 

Beberapa kali anak-anak itu mengirim pesan 

hingga sang pangeran sendiri yang pergi untuk 

melihat, dan ketika ia melihat kedua belas 

orang muda itu, ia langsung yakin bahwa mere-

ka adalah keturunannya. Ia berkata: "Kalau 

begitu pergilah dan jemput ibumu!" Enam 

orang dari mereka pergi ke kandang di bawah 

rumah tetapi kandang itu terbuat dari besi dan 

tidak peduli seberapa keras mereka mencoba, 

mereka tidak dapat membukanya. Kemudian 

enam orang lainnya pergi untuk mencoba. Di 

antara mereka ada seorang gadis yang memiliki 

kekuatan supranatural. Ia berkata: "Jika ini 

benar-benar ibuku, maka kandang itu akan 

pecah dengan sendirinya jika aku menendang-

nya." Begitu ia melakukannya, kandang itu 

benar-benar pecah. Sang ibu dibawa keluar, 

anak-anak mengeluarkan pakaian terindah 

yang mereka miliki dan memakaikannya pada 

ibu mereka, sehingga ia tampak luar biasa, 

seperti seorang putri sejati.  

Kesebelas putra tersebut menjadi manusia 

biasa tetapi satu-satunya putri menjadi peng-

uasa semua doti, racun magis, ilmu hitam. Ia 

memiliki kekuatan untuk menghancurkan 

dengan doti tetapi juga melindungi orang-orang 

dari pengaruh racun dan tipu daya sesama 

manusia. Ia menyandang nama Samoyo dan 

karena itu semua yang ingin mempelajari ilmu 

hitam, atau yang ingin membuat diri mereka 

kebal terhadapnya, memohon namanya. Ia 

tidak mati, tetapi menjadi roh yang kuat, 

balakat (Mal. berkat), yang tinggal di 

Tokolong. 

Kisah orang miskin yang menjadi kaya. 

Dahulu kala ada seorang pangeran bernama 

Ali Banggai. Ia memiliki seorang putri tunggal 

yang sangat cantik bernama Mangasambe. 

Putri tersebut jatuh cinta pada seorang pria 

miskin bernama Laso bonggoon "Rotan-penis". 

Karena pria tersebut tidak mampu membayar 

mas kawin mereka tidak dapat menikah. Oleh 

karena itu, pria tersebut mengirim pesan (ke-

kuatannya) dengan angin darat kepada gadis 

tersebut dan membuatnya hamil. Namun, 

Mangasambe tidak tahu bahwa ia telah diha-

mili oleh Laso bonggoon. 

Tidak lama kemudian, lahirlah seorang putra 

darinya. Ia sudah besar ketika kakeknya me-

rayakan pesta kurban. Di tengah pesta tersebut, 

ia memberikan sebuah kotak berisi sirih-pinang 

kepada cucunya dan berkata: "Bawalah ini 

kepada ayahmu!" Anak tersebut langsung pergi 

kepada pria miskin yang membawa kotak 

tersebut. Ketika pangeran melihat hal tersebut, 

ia menjadi sangat marah; ia mengambil semua 

pakaian putrinya kecuali kain sarung dan 

menyuruhnya pergi bersama Laso. 

Suatu ketika, Mangasambe sedang mencuci 

satu-satunya pakaiannya ketika angin darat 

merenggut pakaiannya dari tangannya dan 

membawanya pergi. Laso sangat marah akan 

hal ini; ia mengambil dayungnya, sebuah ubi, 

sisir rambut (batueo), dan sebilah pisau, lalu 

pergi mencari sumber (tempat tinggal) angin. Ia 

benar-benar menemukan lubang tempat angin 

keluar dan menutupnya. Dalam perjalanan 

pulang, ia bertemu dengan sebuah kapal layar 

besar yang tidak dapat bergerak maju karena 

tidak ada angin. Para penumpang mengeluh 

keras tentang hal ini dan Laso berkata bahwa ia 

telah menutup lubang tempat angin keluar. 

Kemudian mereka memohon kepadanya untuk 

membukanya lagi dan berjanji untuk memberi-

nya sebuah panci masak dan seekor ayam 

jantan yang memiliki kekuatan gaib. Jika ia 



Studi Banggai 

 128 

mengarahkan panci itu ke arah laut, panci itu 

akan terisi ikan dalam sekejap; jika ia meng-

arahkannya ke arah darat, panci itu akan terisi 

unggas. Dan ayam jantan itu memberikan se-

mua yang diinginkannya kepada pemiliknya. 

Laso menerima tawaran itu dan kembali dalam 

perjalanannya untuk membuka lubang angin itu 

lagi. 

Dengan dua keajaibannya Laso segera 

menjadi orang kaya. Ketika ayah mertuanya 

mendengar tentang kekayaan menantu laki-

lakinya, ia mengirim orang untuk membunuh-

nya tetapi Laso memerintahkan ayam jantan 

untuk membunuh para duta besar. Burung itu 

pun melakukannya. Ketika mayat-mayat mulai 

tercium baunya Laso memerintahkan ayam 

jantannya untuk menghidupkan kembali orang-

orang itu. Ketika semua ini sampai ke telinga 

sang pangeran, ia beralasan dalam hatinya 

bahwa lebih baik meminta mas kawin dan 

hidup damai dengan anak-anaknya. 

Sang mediator (tetean) datang tetapi apa pun 

yang ditawarkan Laso sebagai mas kawin 

untuk istrinya, sang pangeran terus meminta 

ayamnya. Akhirnya Laso menyerahkan burung 

itu tetapi ia memerintahkan hewan itu untuk 

tidak mengeluarkan apa pun kecuali kotoran 

saat berkokok. Ketika sang pangeran ingin 

mencoba peruntungannya dengan ayam jantan 

dan memerintahkan burung itu untuk berko-

kok, yang keluar hanyalah kotoran. Sang pang-

eran sangat muak dengan hal ini sehingga ia 

segera mengembalikan ayam jantan itu dan 

meminta mas kawin berupa barang-barang.  

Mangasambe ini dipanggil oleh orang-orang 

ketika mereka ingin menjadi kaya. Ia tinggal di 

Buno di sebuah bukit kecil. 

 

Kisah Molimbuk. 

Dahulu kala hiduplah seorang pangeran, 

Tumundo Sabol, yang sedang mencari seorang 

istri yang cocok. Suatu hari saat berjalan di 

sepanjang pantai ia bertemu dengan seorang 

gadis cantik yang mengaku bernama Molimbuk 

tetapi ia adalah putri raja buaya. Tumundo 

Sabol memasukkan gadis itu ke dalam tabung 

bambu dan membawanya pulang. Dalam perja-

lanan, gadis itu mengatakan kepadanya bahwa 

ia harus memiliki seorang pembantu untuk me-

masak untuknya. Untuk tujuan ini, ia memo-

tong sebatang bambu dan dari sana muncul 

seorang gadis cantik, yang menjadi pem-

bantunya. 

Namun, ketika ia tiba di rumah, budak itu 

mengambil semua kemuliaan majikannya se-

hingga raja mengambilnya sebagai istrinya dan 

mengangkat yang lain sebagai penjaga ladang. 

Di sana, sang putri tidak punya teman bicara 

selain burung-burung yang datang untuk 

memakan nasi. Ia berkata kepada hewan-

hewan: "Jangan makan nasi rajamu". Burung-

burung menjawab: "Kami tidak makan nasi, 

tetapi kami duduk sebentar untuk beristirahat". 

Sang putri menyanyikan lagu yang sama 

setiap hari: Maka dano dei tete na bonua, aki 

kusinodii pike ko buta, seek dei melealas. "Jika 

aku berada di rumah ibuku, aku tidak akan 

diizinkan menginjak tanah dan bermain di 

bawah hujan bersama sinar matahari." Setiap 

orang yang melewati ladang sang pangeran 

mendengar lagu ini dan lagu itu disampaikan 

kepada Tumundo Sabol. Ia akhirnya pergi 

untuk melihat sendiri dan di sana ia melihat istri 

aslinya, lebih cantik dari sebelumnya. 

Ia membawanya pulang dan ingin mengam-

bilnya kembali sebagai istrinya, tetapi Molim-

buk menuntut agar wanita lain itu dibawa ke 

persimpangan jalan. Toemundo Sabol akhirnya 

setuju. Ketika pembantu itu tiba di persim-

pangan jalan, ia berubah kembali menjadi 

bambu. 

Molimbuk diserukan oleh wanita yang 

menginginkan anak. 

 



Albert C. Kruyt 

 129 

III. TEKA-TEKI DI KEPULAUAN 

BANGGAI DAN DI BALANTAK. 

Di Kepulauan Banggai, teka-teki disebut 

sombot atau sosombot, sedangkan pemberian 

teka-teki disebut basosombot. Di Balantak, 

hiburan ini disebut tangki-tangki. Di kedua 

negara itu, hal itu hanya boleh dilakukan saat 

ada kematian di desa. Begitu perayaan terakhir 

orang mati telah dirayakan, maka harus dihen-

tikan. Terutama pada perayaan orang mati itu 

sendiri, saat banyak orang berkumpul, orang-

orang menghibur diri dengan memberikan 

teka-teki. 

Berikut ini beberapa dari kedua daerah ter-

sebut. Di Kepulauan Banggai, saya hanya 

dengan susah payah mempelajarinya; mungkin 

masih ada ketakutan kuat di sini bahwa mem-

berikan teka-teki pada saat tidak ada kematian 

akan mengakibatkan kematian segera. 

Teka-teki Bahasa Banggai (B = Banggai; S 

= dialek Sea-sea). 

1. Sao memeenggon, meoo (moyoo B) tongi-

danggon. Buahnya masing-masing sendiri, 

tetapi matang pada saat yang sama. Jawaban: 

toulo, telur. 

2. Dano tolu ko mian, monas ko butongo 

posinggat, nakoas posinggat. Ada tiga orang, 

yang semuanya menjadi hangat bersama-sama 

(demam), dan pada mereka semua (demam) 

berhenti pada saat yang sama. Jawaban: polu, 

tiga batu perapian, yang berfungsi sebagai 

anglo dan yang menjadi hangat bersama-sama 

lalu dingin lagi. 

3. Lino'omi (linokomi B) ko bungkuko meeng 

baino lua kayu (kau B) loono a'ina (akina B) 

tinuas. Seluruh gunung dibersihkan (disiangi, 

dibersihkan dari gulma), dan dua daun pohon 

tersisa, yang tidak dipotong. Jawaban: mian 

badallu, seseorang yang kepalanya dicukur, 

kedua telinganya tetap ada. 

4. Pandong lua sinakukon tulak doi togong, 

tulak doi timbu. Dua tombak dilempar dan jatuh 

(keduanya) di pulau (dan) di langit. Jawaban: 

mata. 

5. Dano bonua meeng babasal, tongo meeng ko 

sudongo. Ada rumah besar, tetapi hanya 

memiliki satu tiang. Jawaban tanggeas S, 

bongkain B, jamur. 

6. Dano lua ko mian posoboli ko mololukon. 

Ada dua orang, yang maju secara bergantian. 

Jawaban: aino mpakon, kaki yang berjalan. 

7. Tolu ko mian tokolu (to'olu S), tapuo ko mian 

alu. Tiga orang turun, dan menangkap delapan 

orang. Jawaban: sosoat posakoel guri-ta, 

tombak ikan bermata tiga, yang ditancapkan ke 

gurita berlengan delapan (sejenis moluska).  

8. Dano ko pau meeng kikiot (poipoisi B) 

batoiko, babasal balalaumo. Ada seorang anak 

yang ketika kecil memakai sarung, tetapi ketika 

dewasa telanjang. Jawaban: Aok, bambu, yang 

ketika muda ditutupi oleh sarung, yang 

dibuangnya saat ia tumbuh besar. 

9. Mate ko tomundo meeng ko kiil ko ata. 

Ketika seorang pangeran meninggal, para 

budak (rakyat) menangis. Jawaban: Oloyo 

soop, matahari yang terbenam, setelah itu 

jangkrik mulai meratap. 

10. Bolito banyanyat. Bokongnya maju mundur 

seperti sepotong kayu dengan api, yang 

dengannya seseorang menerangi jalannya 

dalam kegelapan. Jawaban: Dipot, kunang-

kunang. 

11. Palus tinaam, moloas tinaam. Yang pendek 

disatukan, yang panjang disatukan. Jawaban: 

Bakoko, pisau pemotong, yang ga-gangnya 

yang pendek disatukan dengan bilah yang 

panjang.  

12. Moti kondalangon maka mukaan. Makan 

hanya dilakukan saat air laut surut. Jawaban: 

Talimuut, sejenis tawon, yang hidup di lubang-

lubang batang pohon yang terletak di pantai; 

mereka juga membuat sejenis lilin hitam. Saat 

air pasang, potongan-potongan kayu ini 

terendam air dan tawon-tawon itu terkunci; 



Studi Banggai 

 130 

baru saat air surut, saat batang pohon kering, 

mereka meninggalkan rumah mereka. 

13. Naluamo, natolunio, atalaio ko meeng. Ada 

dua, ada tiga, tetapi yang tersisa hanya satu. 

Jawaban: Tombuan, tabung bambu tempat air 

diambil. Bambu semacam itu terdiri dari tiga 

atau empat bagian; sekat-sekatnya dilu-bangi 

kecuali yang terakhir, yang membentuk dasar 

wadah. 

14. Utusomo, utusomo, aki napobee paisu. 

Semuanya bersaudara satu sama lain, tetapi 

mereka bahkan tidak saling memberi air. 

Jawaban: Pote (poti), kelapa, yang berge-

lantungan berkelompok, tetapi sangat pelit satu 

sama lain, sehingga mereka bahkan tidak saling 

memberi air. 

15. Songgo tumali langkang, dei tanga kabila. 

Di kedua sisinya ada cabang-cabang, dan di 

tengahnya ada kabila, keranjang yang terbuat 

dari daun, tempat menyimpan pakaian, yang 

diimpor dari Gorontalo. Jawaban: Bungkang, 

lobster; kaki adalah cabang-cabang-nya, badan 

adalah kabila. 

 

Teka-teki Balantak: 

1. Tulus-tulus ule moitom, ndalangon no-sida 

baku. Upa kanono? Popurun nitimbu'a weer 

mopanas. Saat ular hitam merayap, laut 

membeku. Apa itu? Sagu yang disiram air 

hangat. 

2. Momangonkon bandera na buuna, pekot 

weerna rempa'na. Bolobak. Bendera dikibar-

kan di gunung, dan air di lembah mengering. 

Lampu. 

3. Mien (mian) sio ira saa-saauk tongo-nanna. 

Wungan malaigen (malaigan). Sembi-lan 

orang berbagi satu bantal. Tiang bubungan, 

dengan cemara. 

4. Popol kau kopato-pato'. Ponsukat. Tong-kat 

kayu (untuk memukul) dipatahkan menjadi 

beberapa bagian. Meteran. 

5. Manuk moitom mongorimpoeng anakna. 

Malom. Ayam hitam mengumpulkan anak-

anaknya. Malam. 

6. Ilaitom ia solok ilameak. Berdesak-desak. 

Yang hitam ditusukkan ke yang merah. Panci 

masak (yang dilempari api). 

7. Manuk mobula monder anakna. Ilio. Ayam 

betina putih menyebarkan anak-anaknya. 

Waktu pagi. 

8. Nokaan tolu ira noluak patiramo. Mien 

(mian) mimangan. Tiga dimakan dan empat 

dimuntahkan. Seseorang yang mengunyah 

pinang (pinang, pinang, dan jeruk nipis dikun-

yah, dan ketiganya dimuntahkan bercampur 

ludah). 

9. Saangu kau balaki nokotua, sien (sian) 

nirongar laungna. Susu. Sebuah pohon besar 

ditebang, dan jatuhnya tidak terdengar. Payu-

dara wanita (artinya tidak jelas, mungkin 

jatuhnya dimaksudkan ketika anak yang 

menyusu melepaskan puting susu). 

10. Saangu bitu'on waka kela-kela: kopan-tas 

lolos ka minoamo. Opu basik mompopok. 

Bulan, yang tubuhnya berbaring; ketika 

pinggangnya menerobos, ia bernapas. Telur 

yang baru saja menetas. 

11. Reak golosak tindong-tindong pelelan. 

Wolo'na sasa. Ketika guntur bergemuruh, 

sebuah tiang berdiri tegak. Ekor kucing. 

"Guntur" di sini berarti pecahnya buah kelapa. 

Begitu kucing mendengarnya, ekornya terang-

kat untuk mengantisipasi mendapat sepotong. 

12. Saangu mien (mian) talalais laigenna 

(laiganna) watu; maek ia wawa-wawa lai-

genna. Umang. Rumah orang miskin terbuat 

dari batu, tetapi ketika ia berjalan, ia membawa 

serta rumahnya. Siput. 

13. Na lalomna unapon; na liwana malagu. 

Timbo'. Di dalam (dia) bersisik, di luar (dia) 

licin. Bambu. 

14. Tangki im boo tangki'ku; tangkiku boo 

tangki'im. Ngaan. Teka-tekimu untuk teka-

tekiku; teka-tekiku untuk teka-tekimu. Nama. 



Albert C. Kruyt 

 131 

Bagi kita teka-teki ini agak kabur, dan sulit 

dijelaskan. Kalimatnya adalah namaku diguna-

kan olehmu, namamu olehku saat menyapa. 

15. Layang-layang paapaa singkamburan 

kalelang. Usong notaraikonna mien. Ketika 

burung gagak terbang, burung-burung pun 

terbang. Kapak yang digunakan seseorang 

untuk menebang pohon (dan yang membuat 

serpihan kayu beterbangan ke mana-mana). 

16. Malom dingkop, ilio bungkat. Soopan. 

Tertutup pada malam hari, terbuka pada siang 

hari. Pintu. 

17. Iko basik ngamea misaruar sarata, 

balakimo lumalaumo. Pering. Ketika kamu 

masih kecil kamu berpakaian indah, ketika 

kamu telah dewasa (kamu) telanjang. Pering, 

jenis bambu (rebung ditutupi perisai, yang akan 

rontok saat batangnya tumbuh tinggi). 

18. Nur na Lamala dia noer na Pokobon-

dolong pokukuraweian ronana. Wuluna mata. 

Daun pohon kelapa Lamala dan daun pohon 

kelapa Pokobondolong saling bertautan. Bulu 

mata. 

19. Malau totolu, masae' papaat. Sosoat. Tiga 

turun, dan empat naik. Tombak pancing 

(tombak ini memiliki tiga gigi; jika seseorang 

menusuk ikan dengannya, maka keempatnya 

naik). 

20. Ede ka mae', mangarop umule'kon; ede kok 

umule'kon, mangarop mae'. Witis. Ketika 

seseorang pergi ke sini, ia berdiri ke arah untuk 

kembali; ketika seseorang kembali, ia berdiri 

ke arah untuk pergi ke sini. Anak sapi. 

21. Paat mian motoutus, saa-saangu bakan-na. 

Langali. Empat bersaudara menggunakan satu 

selimut yang sama. Langali, sejenis liana, yang 

dalam bahasa Poso disebut kongkoli; ini adalah 

empat helai yang dibungkus dalam satu kulit; 

bahan pengikat yang indah. 

22. Tuona malambas, puuna maasing. 

Tombong. Di atas pengecut, di kaki manis. 

Tebu (yang bagian bawah jauh lebih manis 

daripada bagian atas). 

23. Ilio notonton, malom nona'. Bakoko'. Siang 

hari diadakan, malam hari disingkirkan. Pisau 

pemotong. 

24. Mian mamau laigan, daamo notataki-

namo. Katupat. Seseorang membangun sebuah 

rumah, dan setelah selesai, ia membongkarnya. 

Katupat. 

25. Isian rua mian motoutus, utus balakina dia 

utus itikutna; utus balakina mangkaan pae 

sangkuren kabus, utus na itikutna mangkaan 

sian ta' kabus. Sondopan. Ada dua bersaudara, 

yang tua dan yang muda, yang tua makan 

sepanci nasi kosong, yang muda tidak makan-

nya kosong. Pipa tembakau. 

26. Manusia saangu kampung mangkaan pae 

saangu lean, sian ta kabus. Tambu'an. Orang-

orang satu desa makan (semua) dari sepiring 

nasi, dan tidak habis. Air sumur. 

27. Usong tebak-tebak na kau. Koliki. Kapak, 

yang diikatkan ke pohon. Alis. 

28. Saangu manuk mongopoi opuna; nopate 

watana somo opuna korek-korek. Tanoman. 

Seekor ayam betina mengerami telurnya; keti-

ka tubuhnya mati, telurnya tetap ada. Tempat 

pemakaman. Ayam betina berarti gubuk pema-

kaman, telur kuburan batu; gubuk pemakaman 

musnah, tetapi kuburan tetap ada. 

29. Malom koi tobui, ilio koi timbo'. Ampas. 

Malam hari bagaikan laut, siang hari bagaikan 

bambu. Tikar tidur (yang siang hari digulung 

seperti bambu, malam hari dibentangkan). 

30. Anak itikut norimingkatna Ternate untar-

untar tobunina. Pakaut. Anak kecil yang 

meninggalkan Ternate dan menyeret tali pusar-

nya. Jarum (dengan benang). 

31. Orik tasik orik, kokot tasik kokot. Usan. 

Sebuah tiang dan itu bukanlah tiang, sebuah tali 

dan itu bukanlah tali. Sebuah balok hujan. 

32. Nolinga porus, nolinga porus. Tilinga. 

Orang menoleh ke belakang dan itu hilang, 

orang menoleh ke belakang dan itu hilang. 



Studi Banggai 

 132 

Telinga. 

33. Surut-surut olipan motae-tae wurung Arab. 

Ioring. Seekor kelabang merangkak dan 

berbicara dalam bahasa Arab. Kecapi mulut. 

34. Mieu (mian) nopate nitum, uwar-uwar 

ngoeroenna. Pauran. Orang yang sudah 

meninggal dibungkus (dengan kain kafan) dan 

kukunya terlihat. Bambu, yang di sekelilingnya 

daun sagu dilipat dan dijahit, untuk dijadikan 

atap; ujung-ujung bambu yang terlihat ini 

diibaratkan sebagai paku. 

35. Nosuan tasik watuna upa-upa notum tasik 

pakatu. Mien lapus. Ia tertancap di tanah 

namun bukan sebuah lubang; ia dibungkus 

namun bukan sebuah parsel yang akan dikirim. 

Seorang manusia. 

36. Tambu'an mbala pakaut. Mata. Sumur 

yang dipagari dengan jarum. Mata. 

37. Malau baidek, nasaek uuru. Pae. Tanah 

turun, keindahan muncul. Beras yang sudah 

dikupas, yang jika dimasukkan ke dalam panci 

mengeluarkan debu beras, tetapi bersih jika 

dimasak. 

38. Tingkek tuangkek. Poniki. Ia menempel 

pada sesuatu dan berputar balik. Kelelawar. 

Anit nontetendekon aute'. Kadus. Kulit 

binatang yang lari bersama anjing. Layar 

perahu. Anit adalah kulit binatang yang 

dikeringkan. 

40. Tumumpang sien (sian) podapot-dapot. 

Tunop. Mereka berjalan tetapi tidak bertemu. 

Tumit. 

41. Mongkolong basung sua-sualek. Ngoor. 

Membawa keranjang terbalik di punggung. 

Hidung. 

42. Nur sansisik siap-siap na atop. Wese'. 

Sepotong kelapa (daging) yang tersangkut di 

atap. Gigi. 

43. Nototok belaon, kasee sian raraon. Cuaca. 

Jika seseorang memotongnya, ia akan terluka, 

tetapi tidak berdarah. Air. 

44. Mian tumumpang sungke-sungkele. Mian 

mobose. Orang yang berjalan mundur. Orang 

yang mendayung. 

45. Weer samok, kabus ia toop timbo'. Bolobak. 

Semangkuk air yang penuh tersedot habis oleh 

bambu. Lampu. 

46. Kapal rurua saa-saangu palelanna. 

Darupa. Dua kapal dengan hanya satu tiang. 

Sepasang sepatu. 

47. Saangu mian totolu matana. Soko. Satu 

orang dengan tiga mata. Tempurung kelapa 

(dengan lubang tunas). 

48. Norongor kokuungan sian nopile. Mom-

buul. Suara terdengar tetapi tidak terlihat. 

Angin. 

49. Mandao doonana, nosarak daanana. Turo. 

Ia jatuh di bawah, dan dicari di atas. Kebocoran 

(di atap).  

50. Mandala nobete na tanga'na laigan. 

Bolobak. Bintang yang terbit di tengah rumah. 

Lampu. 

51. Kita momile, ia momile. Mata. Kami 

melihat, dia melihat. Mata. 

52. Tamparang na rempa'na sanda sing-sing 

lumau. Sikola. Waringin dari dataran, tempat 

semua burung terbang. Sekolah. 

53. Mian kumaan, sian kobente-bentengana. 

Mimangan. Orang makan dan tidak merasa 

puas. Buah plum sirih. 

54. Mian mangkaan bau sambako, sian 

kabusanan. Montonggol tiga. Orang makan 

sepotong daging babi, dan tidak habis. Buah 

plum tembakau. 

55. Mongkoot ndoona, mian na koot ndaana. 

Layanglayang. Digantung di atas, dan orang 

yang menggantungnya di bawah. Layang-

layang (impor). 

56. Peti balaki' kasee saa-saangu ringgit isina. 

Taipang. Sebuah peti besar, tetapi hanya ada 

satu rijksdaalder di dalamnya. Buah mangga. 

57. Boro-boroki tolu ira morongori waa'na 

binangunan. Tungku dia koeren. Tiga lelaki tua 

mendengar banjir. Batu-batu perapian dan 



Albert C. Kruyt 

 133 

panci masak (batu-batu itu mendengar deras-

nya air mendidih di dalam panci). 

58. Kapal seselut na rempa'ua. Sitirika. Perahu 

berlayar di dataran. Besi. 


