
A.C. Kruyt 

 

 

 

 

 

Budidaya Padi di Balantak (lengan timur Sulawesi) 
 

 

 

 

Dr. A. C. KRUYT 

 

 

 

 

 

 

 

 

A. C. KRUYT “De Rijstbouw in Balantak (Oostarm van Celebes)”  Tijdschrift voor Indische Taal-, Land- en 

Volkenkunde 74: 124-39. 

 

 

 

 

Kecamatan Balantak terletak di seberang 

kepulauan Banggai di lengan timur Sulawesi. 

Kecamatan ini menempati separuh selatan 

kepala semenanjung, separuh utaranya dihuni 

oleh orang Saluan yang telah menyebar lebih 

jauh ke barat juga. Penduduk kepulauan 

Banggai dan penduduk Balantak telah banyak 

berkomunikasi satu sama lain, dan ini — menu-

rut informasi yang diberikan orang kepada saya 

— selalu berlangsung dengan cara yang 

bersahabat. 

Tidaklah tepat di sini untuk membahas se-

jauh mana kedua masyarakat ini saling terkait. 

Selain banyak kesamaan, mereka juga menun-

jukkan banyak perbedaan. Mengenai pertanian, 

ada perbedaan besar di antara mereka. Orang 

Banggai masih terus menanam ubi dan talas, 

dan padi hanya ditanam di sana-sini di tempat-

tempat yang telah didiami Islam, sementara 

orang Balantak hanya menanam padi. Sangat 

mungkin bahwa orang-orang ini dulunya 

makan umbi-umbian, tetapi sekarang nasi seca-

ra umum diterima sebagai makanan utama. 

Perubahan budaya ini pasti telah terjadi sejak 

lama karena semua ingatan tentang keadaan 

sebelumnya dalam hal ini telah hilang. Salah 

satu alasan perbedaan ini mungkin karena 

orang Balantak kurang konservatif dibanding-

kan orang Banggai. Hal ini tercermin dalam 

penerimaan agama Kristen oleh kedua suku: 

orang Balantak telah menerima agama baru 

secara lebih umum dan radikal daripada orang 

Banggai. 

Perubahan-perubahan dalam kehidupan ma-

syarakat animistik seperti penerimaan pena-

naman padi hanya mungkin terjadi di bawah 

http://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Kruyt-1934-Balantak-sawah.pdf


Budidaya Padi di Balantak (lengan timur Sulawesi) 

 190 

tekanan tertentu dari atas. Tekanan ini diduga 

telah dilakukan oleh para penguasa Boalemo di 

sisi utara semenanjung. Para penguasa ini 

pastilah orang asing, yang membawa beras ke 

semenanjung, mungkin melalui kepulauan 

Banggai. Kami menduga bahwa setelah menak-

lukkan orang Saluan dan Balantak, mereka 

memaksa mereka untuk menanam padi. Ketika 

para penguasa Banggai menjadi lebih berpeng-

aruh melalui pengaruh Ternate pada paruh 

kedua abad kedelapan belas, kerajaan Boalemo 

dihancurkan oleh kekuatan gabungan Banggai, 

Ternate dan Gorontalo. Pengaruh para peng-

uasa Banggai terhadap rakyatnya selalu kecil 

(lihat “De Vorsten van Banggai,” Koloniaal 

Tijdschrift, 1931). 

Masyarakat Balantak dan Banggai memiliki 

kesamaan, yaitu mereka hidup menyebar di 

seluruh wilayah. Mereka tidak mengenal desa 

dalam pengertian kita. Desa merupakan tempat 

tinggal pemimpin, tonggol; di sini terdapat tiga 

atau empat rumah yang saling berdekatan dan 

seluruh lingkungannya dinamai sesuai dengan 

nama tempat tersebut. Setiap orang merasa 

menjadi bagian dari masyarakat desa tersebut 

dan rasa solidaritas ini paling terlihat ketika pe-

rayaan hari raya marga sumawi. Kepemilikan 

tanah setiap masyarakat desa secara umum di-

ketahui: batas-batasnya ditentukan oleh gu-

nung, bukit, sungai. Di wilayah ini setiap 

anggota marga memiliki hak untuk membuka 

hutan. Tanah ini kemudian dianggap sebagai 

milik orang yang membukanya dan keluarga-

nya. Jika seseorang dari keluarga yang berbeda 

dari desa yang sama ingin membuka ladang di 

tanah tersebut, ia harus meminta izin kepada 

penebang dan sebagai sewa ia memberikan 

bagian dari hasil panennya, dua puluh dari 

setiap lima ratus ikat. Ini disebut monsoi. Akan 

tetapi, dalam jangka panjang, ketika keluarga 

penggarap telah memanfaatkan ladang itu 

selama bertahun-tahun, ladang itu dianggap 

sebagai milik desa yang dapat digunakan oleh 

orang lain tanpa membayar haknya. Orang-

orang berkata: Penggarap itu "sudah meng-

habiskan keringatnya sendiri," artinya, jerih 

payahnya dalam menggarap ladang itu sudah 

terbayar sejak lama. Kadang-kadang pasti tim-

bul pertikaian ketika seseorang ingin menegak-

kan haknya atas tanah itu lebih lama daripada 

yang dianggap wajar oleh orang lain. Tonggol 

harus memutuskan dalam kasus seperti itu. Di 

ladang yang belum digarapnya sendiri, sese-

orang punya hak selama ia memanfaatkannya. 

Jika seseorang ingin datang dan berkebun 

dari desa lain, ia hanya perlu meminta izin ke-

pada pemimpinnya, tonggol. Ia tidak memba-

yar hak, tetapi khususnya orang asing diha-

rapkan untuk hidup dalam persahabatan dengan 

tetangga dan membantu pekerjaan umum. 

Orang Balantak tidak terbiasa dengan pe-

mindahan sebidang tanah saat pernikahan anak 

laki-lakinya, atau menjualnya, seperti yang 

biasa terjadi di kepulauan Banggai. Lahan tetap 

menjadi milik masyarakat desa dan tidak dapat 

dialihkan. 

Semua tahu bahwa beras dibawa dari sela-

tan, melalui Banggai; oleh karena itu mereka 

selalu mengarahkan diri ke selatan ketika 

memanggil roh-roh padi. Padi disebut pae; jali-

jali (Coix agrestis) disebut koruron; jewawut 

(Setaria italica) disebut paroyan. Ubi (uwi) dan 

talas (ombulon) juga ditanam. Mereka tidak 

pernah mengenal sawah. Ini tidak ditata sampai 

setelah kedatangan Pemerintah.  

Rasi bintang yang menjadi pusat perhatian 

orang Balantak untuk membuka ladang adalah 

sabuk Orion, mian motolu ‘tiga orang.’ 

Pleiades disebut mian badaan ‘jumlah orang 

yang banyak,’ dan Sirius disebut pakawai. 

Namun, sabuk Orion-lah yang diamati. Ketika 

Orion berada di tengah langit sekitar pukul 7 

malam, mereka mulai bekerja di ladang. Jika 

mereka menunggu lebih lama, padi tidak akan 

https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2024/04/Kruyt-1931-Vosten-1.pdf


A.C. Kruyt 

 

berhasil. Saya belum menemukan cerita bahwa 

bintang-bintang dulunya adalah manusia. 

Mereka telah lama menentukan sendiri di 

mana mereka akan menggarap ladang. Ketika 

mereka mulai, mereka terlebih dahulu mem-

bawa sesaji pinang ke dalam rumah untuk lelu-

hur keluarga. Ia disebut pilogot di kepulauan 

Banggai, di Balantak mereka menyebutnya 

pololo’. Mereka memanggil leluhur (Lamala: 

moliwaa, Balantak: morobu)1 dan memintanya 

untuk menjaganya (si pemanggil) dengan baik, 

sehingga burake’na pae ‘roh padi’2 tidak akan 

membuatnya sakit. 

Dikatakan bahwa burake’na pae terdiri dari 

satu keluarga: suami, istri, dan anak-anak; teta-

pi mereka tidak tahu seperti apa rupa mereka. 

Babi tidak pernah dikorbankan untuk dewa 

padi ini, atau untuk roh yang ditunjukkan 

dengan nama din (jin) karena mereka berpen-

dapat bahwa roh-roh ini beragama Islam. Pada 

hari sebelum menanam padi mereka menyem-

belih seekor ayam betina untuk burake’na pae, 

tetapi yang lain melakukannya setelahnya. Dari 

kondisi isi perut burung tersebut mereka men-

coba mencari tahu apakah padi akan berhasil. 

Jika ramalannya ternyata tidak menguntung-

kan, mereka menyembelih ayam betina lainnya 

dan terus melakukan hal ini hingga mereka 

membunuh ayam betina yang isi perutnya men-

janjikan sesuatu yang lebih baik. Ini disebut 

mosilolowai burake’ (Dr. Kaudern menyebut-

nya batunu; namun kata ini memiliki arti umum 

‘memanggang’). Tujuannya adalah untuk me-

 
1 Balantak terbagi menjadi bagian barat, Lamala, dan 

bagian timur, Balantak atau Pokobondolong. Orang-

orang Lamala juga menyebut diri mereka: kami, mian 

Balantak. Sejauh yang dapat saya tentukan, hanya ada 

beberapa perbedaan dalam hal bahasa. Jika Balantak 

disebutkan di samping Lamala, itu merujuk ke bagian 

timur. Jika digunakan sendiri, itu merujuk ke seluruh 

lanskap. 
2 Di Balantak, nama burake digunakan untuk kategori 

mastikan bahwa burake’na pae tidak akan 

mengklaim layanan atau pemujaan masyarakat 

sebelum tanaman berbuah. Sebelum mereka 

mulai menanam, mereka terlebih dahulu men-

dirikan meja persembahan di ladang, yang 

disebut pino’unan (Dr. Kaudern menulis tipuu-

nian; ini tidak benar). Burake’na pae dikatakan 

hidup di sana untuk merawat padi. 

Orang-orang takut pada roh padi karena roh 

ini dapat dengan cepat membuat seseorang 

sakit. Jika sebagian padi di ladang terbakar, 

betapapun kecilnya, roh ini akan menjadi sang-

at marah. Hal yang sama terjadi ketika orang-

orang memotong batang atau dahan pohon 

dengan marah. Burake’na pae memiliki bebe-

rapa budak, yang disebut tapuare. Dalam kasus 

yang serius, dewa padi mengirim mereka kepa-

da pelanggar untuk membunuhnya. Tapuare ini 

tidak disembah seperti yang dikatakan Kaudern 

dalam I Celebes Obygder II, bab II (laporan di 

sana, bahwa Tapuare menyerupai dewi padi 

Lise di Onda’e, membuat orang berasumsi 

bahwa di sini tapuare ini telah ditukar dengan 

burake’na pae; anggapan yang saya putuskan 

sebelumnya, bahwa tampuare milik Kaudern 

berarti tumpuare ‘pemilik padi,’ ternyata tidak 

benar). 

Ketika roh padi kehilangan kesabarannya, ia 

harus didamaikan dengan persembahan, yang 

disebut tambo. Namun roh-roh jahat ini kehi-

langan kesabarannya karena berbagai pelang-

garan kecil terkait penggunaan ladang dan me-

reka membuat orang-orang sakit. Oleh karena 

roh yang tinggal di ladang, di tepi pantai, di pohon, di 

pegunungan. Misalnya, konon di gunung Tompotika 

hiduplah seorang burake yang perkasa. Di antara 

orang Saluan, yang terkait dengan mian Balantak, 

buhake adalah nama umum untuk roh yang, antara 

lain, merasuki para dukun. Di antara penutur bahasa 

Bare'e, wurake adalah roh udara yang membantu para 

dukun wanita dalam upaya mereka memperoleh 

kekuatan hidup bagi orang sakit dari penguasa 

surgawi. 

https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/30


Budidaya Padi di Balantak (lengan timur Sulawesi) 

 192 

itu mereka selalu merasa takut terhadap orang-

orang jahat itu dan meminta bantuan dari roh 

pelindung keluarga untuk melindungi diri 

mereka dari serangan-serangan mereka yang 

tak terlihat. 

Setelah bantuan mereka diminta, pekerja 

tersebut berjalan menuju tanah yang akan diga-

rapnya. Ia menutup telinganya dengan dedaun-

an karena ia tidak boleh mendengar suara 

burung; jika demikian, ia harus pulang. Ia juga 

melakukan hal ini ketika ia menemukan tikus 

mati, burung mati, atau hewan mati lainnya 

dalam perjalanannya; atau ketika pohon tum-

bang menutupi jalan yang dilaluinya. Di rumah, 

ia menyembelih seekor ayam untuk leluhur 

keluarga tersebut dan mempersembahkan pi-

nang sehingga roh dapat mengatur urusan 

dengan burake’na pae dan tidak akan terjadi 

kejahatan bagi orang tersebut. Pengorbanan ini 

untuk mencegah kejahatan disebut mangawau-

wau, yang berarti ‘melakukan, membuat.’ Ke-

esokan harinya, ia pergi dan mencoba perun-

tungannya lagi. 

Jika sekelompok kepala keluarga telah sepa-

kat untuk membuka ladang mereka bersama, 

lahan tersebut dibagi terlebih dahulu dan tanda 

dibuat di pohon-pohon yang menandai sebera-

pa jauh ladang masing-masing orang akan men-

capai. Dalam kelompok seperti itu tidak ada 

pemimpin yang dipilih seperti yang dilakukan 

di banyak daerah di Sulawesi; tetapi mereka 

mengatur dan membagi pekerjaan di antara 

mereka sendiri. Ketika bagian-bagian yang 

akan digarap setiap orang untuk dirinya sendiri 

telah ditandai, setiap orang pergi ke suatu 

tempat di lahannya dan membersihkannya dari 

gulma dan pohon-pohon kecil. Ketika mereka 

menggarap ladang untuk pertama kalinya, tidak 

ada perhatian yang diberikan pada tanda-tanda; 

hanya ketika ditemukan tanaman merambat 

yang melilit, ini memiliki makna: jika lingkar-

an yang dibentuk oleh tanaman merambat itu 

bulat, ini berarti ladang itu akan menghasilkan 

banyak padi; jika lingkarannya pipih, ini adalah 

tanda bahwa pekerja yang ingin menjadikannya 

ladang akan segera mati kecuali dia mengambil 

ladang lain sebagai gantinya. 

Pekerja tidak melepaskan gumpalan dari tel-

inganya sampai ia pulang dari membuka la-

dang. Keesokan harinya dihabiskan untuk 

mengumpulkan makanan yang diperlukan agar 

dapat menghabiskan beberapa hari berikutnya 

tanpa gangguan untuk mengerjakan tanah lebih 

lanjut. 

Burung yang paling penting adalah dee 

(Poso: tekateka, Phoeni-cophaeus calyorin-

chus); jika burung itu mengucapkan e, e, e, e! 

dengan terputus-putus, ini memiliki arti yang 

tidak baik. Jika burung itu berteriak ke, ke, ke!, 

orang-orang dapat beristirahat. Setelah pekerja-

an di ladang berjalan, teriakan burung hantu, 

koang, juga dihiraukan. Suara yang paling baik 

yang dapat dikeluarkannya adalah ketika ia 

membiarkan teriakannya terdengar lima kali di 

sisi kanan dan tiga kali di sisi kiri: dalam hal itu 

manusia dapat mengharapkan panen yang me-

limpah! Jika burung itu terus memanggil, ini 

sangat tidak baik. Ini mungkin berarti bahwa 

pemilik ladang harus mati pada tahun itu. Ke-

mudian, saat kembali ke rumah, mereka men-

coba meniadakan pengaruh buruk dari teriakan 

tersebut dengan mempersembahkan kurban, 

mangawauwau, kepada leluhur, sehingga ia 

dapat menggandakan kekuatannya untuk 

melindungi orang yang terancam. 

Teriakan burung yang tidak menyenangkan, 

yang darinya kejahatan berkembang disebut 

mambara ‘yang membawa malapetaka.’ Selain 

mangawauwau yang baru saja disebutkan, me-

reka dapat membunuh seekor anjing sehingga 

kejahatan yang mengancam (mambara) dapat 

memengaruhi anjing, bukan manusia, sebagai-

mana yang mereka ungkapkan. Anjing harus 

membuat kejahatan tidak berdaya. Pembunuh-



A.C. Kruyt 

 

an anjing ini disebut mompepas. 

Setelah selesai menyiangi dan memotong 

rumput liar serta semak belukar (pekerjaan 

seperti ini disebut sumapar), mereka mulai 

menebang pohon, mantara’i. Tidak ada yang 

perlu diperhatikan secara khusus untuk peker-

jaan ini. Bisa saja mereka menebang pohon 

raksasa di hutan selama dua atau tiga hari tetapi 

pohon itu tetap tidak mau tumbang. Kemudian 

mereka berpikir: mungkin ada yang salah 

dengan pohon ini; mungkin pohon itu punya 

pemilik (ada roh yang tinggal di dalamnya). Di 

rumah, pekerja itu berbicara lagi dengan 

leluhur (pololo’; moliwaa) dan meminta cam-

pur tangannya untuk membujuk pemilik pohon 

itu agar pergi, atau mengambil apa yang 

mencegah pohon itu tumbang. Seperti di antara 

semua masyarakat Indonesia, penduduk Balan-

tak paling memuja pohon beringin (tampa-

rang). Mereka menyebut roh yang tinggal di 

dalamnya sebagai sangke. Mereka juga tinggal 

di pohon-pohon besar yang ditumbuhi banyak 

anggrek. Anak-anak khususnya harus waspada 

terhadap roh-roh ini karena mereka mudah 

jatuh sakit karena pengaruh makhluk-makhluk 

tak kasat mata ini. Meskipun demikian, orang-

orang juga menebang pohon-pohon seperti itu.  

Agar kayu cepat kering, cabang-cabang 

dipotong-potong; ini disebut monsoso. Sebe-

lum mereka melanjutkan untuk membakar 

kayu (monsuap), leluhur terlebih dahulu diajak 

bicara (moliwaa). Mereka meminta campur 

tangannya agar kayu dapat terbakar dengan 

baik. Api yang dimaksudkan untuk membakar 

kayu harus dibuat baru. Sekarang mereka 

melakukannya dengan batu api dan sepotong 

baja, sambil menyalakan percikan api dengan 

sedikit kayu bakar dari pohon aren. Batu api 

dan baja ini disebut kaluli. Jika mereka tidak 

memilikinya, maka mereka menyalakan api 

dengan pecahan tembikar keramik (dari mang-

kuk keramik) dan sepotong bambu kering 

(lambangan, Bambusa longinodes). Korak api 

seperti itu disebut lean (berdasarkan tembikar 

keramik, yang memiliki nama yang sama). 

Mereka juga mengenal gergaji api: bilah bambu 

kering digergaji dengan cepat maju mundur 

dalam alur di sepotong bambu. Membuat api 

dengan cara ini disebut mongkokor. Selain itu 

mereka membuat api dengan mengebor, mo-

miol; poros, serta papan tempat poros diputar 

maju mundur, terbuat dari kayu saro. 

Hal terakhir yang harus dilakukan di ladang 

sebelum mereka dapat melanjutkan menanam 

adalah rumakat; kemudian cabang-cabang 

yang belum terbakar ditumpuk dan dibakar. 

Setelah tanah dibersihkan, mereka menentukan 

hari penanaman padi. 

Telah disebutkan di atas bahwa orang-orang 

mempersembahkan kurban kepada burake’na 

pae, roh-roh padi, dan bahwa sebuah meja per-

sembahan didirikan untuk mereka. Isi perut 

ayam yang disembelih pada kesempatan ini 

diselidiki (momile kompona manu). Tanda 

yang sangat baik adalah ketika usus terlihat, 

yang membengkok di sudut yang tajam. 

Mereka juga membaca dari posisi usus apakah 

pemilik ladang dan keluarganya akan makmur 

atau tidak pada tahun itu. Jika ayam betina tidak 

meramalkan dengan baik, mereka mengambil 

satu lagi dan jika perlu ini diulang hingga 

ketiga kalinya; orang-orang yang lebih kaya 

membunuh lebih banyak ayam. Setelah penye-

lidikan, isi perut dibuang dan ayam betina 

dimakan. 

Pagi-pagi sekali pada hari ketika padi akan 

ditanam, pemilik ladang atau istrinya pergi ke 

meja sesaji, pino’unan, di ladang. Telinganya 

telah ditutup dengan gumpalan. Di sana ia ber-

bicara (moliwaa) kepada burake’na pae, dan 

meminta roh untuk datang dan tinggal di meja 

sesaji. Sebelum ia menyampaikan permintaan 

ini, ia menghitung dari satu sampai sembilan, 

kemudian dari satu sampai enam dan akhirnya 



Budidaya Padi di Balantak (lengan timur Sulawesi) 

 194 

dari satu sampai tiga. Ia kemudian menusuk 

tiga atau enam lubang di tanah di sekitar tempat 

sesaji dalam keheningan dan menaburkan 

benih. Ketika melakukan ini ia tidak perlu me-

mejamkan mata. Setelah upacara ini ia kembali 

ke rumah. Begitu hari cerah, laki-laki dan 

perempuan pergi dan menanami ladang: laki-

laki membuat lubang di tanah (montudak) 

dengan cacahan mereka (potudak), dan perem-

puan mengikuti mereka, menaruh (monguu) 

beberapa butir beras ke dalam setiap lubang. 

Benih padi disebut pae lumpane, yaitu padi 

yang sudah diirik karena bulir padi sudah ter-

injak-injak (atau lebih tepatnya: tergesek) dari 

tangkainya dengan kaki. Buah sirih dan buah 

pinang ditaruh di setiap keranjang (basung) 

berisi benih padi. Saat benih diberikan kepada 

ibu-ibu yang menjatuhkannya ke dalam lubang, 

tidak ada yang memperhatikan. 

Selama benih belum tumbuh, daging anoa 

(balulang) tidak boleh dibawa ke ladang. Bah-

kan orang yang sudah memakan daging ter-

sebut di tempat lain pun harus menjauh dari 

ladang (seperti orang Saluan, orang Balantak 

biasa memelihara anoa hidup). 

Ada yang membuat pagar di sekeliling 

ladang (mambala), ada yang tidak melakukan-

nya. Penyiangan di tanah di antara tanaman 

padi disebut rumau. 

Dalam melakukan semua jenis pekerjaan ini 

hari-hari dalam sebulan (hari bulan) diperhati-

kan karena orang harus berhati-hati untuk tidak 

melakukan kerja lapangan pada hari-hari yang 

dilarang bagi keluarga. Nama-nama hari (ma-

lam) adalah: gora’ion, kopinduana, torotoluna, 

taraparapaatna, pirilima’na, toronomna, piri-

pitu’na, parawalu’na, pirisio’na, piripompu-

lo’na, kama’asana, timumun, malai, toposuur, 

tumba, warani (bulan purnama), kobinsiran, 

katumbe, kasoa, tumangara, olot, kumoto, 

koliu, ola, mantatar, tu’or, ole mola, poso, 

lalom, lalom, dua hari bulan gelap. 

Sebagaimana yang biasa dilakukan di antara 

masyarakat di Sulawesi, hari-hari pada paruh 

pertama bulan dihitung; vokal awalan ordinal 

berubah sesuai dengan vokal kardinal. 

Sejak saat itu tidak ada lagi tanggal tertentu 

yang ditetapkan sebagai hari terlarang karena 

nama hari atau kekhasan posisi bulan yang 

menyebabkannya. Sebaliknya, setiap keluarga 

memiliki hari-hari yang tidak diperbolehkan 

untuk bekerja di ladang yang berbeda-beda. 

Yaitu, hari-hari ketika ayah, ibu, atau anak dari 

keluarga tersebut meninggal. Jika mereka tidak 

peduli, tanaman akan rusak oleh babi atau tikus. 

Hubungan antara orang yang meninggal dan 

bentuk penampakannya (tikus, babi) sangat 

jelas di sini. Disebutkan dengan jelas bahwa 

tikus adalah jiwa orang yang meninggal. 

Mereka dikirim oleh roh bumi, tombolo tano. 

Kemudian mereka membentangkan daun pi-

sang di tepi ladang yang di atasnya diletakkan 

nasi kering dan daging ayam dan sementara itu 

roh bumi dipanggil (moliwaa) untuk memin-

tanya memanggil kembali tikus-tikus itu. Se-

lain itu, mereka membantu diri mereka sendiri 

dengan memasang perangkap dan memasang 

jerat. 

Jika burung padi (pereet) mengganggu me-

reka, mereka mungkin tidak mengusirnya 

karena kalau tidak, lebih banyak lagi yang akan 

datang. Namun, di mana-mana di ladang, mere-

ka menanam batangan lem untuk menangkap 

sebanyak mungkin. 

Jika ada penyakit pada tanaman, cara yang 

biasa dilakukan untuk mengatasinya adalah 

dengan mengikat daun dari sejumlah tanaman. 

Mereka kemudian menyalakannya, dan dengan 

tanaman itu mereka berjalan di antara tanaman, 

dengan harapan dapat mengusir penyakit ter-

ebut. Setelah mengasapi tanaman, tidak se-

orang pun — bahkan pemiliknya — boleh 

datang ke ladang selama tiga hari. Jika sebagian 

besar tanaman yang ditanam tidak tumbuh, 



A.C. Kruyt 

 

mereka bertanya-tanya apa alasannya; kemu-

dian mereka memanggil seorang dukun 

(bolian) yang melalui ramalan, momulos, harus 

menemukan penyebab kemalangan ini. Dukun 

itu datang, meletakkan satu tangan di atas 

tangan yang lain, meniup di antara mereka dan 

menggosokkannya satu sama lain. Sementara 

itu, ia bergumam dan bertanya kepada roh-roh 

padi (burake’na pae) apakah mereka telah 

mencegah benih tumbuh. Kemudian ia mele-

takkan jengkal tangan kanannya di lengan 

kirinya: ujung jari kedua jari tengah diletakkan 

tepat di atas satu sama lain dan kemudian ia 

mengukur ke atas: ia meletakkan jengkal tiga 

kali dan kemudian mengukur kembali; jika 

dengan jengkal kedua ujung jari tengah men-

capai pangkal tangan maka jawabannya adalah 

negatif; jika mencapai lebih jauh (di atasnya), 

maka jawabannya adalah ya. Dalam kasus 

pertama, dukun melanjutkan penyelidikannya 

dan bertanya apakah orang mati adalah penye-

babnya; atau roh-roh bumi. Ketika mereka 

telah memperoleh kepastian tentang hal ini, 

mereka mempersembahkan kurban kepada 

leluhur di rumah (mangawauwau). Ia diminta 

untuk memanggil dewa padi dan segala macam 

roh (din) dan memohon kepada mereka untuk 

tidak menghambat pertumbuhan tanaman. Jika 

peramal telah menunjukkan bahwa memang 

burake'na pae telah menyebabkan kejahatan 

maka terjadilah roh padi menampakkan diri 

kepada dukun dan meminta seekor kambing 

sebagai persembahan; ia kemudian menam-

bahkan warna hewan itu. 

Dahulu kala, jika tampaknya ada bahaya 

kegagalan yang cukup besar, mereka terkadang 

menyeberang ke Banggai untuk mengambil air 

dari Boneaka, salah satu balakat, tempat suci, 

untuk menyiram tanaman dengannya (Lihat 

“De Vorsten van Banggai,” Koloniaal Tijd-

schrift, 1931). Penguasa Banggai sendiri tidak 

ada hubungannya dengan pertanian di antara 

orang-orang Balantak. Mereka tidak pernah 

meminta obat atau berkat untuk tanamannya. Ia 

juga tidak pernah memberikan beras kepada 

kelompok yang datang dan membawa pajak, 

ruru, kepadanya, seperti yang terkadang dila-

kukan oleh beberapa penguasa di Sulawesi; 

beras tersebut kemudian dicampur dengan 

benih untuk membuatnya lebih kuat. 

Jika padi gagal, ini dianggap sebagai bukti 

bahwa mereka telah membuat marah burake’na 

pae dengan satu atau lain cara. Mereka berjanji 

untuk menyembelih persembahan perdamaian 

(tambo) bagi mereka. Pada waktu yang tepat, 

sebelum mereka memulai dengan ladang baru, 

mereka menyembelih seekor kambing dan 

sejumlah ayam untuk mereka. Bila padi sudah 

masak, hari ditentukan kapan mereka akan 

mulai memotong. Pagi-pagi sekali hari itu, 

sekitar pukul 4 pagi saat alam masih sunyi, ibu 

rumah tangga pergi ke ladang dan dari tempat 

yang sembarangan memotong tiga tongkol 

padi. Ia meletakkannya di batang pohon dan 

menutupinya dengan daun pohon. Pekerjaan ini 

disebut mongolo’i ‘memulai’; ketiga tongkol 

padi itu disebut pongolo’ ‘awal’. Kemudian ia 

kembali ke pondok kebun. 

Ketika fajar menyingsing, semua orang 

yang ditunjuk untuk memanen atau yang mena-

warkan diri untuk memanen, keluar untuk 

memanen. Mereka mulai dengan memotong 

padi di sepanjang sisi, terus menerus dari kanan 

ke kiri, semakin dalam ke ladang. Semua 

pemanen memiliki keranjang kecil (kelenun) 

yang tergantung di pinggang mereka. Di kele-

nun wanita pemimpin panen ada bungkusan 

kecil berisi obat panen, yang disebut botur. Di 

keranjang-keranjang ini, para wanita pemotong 

meletakkan tongkol padi yang tidak memiliki 

batang dan karenanya tidak dapat diikat 

menjadi satu. Tongkol padi seperti itu disebut 

runtop. 

Pisau yang digunakan untuk memotong 

https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2024/04/Kruyt-1931-Vosten-1.pdf


Budidaya Padi di Balantak (lengan timur Sulawesi) 

 196 

tongkol padi disebut kalapini; bentuknya sama 

dengan yang digunakan di Poso dan sebagian 

besar daerah lain di Sulawesi Tengah. Mereka 

yang membantu memanen menerima dua ikat 

besar beras sebagai pembayaran yang disebut 

timpa, sedangkan ikat lainnya yang berukuran 

normal disebut puut. Setiap orang mengikat 

sendiri batang-batang padi yang dipotong men-

jadi ikatan-ikatan, dan meletakkannya di 

tempat-tempat terbuka yang dibuat dengan cara 

menginjak-injak jerami. Jadi ikatan-ikatan itu 

dibentangkan di seluruh ladang. Baru setelah 

seluruh ladang dipanen, ikatan-ikatan itu 

dikumpulkan untuk dikeringkan. Ketika padi 

sudah kering, mereka menumpuknya; tumpuk-

an seperti itu disebut dompu (Bare’e: dompu 

‘kelompok, kerumunan, kawanan’). 

Orang-orang tidak terbiasa dengan peng-

gunaan bahasa panen ketika berbicara, mereka 

juga tidak tahu lagu-lagu panen. 

Ketika sekitar setengah dari ladang telah di-

panen, pemilik ladang pergi ke hutan untuk 

mengumpulkan berbagai jenis daun yang ber-

fungsi sebagai obat. Dari daun-daun ini ia 

membuat sebuah bungkusan dan juga mem-

bungkus sebuah batu di dalamnya. Bungkusan 

ini disebut botur seperti bungkusan yang dise-

butkan sebelumnya di dalam keranjang pemim-

pin perempuan. Ia meletakkan bungkusan ini di 

antara tiga rumpun padi yang sebelumnya 

ditanam di sekitar meja sesaji (pino’unan), 

tempat tinggal burake’na pae. Ia mengikat 

rumpun-rumpun ini dengan kuat ke meja. Se-

telah itu di samping rumpun-rumpun itu ia 

mendirikan sebuah rumah mini yang berdiri di 

atas empat tiang dan dilengkapi dengan dua 

lantai, satu di atas yang lain. Di setiap lantai ia 

meletakkan empat ikat kecil padi dan kemudian 

ia meminta roh-roh padi untuk menetap di 

dalamnya. 

Pada saat yang sama, mereka menggantung-

kan empat ikatan kecil ini di dinding gubuk 

kebun atau di dalam rumah (jika ladang tidak 

terlalu jauh dari desa). Ikatan-ikatan ini tidak 

diberi nama. Terakhir, mereka memotong tong-

kol padi yang telah diikat dengan meja sesaji 

(pino’unan). Kemudian, ikatan ini dibuat men-

jadi satu dengan delapan ikatan kecil dari 

rumah burake. Ikatan ini dan empat ikatan kecil 

yang telah digantung di dinding gubuk atau 

rumah diletakkan di keranjang (kelenun), dan 

diikat ke kasau sehingga tikus tidak dapat men-

jangkaunya karena masih beberapa hari lagi 

sebelum pesta panen dirayakan dan padi telah 

disimpan di lumbung. Sebelum pesta ini ber-

langsung, orang-orang belum boleh makan dari 

padi yang baru.  

Setiap keluarga (kadang-kadang orang lain 

bergabung) merayakan hari pertama dari dua 

pesta panen untuk diri mereka sendiri; ini 

disebut mangkaan pae u’uru ‘makan nasi 

baru.’ Untuk tujuan itu, para lelaki dari 

keluarga itu pergi memancing dan berburu 

untuk mendapat-kan jumlah daging yang 

diperlukan untuk menyiapkan makanan. Para 

wanita menumbuk sebagian dari beras baru; ke 

dalamnya ditam-bahkan padi yang baru saja 

dipotong di pinu’unan. Selama pekerjaan ini 

tidak ada adat istiadat tertentu yang dipatuhi. 

Selalu perlu ada seorang dukun (bolian) di 

pesta itu karena ia menyembelih ayam untuk 

mengetahui dari isi perutnya seperti apa masa 

depan keluarga itu. Dukun juga yang membuat 

empat bungkus nasi yang sangat kecil saat 

makanan itu dimasak; ia menyelipkan salah 

satunya di antara bilah-bilah lantai; yang kedua 

ia letakkan di atap; yang ketiga ia letakkan di 

dekat perapian dan yang keempat ia taruh di 

keranjang (kelenun) yang di dalamnya 

diletakkan tongkol-tongkol dari tiga rumpun 

padi yang baru dipotong. Mereka me-lakukan 

ini, kata mereka, untuk mencegah orang jatuh 

sakit. Kemudian ia menyiapkan beberapa 

makanan di atas daun pisang: nasi, daging dan 



A.C. Kruyt 

 

hati ayam. Ia meletakkan daun berisi makanan 

itu di tempat piring persembah-an untuk leluhur 

keluarga itu berada. Ia me-nambahkan 

beberapa ikatan padi yang sangat kecil, dan 

mengikat seekor ayam betina hidup di sana. 

Tempat itu telah dihias dengan bunga dan 

dedaunan. 

Kemudian dukun menyapa (moliwaa) lelu-

hur dan roh-roh (burake, din), memberi tahu 

mereka tentang tujuan perayaan dan meminta 

mereka untuk terus memberkati keluarga. Ia 

mengakhiri dengan: "Mari makan!" Setelah ini, 

acara makan pun dimulai; tetapi sebelum me-

reka memakannya, setiap orang mengoleskan 

beberapa butir beras ke perutnya untuk 

mencegah sakit perut akibat makanan baru 

(dalam bukunya I Celebes Obygder, II, bab 11, 

Dr. Kaudern menyebut pesta ini mansai 

kelenun; tidak ada informan yang mengenal 

ungkapan ini; mungkin pesta panen besar 

mansa'ei disamakan dengan pesta rumah 

tangga pertama). 

Ketika semua keluarga dari komunitas desa 

yang sama telah menyelesaikan pesta rumah 

tangga mereka, pesta panen besar pun dimulai. 

Pada saat ini burake'na pae diberi izin untuk 

kembali ke tempat tinggal mereka, yaitu "di 

seberang laut." Pesta ini disebut mansa'ei di 

bagian barat daerah ini (Lamala), momosu'i di 

bagian timur. Ada beberapa perbedaan dalam 

pelaksanaannya. Di Mantok, tempat saya mem-

peroleh sebagian besar informasi, setiap keluar-

ga menyiapkan tabung bambu kecil berisi beras 

yang ditumbuk dan dihiasi dengan daun kelapa 

muda. Tabung seperti itu disebut boyo (woyo, 

wolo, bolo adalah kata-kata yang sering muncul 

untuk ‘bambu’ dalam bahasa Sulawesi). Me-

reka mengumpulkan wadah-wadah ini di salah 

satu rumah besar di desa tempat makan ber-

sama diadakan yang merupakan pengulangan 

dari pesta rumah tangga. Ini disebut momboyoi 

‘menyediakan boyo.’ 

Setelah makan, setiap orang yang mampu 

pergi ke pantai. Setiap desa di pegunungan 

memiliki tempat sendiri untuk itu. Dengan cara 

ini orang-orang dari Mantok pergi ke Bugin 

(sebuah tempat di dekat Sobol, yang sekarang 

telah menjadi pusat perdagangan yang cukup 

penting tempat perahu paket singgah setiap 

bulan). Di dekat Bugin, pantai ditutupi dengan 

hutan bakau (tongke). Di tengah hutan pantai 

ini, didirikan sebuah batang pohon kecil deng-

an banyak cabang. Cabang-cabangnya dilucuti 

daunnya. Wadah bambu digantung di cabang-

cabangnya, masing-masing bersama dengan 

buah sirih dan pinang. Pohon ini juga disebut 

tongke. Selain itu, lima belas ekor ayam betina 

hidup dilepaskan. Burung-burung itu menyebar 

di antara hutan bakau dan dalam banyak kasus 

mati di sana.  

Di antara rombongan itu ada sekelompok 

lima dukun (bolian) yang mengatur segalanya, 

dan yang, ketika pohon dengan wadah bambu 

sudah siap, memberikan pidato kepada bura-

ke’na pae. Dalam pidato itu mereka memberi 

tahu roh-roh bahwa sekaranglah saatnya yang 

tepat bagi mereka untuk kembali ke negara me-

reka; masyarakat telah menyediakan barang-

barang untuk mereka bawa; dan selain apa yang 

telah dipersembahkan kepada mereka, mereka 

juga harus membawa serta semua penyakit dan 

masalah yang menyiksa masyarakat. Ketika 

pada tahun berikutnya mereka melihat asap 

mengepul dari kayu ladang baru yang dibakar, 

mereka harus bergegas kembali ke Balantak. Di 

akhir upacara, diadakan makan malam di 

pantai, sebagai jamuan perpisahan bagi roh-roh 

burake. (Dr. Kaudern diberi tahu bahwa di 

bagian negara ini, kurban dipersembahkan 

kepada roh-roh padi di atas tampi beras (ikiran) 

sebagai bentuk proa; mereka tidak tahu apa pun 

tentang hal ini di Mantok dan mereka juga tidak 

pernah mendengarnya.) 

Di bagian timur negara itu, orang-orang me-

https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/30


Budidaya Padi di Balantak (lengan timur Sulawesi) 

 198 

nyiapkan sebuah perahu tempat wadah-wadah 

bambu itu dikumpulkan. Perahu ini dibawa ke 

pantai lalu didorong ke laut agar hanyut, setelah 

roh-roh padi itu dibujuk seperti yang dijelas-

kan. Dr. Kaudern beruntung karena selama 

kunjungannya ke Balantak pada tahun 1919 

mereka sedang merayakan pesta panen. Ia 

menceritakannya: 

 

“Di desa Binuntik, Kalibambang, Lonas, 

Londo, Sepe, Balantak dan Gobe, di setiap 

tempat sebagai bagian dari momosui mereka 

membuat perahu sepanjang sekitar tiga 

meter dari pelepah daun sagu, duangan 

kalawi (perahu yang terbuat dari pelepah 

daun sagu). Bentuknya seperti perahu Ter-

nate dan diisi dengan beras yang telah di-

siapkan dengan berbagai cara: terutama 

tumpukan ketupat 3 … Seorang dukun atau 

dukun wanita memanggil Tampuare dan 

menyatakan di hadapan roh bahwa panen 

padi telah berhasil dan bahwa ia sekarang 

dapat kembali ke tempat tinggalnya dengan 

damai. Orang-orang tidak tahu di mana 

tempat tinggalnya. Makanan di perahu dan 

di tampi dimakan dan perahu disimpan 

sampai pesta tahun depan.” 

 

Gambar perahu diperlihatkan kepada kita 

pada gambar 106 dari karya Dr. Kaudern. 

Orang-orang memakan sendiri muatan 

perahu dan menyimpan perahu untuk tahun 

berikutnya jelas merupakan perubahan yang 

dilakukan di bawah pengaruh agama Kristen. 

Beras tidak boleh disimpan di lumbung 

(alang) hingga setelah mansa’ei (momosui). 

Lumbung seperti itu (lihat gambar 108 dan 113 

dalam jilid II karya Kaudern) sangat mirip 

dengan lumbung yang digunakan di Poso. 

Dalam kebanyakan kasus, beberapa keluarga 
Desa Kalimbambang di Lamala. Di latar  depan,  

ada  kapal  dari  pelepah  daun  sagu, yang  diguna-

kan  pada  festival  padi  momosui. Wereldmuseum 

Swedia. (Kaudern gambar 106) 

 

 

Gambar 108. Lumbung padi atau lumbung padi di 

Desa Lonas di Lamala. Wereldmuseum Swedia. 

(Kaudern gambar 108) 

https://collections.smvk.se/carlotta-vkm/web/object/1329955;jsessionid=4PQDOuRgmdy2T0mMEeND92FqvfoUwoPgATHIeiFD.webcarl03
https://collections.smvk.se/carlotta-vkm/web/object/1329955;jsessionid=4PQDOuRgmdy2T0mMEeND92FqvfoUwoPgATHIeiFD.webcarl03
https://collections.smvk.se/carlotta-vkm/web/object/1332742


A.C. Kruyt 

 

memiliki lumbung bersama. Ruang di dalam-

nya telah dibagi menjadi beberapa bagian, di 

mana setiap orang dapat menyimpan berasnya 

sendiri. Ketika masuk, botur, bungkusan rem-

pah-rempah yang tergeletak di antara rumpun-

rumpun yang diikatkan di sekitar tempat sesaji, 

diletakkan di lantai dan bundelan-bundelan 

ditumpuk di atasnya. Ketika beras telah disim-

pan dan lumbung terkunci, lumbung hanya 

boleh dibuka ketika seseorang datang untuk 

membeli beras, betapapun sedikit jumlahnya, 

seharga sepiring atau beberapa meter kain 

katun. Semua anggota keluarga yang memiliki 

lumbung boleh masuk ke dalam dan mereka 

tidak perlu berpakaian dengan cara khusus.  

Lumpang padi disebut ndula-ndulan (lihat 

gambar 98 dalam jilid II karya Kaudern), dan 

alu disebut pomeso, jadi kata-kata yang sangat 

berbeda dari kata-kata yang biasa digunakan di 

seluruh Sulawesi. Orang-orang suka menum-

buk dengan alu di dalam lumpang yang kosong 

dengan irama tertentu. Ini disebut meteendu. 

Hiburan ini tidak terbatas pada saat akhir 

Rangka gudang padi pada dua tiang. Lamala. 

(Kaudern gambar 108) 

Pria menyekop padi untuk festival panen di Sukon. Di latar depan sebelah kanan Anda dapat melihat seikat beras. 

Wereldmuseum Swedia. (Kaudern gambar 98) 

 

https://collections.smvk.se/carlotta-vkm/web/object/1329173


Budidaya Padi di Balantak (lengan timur Sulawesi) 

 200 

panen; mereka sudah memulainya saat padi 

tumbuh, dan menghentikannya saat pesta panen 

telah dirayakan, dan arwah padi telah dipu-

langkan. 

Tidak banyak aturan yang dipatuhi dalam 

memasak dan makan seperti yang terjadi di 

Poso, misalnya. Makan nasi dari tutup panci 

atau dari saringan (piisan) tidak dilarang. Di 

antara daun-daun pohon, tidak ada yang tidak 

boleh digunakan untuk membungkus nasi, dsb. 

Namun, di Balantak, juru masak selalu memas-

tikan bahwa sendok nasi (aru) atau centong 

(leang) tidak pernah dibiarkan berdiri di dalam 

panci setelah digunakan. Akibatnya, jika ada 

orang yang bermaksud jahat kepada kita 

dengan ilmu hitam, batin kita tidak akan cukup 

kuat untuk menolaknya; atau jika ada orang 

yang bermaksud membunuh kita, kita pasti 

akan terkena tombaknya. 

 

Bibliografi 

Kaudern, Walter. 1921. I Celebes Obygder. 2 

volumes. Stockholm: Bonniers. 

Kruyt, Alb. C. 1931. De vorsten van Banggai. 

Koloniaal Tijdschrift  20: 505–528, 605–

624. 

Kruyt, Alb. C. 1933. Van leven en sterven in 

Balantak (oostarm van Celebes). Tijdschrift 

voor Indische Taal-, Land- en Volkenkunde 

73: 57-95. 

 

 

https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/article/view/130

