A.C. Kruyt

Budidaya Padi di Balantak (lengan timur Sulawesi)

Dr. A. C. KRUYT

A. C. KRUYT “De Rijstbouw in Balantak (Oostarm van Celebes)” Tijdschrift voor Indische Taal-, Land- en

Volkenkunde 74: 124-39.

Kecamatan Balantak terletak di seberang
kepulauan Banggai di lengan timur Sulawesi.
Kecamatan ini menempati separuh selatan
kepala semenanjung, separuh utaranya dihuni
oleh orang Saluan yang telah menyebar lebih
jauh ke barat juga. Penduduk kepulauan
Banggai dan penduduk Balantak telah banyak
berkomunikasi satu sama lain, dan ini — menu-
rut informasi yang diberikan orang kepada saya
— selalu berlangsung dengan cara yang
bersahabat.

Tidaklah tepat di sini untuk membahas se-
jauh mana kedua masyarakat ini saling terkait.
Selain banyak kesamaan, mereka juga menun-
jukkan banyak perbedaan. Mengenai pertanian,
ada perbedaan besar di antara mereka. Orang
Banggai masih terus menanam ubi dan talas,
dan padi hanya ditanam di sana-sini di tempat-

tempat yang telah didiami Islam, sementara
orang Balantak hanya menanam padi. Sangat
mungkin bahwa orang-orang ini dulunya
makan umbi-umbian, tetapi sekarang nasi seca-
ra umum diterima sebagai makanan utama.
Perubahan budaya ini pasti telah terjadi sejak
lama karena semua ingatan tentang keadaan
sebelumnya dalam hal ini telah hilang. Salah
satu alasan perbedaan ini mungkin karena
orang Balantak kurang konservatif dibanding-
kan orang Banggai. Hal ini tercermin dalam
penerimaan agama Kristen oleh kedua suku:
orang Balantak telah menerima agama baru
secara lebih umum dan radikal daripada orang
Banggai.

Perubahan-perubahan dalam kehidupan ma-
syarakat animistik seperti penerimaan pena-
naman padi hanya mungkin terjadi di bawah


http://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Kruyt-1934-Balantak-sawah.pdf

Budidaya Padi di Balantak (lengan timur Sulawesi)

tekanan tertentu dari atas. Tekanan ini diduga
telah dilakukan oleh para penguasa Boalemo di
sisi utara semenanjung. Para penguasa ini
pastilah orang asing, yang membawa beras ke
semenanjung, mungkin melalui kepulauan
Banggai. Kami menduga bahwa setelah menak-
lukkan orang Saluan dan Balantak, mereka
memaksa mereka untuk menanam padi. Ketika
para penguasa Banggai menjadi lebih berpeng-
aruh melalui pengaruh Ternate pada paruh
kedua abad kedelapan belas, kerajaan Boalemo
dihancurkan oleh kekuatan gabungan Banggai,
Ternate dan Gorontalo. Pengaruh para peng-
uasa Banggai terhadap rakyatnya selalu kecil
(lihat “De Vorsten van Banggai,” Koloniaal
Tijdschrift, 1931).

Masyarakat Balantak dan Banggai memiliki
kesamaan, yaitu mereka hidup menyebar di

seluruh wilayah. Mereka tidak mengenal desa
dalam pengertian kita. Desa merupakan tempat
tinggal pemimpin, fonggol; di sini terdapat tiga
atau empat rumah yang saling berdekatan dan
seluruh lingkungannya dinamai sesuai dengan
nama tempat tersebut. Setiap orang merasa
menjadi bagian dari masyarakat desa tersebut
dan rasa solidaritas ini paling terlihat ketika pe-
rayaan hari raya marga sumawi. Kepemilikan
tanah setiap masyarakat desa secara umum di-
ketahui: batas-batasnya ditentukan oleh gu-
nung, bukit, sungai. Di wilayah ini setiap
anggota marga memiliki hak untuk membuka
hutan. Tanah ini kemudian dianggap sebagai
milik orang yang membukanya dan keluarga-
nya. Jika seseorang dari keluarga yang berbeda
dari desa yang sama ingin membuka ladang di
tanah tersebut, ia harus meminta izin kepada
penebang dan sebagai sewa ia memberikan
bagian dari hasil panennya, dua puluh dari
setiap lima ratus ikat. Ini disebut monsoi. Akan
tetapi, dalam jangka panjang, ketika keluarga
penggarap telah memanfaatkan ladang itu
selama bertahun-tahun, ladang itu dianggap

190

sebagai milik desa yang dapat digunakan oleh
orang lain tanpa membayar haknya. Orang-
orang berkata: Penggarap itu "sudah meng-
habiskan keringatnya sendiri," artinya, jerih
payahnya dalam menggarap ladang itu sudah
terbayar sejak lama. Kadang-kadang pasti tim-
bul pertikaian ketika seseorang ingin menegak-
kan haknya atas tanah itu lebih lama daripada
yang dianggap wajar oleh orang lain. Tonggol
harus memutuskan dalam kasus seperti itu. Di
ladang yang belum digarapnya sendiri, sese-
orang punya hak selama ia memanfaatkannya.

Jika seseorang ingin datang dan berkebun
dari desa lain, ia hanya perlu meminta izin ke-
pada pemimpinnya, tonggol. Ia tidak memba-
yar hak, tetapi khususnya orang asing diha-
rapkan untuk hidup dalam persahabatan dengan
tetangga dan membantu pekerjaan umum.

Orang Balantak tidak terbiasa dengan pe-
mindahan sebidang tanah saat pernikahan anak
laki-lakinya, atau menjualnya, seperti yang
biasa terjadi di kepulauan Banggai. Lahan tetap
menjadi milik masyarakat desa dan tidak dapat
dialihkan.

Semua tahu bahwa beras dibawa dari sela-
tan, melalui Banggai; oleh karena itu mereka
selalu mengarahkan diri ke selatan ketika
memanggil roh-roh padi. Padi disebut pae; jali-
jali (Coix agrestis) disebut koruron; jewawut
(Setaria italica) disebut paroyan. Ubi (uwi) dan
talas (ombulon) juga ditanam. Mereka tidak
pernah mengenal sawah. Ini tidak ditata sampai
setelah kedatangan Pemerintah.

Rasi bintang yang menjadi pusat perhatian
orang Balantak untuk membuka ladang adalah
sabuk Orion, mian motolu ‘tiga orang.’
Pleiades disebut mian badaan ‘jumlah orang
yang banyak,” dan Sirius disebut pakawai.
Namun, sabuk Orion-lah yang diamati. Ketika
Orion berada di tengah langit sekitar pukul 7
malam, mereka mulai bekerja di ladang. Jika
mereka menunggu lebih lama, padi tidak akan


https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2024/04/Kruyt-1931-Vosten-1.pdf

berhasil. Saya belum menemukan cerita bahwa
bintang-bintang dulunya adalah manusia.

Mereka telah lama menentukan sendiri di
mana mereka akan menggarap ladang. Ketika
mereka mulai, mereka terlebih dahulu mem-
bawa sesaji pinang ke dalam rumah untuk lelu-
hur keluarga. la disebut pilogot di kepulauan
Banggai, di Balantak mereka menyebutnya
pololo’. Mereka memanggil leluhur (Lamala:
moliwaa, Balantak: morobu)' dan memintanya
untuk menjaganya (si pemanggil) dengan baik,
sehingga burake 'na pae ‘roh padi’? tidak akan
membuatnya sakit.

Dikatakan bahwa burake ’na pae terdiri dari
satu keluarga: suami, istri, dan anak-anak; teta-
pi mereka tidak tahu seperti apa rupa mereka.
Babi tidak pernah dikorbankan untuk dewa
padi ini, atau untuk roh yang ditunjukkan
dengan nama din (jin) karena mereka berpen-
dapat bahwa roh-roh ini beragama Islam. Pada
hari sebelum menanam padi mereka menyem-
belih seekor ayam betina untuk burake 'na pae,
tetapi yang lain melakukannya setelahnya. Dari
kondisi isi perut burung tersebut mereka men-
coba mencari tahu apakah padi akan berhasil.
Jika ramalannya ternyata tidak menguntung-
kan, mereka menyembelih ayam betina lainnya
dan terus melakukan hal ini hingga mereka
membunuh ayam betina yang isi perutnya men-
janjikan sesuatu yang lebih baik. Ini disebut
mosilolowai burake’ (Dr. Kaudern menyebut-
nya batunu; namun kata ini memiliki arti umum
‘memanggang’). Tujuannya adalah untuk me-

! Balantak terbagi menjadi bagian barat, Lamala, dan
bagian timur, Balantak atau Pokobondolong. Orang-
orang Lamala juga menyebut diri mereka: kami, mian
Balantak. Sejauh yang dapat saya tentukan, hanya ada
beberapa perbedaan dalam hal bahasa. Jika Balantak
disebutkan di samping Lamala, itu merujuk ke bagian
timur. Jika digunakan sendiri, itu merujuk ke seluruh
lanskap.

2 Di Balantak, nama burake digunakan untuk kategori

A.C. Kruyt

mastikan bahwa burake’na pae tidak akan
mengklaim layanan atau pemujaan masyarakat
sebelum tanaman berbuah. Sebelum mereka
mulai menanam, mereka terlebih dahulu men-
dirikan meja persembahan di ladang, yang
disebut pino ‘'unan (Dr. Kaudern menulis tipuu-
nian; ini tidak benar). Burake 'na pae dikatakan
hidup di sana untuk merawat padi.
Orang-orang takut pada roh padi karena roh
ini dapat dengan cepat membuat seseorang
sakit. Jika sebagian padi di ladang terbakar,
betapapun kecilnya, roh ini akan menjadi sang-
at marah. Hal yang sama terjadi ketika orang-
orang memotong batang atau dahan pohon
dengan marah. Burake 'na pae memiliki bebe-
rapa budak, yang disebut tapuare. Dalam kasus
yang serius, dewa padi mengirim mereka kepa-
da pelanggar untuk membunuhnya. Tapuare ini
tidak disembah seperti yang dikatakan Kaudern
dalam I Celebes Obygder II, bab II (laporan di
sana, bahwa Tapuare menyerupai dewi padi
Lise di Onda’e, membuat orang berasumsi
bahwa di sini fapuare ini telah ditukar dengan

burake’na pae; anggapan yang saya putuskan
sebelumnya, bahwa fampuare milik Kaudern
berarti tumpuare ‘pemilik padi,” ternyata tidak
benar).

Ketika roh padi kehilangan kesabarannya, ia
harus didamaikan dengan persembahan, yang
disebut tambo. Namun roh-roh jahat ini kehi-
langan kesabarannya karena berbagai pelang-
garan kecil terkait penggunaan ladang dan me-
reka membuat orang-orang sakit. Oleh karena

roh yang tinggal di ladang, di tepi pantai, di pohon, di
pegunungan. Misalnya, konon di gunung Tompotika
hiduplah seorang burake yang perkasa. Di antara
orang Saluan, yang terkait dengan mian Balantak,
buhake adalah nama umum untuk roh yang, antara
lain, merasuki para dukun. Di antara penutur bahasa
Bare'e, wurake adalah roh udara yang membantu para
dukun wanita dalam upaya mereka memperoleh
kekuatan hidup bagi orang sakit dari penguasa
surgawi.


https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/30

Budidaya Padi di Balantak (lengan timur Sulawesi)

itu mereka selalu merasa takut terhadap orang-
orang jahat itu dan meminta bantuan dari roh
pelindung keluarga untuk melindungi diri
mereka dari serangan-serangan mereka yang
tak terlihat.

Setelah bantuan mereka diminta, pekerja
tersebut berjalan menuju tanah yang akan diga-
rapnya. la menutup telinganya dengan dedaun-
an karena ia tidak boleh mendengar suara
burung; jika demikian, ia harus pulang. Ia juga
melakukan hal ini ketika ia menemukan tikus
mati, burung mati, atau hewan mati lainnya
dalam perjalanannya; atau ketika pohon tum-
bang menutupi jalan yang dilaluinya. Di rumah,
ia menyembelih seekor ayam untuk leluhur
keluarga tersebut dan mempersembahkan pi-
nang sehingga roh dapat mengatur urusan
dengan burake’na pae dan tidak akan terjadi
kejahatan bagi orang tersebut. Pengorbanan ini
untuk mencegah kejahatan disebut mangawau-
wau, yang berarti ‘melakukan, membuat.” Ke-
esokan harinya, ia pergi dan mencoba perun-
tungannya lagi.

Jika sekelompok kepala keluarga telah sepa-
kat untuk membuka ladang mereka bersama,
lahan tersebut dibagi terlebih dahulu dan tanda
dibuat di pohon-pohon yang menandai sebera-
pajauh ladang masing-masing orang akan men-
capai. Dalam kelompok seperti itu tidak ada
pemimpin yang dipilih seperti yang dilakukan
di banyak daerah di Sulawesi; tetapi mereka
mengatur dan membagi pekerjaan di antara
mereka sendiri. Ketika bagian-bagian yang
akan digarap setiap orang untuk dirinya sendiri
telah ditandai, setiap orang pergi ke suatu
tempat di lahannya dan membersihkannya dari
gulma dan pohon-pohon kecil. Ketika mereka
menggarap ladang untuk pertama kalinya, tidak
ada perhatian yang diberikan pada tanda-tanda;
hanya ketika ditemukan tanaman merambat
yang melilit, ini memiliki makna: jika lingkar-
an yang dibentuk oleh tanaman merambat itu

192

bulat, ini berarti ladang itu akan menghasilkan
banyak padi; jika lingkarannya pipih, ini adalah
tanda bahwa pekerja yang ingin menjadikannya
ladang akan segera mati kecuali dia mengambil
ladang lain sebagai gantinya.

Pekerja tidak melepaskan gumpalan dari tel-
inganya sampai ia pulang dari membuka la-
dang. Keesokan harinya dihabiskan untuk
mengumpulkan makanan yang diperlukan agar
dapat menghabiskan beberapa hari berikutnya
tanpa gangguan untuk mengerjakan tanah lebih
lanjut.

Burung yang paling penting adalah dee
(Poso: tekateka, Phoeni-cophaeus calyorin-
chus); jika burung itu mengucapkan e, e, e, e!
dengan terputus-putus, ini memiliki arti yang
tidak baik. Jika burung itu berteriak ke, ke, ke!,
orang-orang dapat beristirahat. Setelah pekerja-
an di ladang berjalan, teriakan burung hantu,
koang, juga dihiraukan. Suara yang paling baik
yang dapat dikeluarkannya adalah ketika ia
membiarkan teriakannya terdengar lima kali di
sisi kanan dan tiga kali di sisi kiri: dalam hal itu
manusia dapat mengharapkan panen yang me-
limpah! Jika burung itu terus memanggil, ini
sangat tidak baik. Ini mungkin berarti bahwa
pemilik ladang harus mati pada tahun itu. Ke-
mudian, saat kembali ke rumah, merecka men-
coba meniadakan pengaruh buruk dari teriakan
tersebut dengan mempersembahkan kurban,
mangawauwau, kepada leluhur, sehingga ia
dapat menggandakan kekuatannya untuk
melindungi orang yang terancam.

Teriakan burung yang tidak menyenangkan,
yang darinya kejahatan berkembang disebut
mambara ‘yang membawa malapetaka.” Selain
mangawauwau yang baru saja disebutkan, me-
reka dapat membunuh seekor anjing sehingga
kejahatan yang mengancam (mambara) dapat
memengaruhi anjing, bukan manusia, sebagai-
mana yang mereka ungkapkan. Anjing harus
membuat kejahatan tidak berdaya. Pembunuh-



an anjing ini disebut mompepas.

Setelah selesai menyiangi dan memotong
rumput liar serta semak belukar (pekerjaan
seperti ini disebut sumapar), mereka mulai
menebang pohon, mantara’i. Tidak ada yang
perlu diperhatikan secara khusus untuk peker-
jaan ini. Bisa saja mereka menebang pohon
raksasa di hutan selama dua atau tiga hari tetapi
pohon itu tetap tidak mau tumbang. Kemudian
mereka berpikir: mungkin ada yang salah
dengan pohon ini; mungkin pohon itu punya
pemilik (ada roh yang tinggal di dalamnya). Di
rumah, pekerja itu berbicara lagi dengan
leluhur (pololo’; moliwaa) dan meminta cam-
pur tangannya untuk membujuk pemilik pohon
itu agar pergi, atau mengambil apa yang
mencegah pohon itu tumbang. Seperti di antara
semua masyarakat Indonesia, penduduk Balan-
tak paling memuja pohon beringin (tampa-
rang). Mereka menyebut roh yang tinggal di
dalamnya sebagai sangke. Mereka juga tinggal
di pohon-pohon besar yang ditumbuhi banyak
anggrek. Anak-anak khususnya harus waspada
terhadap roh-roh ini karena mereka mudah
jatuh sakit karena pengaruh makhluk-makhluk
tak kasat mata ini. Meskipun demikian, orang-
orang juga menebang pohon-pohon seperti itu.

Agar kayu cepat kering, cabang-cabang
dipotong-potong; ini disebut monsoso. Sebe-
lum mereka melanjutkan untuk membakar
kayu (monsuap), leluhur terlebih dahulu diajak
bicara (moliwaa). Mereka meminta campur
tangannya agar kayu dapat terbakar dengan
baik. Api yang dimaksudkan untuk membakar
kayu harus dibuat baru. Sekarang mereka
melakukannya dengan batu api dan sepotong
baja, sambil menyalakan percikan api dengan
sedikit kayu bakar dari pohon aren. Batu api
dan baja ini disebut kaluli. Jika mereka tidak
memilikinya, maka mereka menyalakan api
dengan pecahan tembikar keramik (dari mang-
kuk keramik) dan sepotong bambu kering

A.C. Kruyt

(lambangan, Bambusa longinodes). Korak api
seperti itu disebut lean (berdasarkan tembikar
keramik, yang memiliki nama yang sama).
Mereka juga mengenal gergaji api: bilah bambu
kering digergaji dengan cepat maju mundur
dalam alur di sepotong bambu. Membuat api
dengan cara ini disebut mongkokor. Selain itu
mereka membuat api dengan mengebor, mo-
miol; poros, serta papan tempat poros diputar
maju mundur, terbuat dari kayu saro.

Hal terakhir yang harus dilakukan di ladang
sebelum mereka dapat melanjutkan menanam
adalah rumakat; kemudian cabang-cabang
yang belum terbakar ditumpuk dan dibakar.
Setelah tanah dibersihkan, mereka menentukan
hari penanaman padi.

Telah disebutkan di atas bahwa orang-orang
mempersembahkan kurban kepada burake 'na
pae, roh-roh padi, dan bahwa sebuah meja per-
sembahan didirikan untuk mereka. Isi perut
ayam yang disembelih pada kesempatan ini
diselidiki (momile kompona manu). Tanda
yang sangat baik adalah ketika usus terlihat,
yang membengkok di sudut yang tajam.
Mereka juga membaca dari posisi usus apakah
pemilik ladang dan keluarganya akan makmur
atau tidak pada tahun itu. Jika ayam betina tidak
meramalkan dengan baik, mereka mengambil
satu lagi dan jika perlu ini diulang hingga
ketiga kalinya; orang-orang yang lebih kaya
membunuh lebih banyak ayam. Setelah penye-
lidikan, isi perut dibuang dan ayam betina
dimakan.

Pagi-pagi sekali pada hari ketika padi akan
ditanam, pemilik ladang atau istrinya pergi ke
meja sesaji, pino unan, di ladang. Telinganya
telah ditutup dengan gumpalan. Di sana ia ber-
bicara (moliwaa) kepada burake’na pae, dan
meminta roh untuk datang dan tinggal di meja
sesaji. Sebelum ia menyampaikan permintaan
ini, ia menghitung dari satu sampai sembilan,
kemudian dari satu sampai enam dan akhirnya



Budidaya Padi di Balantak (lengan timur Sulawesi)

dari satu sampai tiga. la kemudian menusuk
tiga atau enam lubang di tanah di sekitar tempat
sesaji dalam keheningan dan menaburkan
benih. Ketika melakukan ini ia tidak perlu me-
mejamkan mata. Setelah upacara ini ia kembali
ke rumah. Begitu hari cerah, laki-laki dan
perempuan pergi dan menanami ladang: laki-
laki membuat lubang di tanah (montudak)
dengan cacahan mereka (potudak), dan perem-
puan mengikuti mereka, menaruh (monguu)
beberapa butir beras ke dalam setiap lubang.
Benih padi disebut pae lumpane, yaitu padi
yang sudah diirik karena bulir padi sudah ter-
injak-injak (atau lebih tepatnya: tergesek) dari
tangkainya dengan kaki. Buah sirih dan buah
pinang ditaruh di setiap keranjang (basung)
berisi benih padi. Saat benih diberikan kepada
ibu-ibu yang menjatuhkannya ke dalam lubang,
tidak ada yang memperhatikan.

Selama benih belum tumbuh, daging anoa
(balulang) tidak boleh dibawa ke ladang. Bah-
kan orang yang sudah memakan daging ter-
sebut di tempat lain pun harus menjauh dari
ladang (seperti orang Saluan, orang Balantak
biasa memelihara anoa hidup).

Ada yang membuat pagar di sekeliling
ladang (mambala), ada yang tidak melakukan-
nya. Penyiangan di tanah di antara tanaman
padi disebut rumau.

Dalam melakukan semua jenis pekerjaan ini
hari-hari dalam sebulan (hari bulan) diperhati-
kan karena orang harus berhati-hati untuk tidak
melakukan kerja lapangan pada hari-hari yang
dilarang bagi keluarga. Nama-nama hari (ma-
lam) adalah: gora ’ion, kopinduana, torotoluna,
taraparapaatna, pirilima’na, toronomna, piri-
pitu’na, parawalu’na, pirisio’na, piripompu-
lo’na, kama’asana, timumun, malai, toposuur,
tumba, warani (bulan purnama), kobinsiran,
katumbe, kasoa, tumangara, olot, kumoto,
koliu, ola, mantatar, tu’or, ole mola, poso,
lalom, lalom, dua hari bulan gelap.

194

Sebagaimana yang biasa dilakukan di antara
masyarakat di Sulawesi, hari-hari pada paruh
pertama bulan dihitung; vokal awalan ordinal
berubah sesuai dengan vokal kardinal.

Sejak saat itu tidak ada lagi tanggal tertentu
yang ditetapkan sebagai hari terlarang karena
nama hari atau kekhasan posisi bulan yang
menyebabkannya. Sebaliknya, setiap keluarga
memiliki hari-hari yang tidak diperbolehkan
untuk bekerja di ladang yang berbeda-beda.
Yaitu, hari-hari ketika ayah, ibu, atau anak dari
keluarga tersebut meninggal. Jika mereka tidak
peduli, tanaman akan rusak oleh babi atau tikus.
Hubungan antara orang yang meninggal dan
bentuk penampakannya (tikus, babi) sangat
jelas di sini. Disebutkan dengan jelas bahwa
tikus adalah jiwa orang yang meninggal.
Mereka dikirim oleh roh bumi, tombolo tano.
Kemudian mereka membentangkan daun pi-
sang di tepi ladang yang di atasnya diletakkan
nasi kering dan daging ayam dan sementara itu
roh bumi dipanggil (moliwaa) untuk memin-
tanya memanggil kembali tikus-tikus itu. Se-
lain itu, mereka membantu diri mereka sendiri
dengan memasang perangkap dan memasang
jerat.

Jika burung padi (pereet) mengganggu me-
reka, mereka mungkin tidak mengusirnya
karena kalau tidak, lebih banyak lagi yang akan
datang. Namun, di mana-mana di ladang, mere-
ka menanam batangan lem untuk menangkap
sebanyak mungkin.

Jika ada penyakit pada tanaman, cara yang
biasa dilakukan untuk mengatasinya adalah
dengan mengikat daun dari sejumlah tanaman.
Mereka kemudian menyalakannya, dan dengan
tanaman itu mereka berjalan di antara tanaman,
dengan harapan dapat mengusir penyakit ter-
ebut. Setelah mengasapi tanaman, tidak se-
orang pun — bahkan pemiliknya — boleh
datang ke ladang selama tiga hari. Jika sebagian
besar tanaman yang ditanam tidak tumbuh,



mereka bertanya-tanya apa alasannya; kemu-
dian mereka memanggil seorang dukun
(bolian) yang melalui ramalan, momulos, harus
menemukan penyebab kemalangan ini. Dukun
itu datang, meletakkan satu tangan di atas
tangan yang lain, meniup di antara mereka dan
menggosokkannya satu sama lain. Sementara
itu, ia bergumam dan bertanya kepada roh-roh
padi (burake’na pae) apakah mereka telah
mencegah benih tumbuh. Kemudian ia mele-
takkan jengkal tangan kanannya di lengan
kirinya: ujung jari kedua jari tengah diletakkan
tepat di atas satu sama lain dan kemudian ia
mengukur ke atas: ia meletakkan jengkal tiga
kali dan kemudian mengukur kembali; jika
dengan jengkal kedua ujung jari tengah men-
capai pangkal tangan maka jawabannya adalah
negatif; jika mencapai lebih jauh (di atasnya),
maka jawabannya adalah ya. Dalam kasus
pertama, dukun melanjutkan penyelidikannya
dan bertanya apakah orang mati adalah penye-
babnya; atau roh-roh bumi. Ketika mereka
telah memperoleh kepastian tentang hal ini,
mereka mempersembahkan kurban kepada
leluhur di rumah (mangawauwau). la diminta
untuk memanggil dewa padi dan segala macam
roh (din) dan memohon kepada mereka untuk
tidak menghambat pertumbuhan tanaman. Jika
peramal telah menunjukkan bahwa memang
burake'na pae telah menyebabkan kejahatan
maka terjadilah roh padi menampakkan diri
kepada dukun dan meminta seekor kambing
sebagai persembahan; ia kemudian menam-
bahkan warna hewan itu.

Dahulu kala, jika tampaknya ada bahaya
kegagalan yang cukup besar, mereka terkadang
menyeberang ke Banggai untuk mengambil air
dari Boneaka, salah satu balakat, tempat suci,
untuk menyiram tanaman dengannya (Lihat
“De Vorsten van Banggai,” Koloniaal Tijd-

schrift, 1931). Penguasa Banggai sendiri tidak
ada hubungannya dengan pertanian di antara

A.C. Kruyt

orang-orang Balantak. Mereka tidak pernah
meminta obat atau berkat untuk tanamannya. la
juga tidak pernah memberikan beras kepada
kelompok yang datang dan membawa pajak,
ruru, kepadanya, seperti yang terkadang dila-
kukan oleh beberapa penguasa di Sulawesi;
beras tersebut kemudian dicampur dengan
benih untuk membuatnya lebih kuat.

Jika padi gagal, ini dianggap sebagai bukti
bahwa mereka telah membuat marah burake 'na
pae dengan satu atau lain cara. Mereka berjanji
untuk menyembelih persembahan perdamaian
(tambo) bagi mereka. Pada waktu yang tepat,
sebelum mereka memulai dengan ladang baru,
mereka menyembelih seekor kambing dan
sejumlah ayam untuk mereka. Bila padi sudah
masak, hari ditentukan kapan mereka akan
mulai memotong. Pagi-pagi sekali hari itu,
sekitar pukul 4 pagi saat alam masih sunyi, ibu
rumah tangga pergi ke ladang dan dari tempat
yang sembarangan memotong tiga tongkol
padi. Ia meletakkannya di batang pohon dan
menutupinya dengan daun pohon. Pekerjaan ini
disebut mongolo’i ‘memulai’; ketiga tongkol
padi itu disebut pongolo’ ‘awal’. Kemudian ia
kembali ke pondok kebun.

Ketika fajar menyingsing, semua orang
yang ditunjuk untuk memanen atau yang mena-
warkan diri untuk memanen, keluar untuk
memanen. Mereka mulai dengan memotong
padi di sepanjang sisi, terus menerus dari kanan
ke kiri, semakin dalam ke ladang. Semua
pemanen memiliki keranjang kecil (kelenun)
yang tergantung di pinggang mereka. Di kele-
nun wanita pemimpin panen ada bungkusan
kecil berisi obat panen, yang disebut botur. Di
keranjang-keranjang ini, para wanita pemotong
meletakkan tongkol padi yang tidak memiliki
batang dan karenanya tidak dapat diikat
menjadi satu. Tongkol padi seperti itu disebut
runtop.

Pisau yang digunakan untuk memotong


https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2024/04/Kruyt-1931-Vosten-1.pdf

Budidaya Padi di Balantak (lengan timur Sulawesi)

tongkol padi disebut kalapini; bentuknya sama
dengan yang digunakan di Poso dan sebagian
besar daerah lain di Sulawesi Tengah. Mereka
yang membantu memanen menerima dua ikat
besar beras sebagai pembayaran yang disebut
timpa, sedangkan ikat lainnya yang berukuran
normal disebut puut. Setiap orang mengikat
sendiri batang-batang padi yang dipotong men-
jadi ikatan-ikatan, dan meletakkannya di
tempat-tempat terbuka yang dibuat dengan cara
menginjak-injak jerami. Jadi ikatan-ikatan itu
dibentangkan di seluruh ladang. Baru setelah
seluruh ladang dipanen, ikatan-ikatan itu
dikumpulkan untuk dikeringkan. Ketika padi
sudah kering, mereka menumpuknya; tumpuk-
an seperti itu disebut dompu (Bare’e: dompu
‘kelompok, kerumunan, kawanan”).

Orang-orang tidak terbiasa dengan peng-
gunaan bahasa panen ketika berbicara, mereka
juga tidak tahu lagu-lagu panen.

Ketika sekitar setengah dari ladang telah di-
panen, pemilik ladang pergi ke hutan untuk
mengumpulkan berbagai jenis daun yang ber-
fungsi sebagai obat. Dari daun-daun ini ia
membuat sebuah bungkusan dan juga mem-
bungkus sebuah batu di dalamnya. Bungkusan
ini disebut botur seperti bungkusan yang dise-
butkan sebelumnya di dalam keranjang pemim-
pin perempuan. la meletakkan bungkusan ini di
antara tiga rumpun padi yang sebelumnya
ditanam di sekitar meja sesaji (pino unan),
tempat tinggal burake’na pae. la mengikat
rumpun-rumpun ini dengan kuat ke meja. Se-
telah itu di samping rumpun-rumpun itu ia
mendirikan sebuah rumah mini yang berdiri di
atas empat tiang dan dilengkapi dengan dua
lantai, satu di atas yang lain. Di setiap lantai ia
meletakkan empat ikat kecil padi dan kemudian
ia meminta roh-roh padi untuk menetap di
dalamnya.

Pada saat yang sama, mereka menggantung-
kan empat ikatan kecil ini di dinding gubuk

196

kebun atau di dalam rumah (jika ladang tidak
terlalu jauh dari desa). Ikatan-ikatan ini tidak
diberi nama. Terakhir, mereka memotong tong-
kol padi yang telah diikat dengan meja sesaji
(pino 'unan). Kemudian, ikatan ini dibuat men-
jadi satu dengan delapan ikatan kecil dari
rumah burake. Ikatan ini dan empat ikatan kecil
yang telah digantung di dinding gubuk atau
rumah diletakkan di keranjang (kelenun), dan
diikat ke kasau sehingga tikus tidak dapat men-
jangkaunya karena masih beberapa hari lagi
sebelum pesta panen dirayakan dan padi telah
disimpan di lumbung. Sebelum pesta ini ber-
langsung, orang-orang belum boleh makan dari
padi yang baru.

Setiap keluarga (kadang-kadang orang lain
bergabung) merayakan hari pertama dari dua
pesta panen untuk diri mereka sendiri; ini
disebut mangkaan pae u’uru ‘makan nasi
baru.” Untuk tujuan itu, para lelaki dari
keluarga itu pergi memancing dan berburu
untuk mendapat-kan jumlah daging yang
diperlukan untuk menyiapkan makanan. Para
wanita menumbuk sebagian dari beras baru; ke
dalamnya ditam-bahkan padi yang baru saja
dipotong di pinu’unan. Selama pekerjaan ini
tidak ada adat istiadat tertentu yang dipatuhi.
Selalu perlu ada seorang dukun (bolian) di
pesta itu karena ia menyembelih ayam untuk
mengetahui dari isi perutnya seperti apa masa
depan keluarga itu. Dukun juga yang membuat
empat bungkus nasi yang sangat kecil saat
makanan itu dimasak; ia menyelipkan salah
satunya di antara bilah-bilah lantai; yang kedua
ia letakkan di atap; yang ketiga ia letakkan di
dekat perapian dan yang keempat ia taruh di
keranjang (kelenun) yang di dalamnya
diletakkan tongkol-tongkol dari tiga rumpun
padi yang baru dipotong. Mereka me-lakukan
ini, kata mereka, untuk mencegah orang jatuh
sakit. Kemudian ia menyiapkan beberapa
makanan di atas daun pisang: nasi, daging dan



hati ayam. la meletakkan daun berisi makanan
itu di tempat piring persembah-an untuk leluhur
keluarga itu berada. Ia me-nambahkan
beberapa ikatan padi yang sangat kecil, dan
mengikat seekor ayam betina hidup di sana.
Tempat itu telah dihias dengan bunga dan
dedaunan.

Kemudian dukun menyapa (moliwaa) lelu-
hur dan roh-roh (burake, din), memberi tahu
mereka tentang tujuan perayaan dan meminta
mereka untuk terus memberkati keluarga. Ia
mengakhiri dengan: "Mari makan!" Setelah ini,
acara makan pun dimulai; tetapi sebelum me-
reka memakannya, setiap orang mengoleskan
beberapa butir beras ke perutnya untuk
mencegah sakit perut akibat makanan baru
(dalam bukunya I Celebes Obygder, 11, bab 11,
Dr. Kaudern menyebut pesta ini mansai

kelenun; tidak ada informan yang mengenal
ungkapan ini; mungkin pesta panen besar
mansa'ei disamakan dengan pesta rumah
tangga pertama).

Ketika semua keluarga dari komunitas desa
yang sama telah menyelesaikan pesta rumah
tangga mereka, pesta panen besar pun dimulai.
Pada saat ini burake'na pae diberi izin untuk
kembali ke tempat tinggal mereka, yaitu "di
seberang laut." Pesta ini disebut mansa'ei di
bagian barat daerah ini (Lamala), momosu'i di
bagian timur. Ada beberapa perbedaan dalam
pelaksanaannya. Di Mantok, tempat saya mem-
peroleh sebagian besar informasi, setiap keluar-
ga menyiapkan tabung bambu kecil berisi beras
yang ditumbuk dan dihiasi dengan daun kelapa
muda. Tabung seperti itu disebut boyo (woyo,
wolo, bolo adalah kata-kata yang sering muncul
untuk ‘bambu’ dalam bahasa Sulawesi). Me-
reka mengumpulkan wadah-wadah ini di salah
satu rumah besar di desa tempat makan ber-
sama diadakan yang merupakan pengulangan
dari pesta rumah tangga. Ini disebut momboyoi
‘menyediakan boyo.’

A.C. Kruyt

Setelah makan, setiap orang yang mampu
pergi ke pantai. Setiap desa di pegunungan
memiliki tempat sendiri untuk itu. Dengan cara
ini orang-orang dari Mantok pergi ke Bugin
(sebuah tempat di dekat Sobol, yang sekarang
telah menjadi pusat perdagangan yang cukup
penting tempat perahu paket singgah setiap
bulan). Di dekat Bugin, pantai ditutupi dengan
hutan bakau (tongke). Di tengah hutan pantai
ini, didirikan sebuah batang pohon kecil deng-
an banyak cabang. Cabang-cabangnya dilucuti
daunnya. Wadah bambu digantung di cabang-
cabangnya, masing-masing bersama dengan
buah sirih dan pinang. Pohon ini juga disebut
tongke. Selain itu, lima belas ekor ayam betina
hidup dilepaskan. Burung-burung itu menyebar
di antara hutan bakau dan dalam banyak kasus
mati di sana.

Di antara rombongan itu ada sekelompok
lima dukun (bolian) yang mengatur segalanya,
dan yang, ketika pohon dengan wadah bambu
sudah siap, memberikan pidato kepada bura-
ke’na pae. Dalam pidato itu mercka memberi
tahu roh-roh bahwa sekaranglah saatnya yang
tepat bagi mereka untuk kembali ke negara me-
reka; masyarakat telah menyediakan barang-
barang untuk mereka bawa; dan selain apa yang
telah dipersembahkan kepada mereka, mereka
juga harus membawa serta semua penyakit dan
masalah yang menyiksa masyarakat. Ketika
pada tahun berikutnya mereka melihat asap
mengepul dari kayu ladang baru yang dibakar,
mereka harus bergegas kembali ke Balantak. Di
akhir upacara, diadakan makan malam di
pantai, sebagai jamuan perpisahan bagi roh-roh
burake. (Dr. Kaudern diberi tahu bahwa di
bagian negara ini, kurban dipersembahkan
kepada roh-roh padi di atas tampi beras (ikiran)
sebagai bentuk proa; mereka tidak tahu apa pun
tentang hal ini di Mantok dan mereka juga tidak
pernah mendengarnya.)

Di bagian timur negara itu, orang-orang me-


https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/30

Budidaya Padi di Balantak (lengan timur Sulawesi)

nyiapkan sebuah perahu tempat wadah-wadah
bambu itu dikumpulkan. Perahu ini dibawa ke
pantai lalu didorong ke laut agar hanyut, setelah
roh-roh padi itu dibujuk seperti yang dijelas-
kan. Dr. Kaudern beruntung karena selama
kunjungannya ke Balantak pada tahun 1919
mereka sedang merayakan pesta panen. la
menceritakannya:

“Di desa Binuntik, Kalibambang, Lonas,
Londo, Sepe, Balantak dan Gobe, di setiap
tempat sebagai bagian dari momosui mereka
membuat perahu sepanjang sekitar tiga
meter dari pelepah daun sagu, duangan
kalawi (perahu yang terbuat dari pelepah
daun sagu). Bentuknya seperti perahu Ter-
nate dan diisi dengan beras yang telah di-
siapkan dengan berbagai cara: terutama
tumpukan ketupat 3 ... Seorang dukun atau

Desa Kalimbambang di Lamala. Di latar depan,
ada kapal dari pelepah daun sagu, yang diguna-
kan pada festival padi momosui. Wereldmuseum
Swedia. (Kaudern gambar 106)

198

dukun wanita memanggil Tampuare dan
menyatakan di hadapan roh bahwa panen
padi telah berhasil dan bahwa ia sekarang
dapat kembali ke tempat tinggalnya dengan
damai. Orang-orang tidak tahu di mana
tempat tinggalnya. Makanan di perahu dan
di tampi dimakan dan perahu disimpan
sampai pesta tahun depan.”

Gambar perahu diperlihatkan kepada kita
pada gambar 106 dari karya Dr. Kaudern.

Orang-orang memakan sendiri muatan
perahu dan menyimpan perahu untuk tahun
berikutnya jelas merupakan perubahan yang
dilakukan di bawah pengaruh agama Kristen.

Beras tidak boleh disimpan di lumbung
(alang) hingga setelah mansa’ei (momosui).
Lumbung seperti itu (lihat gambar 108 dan 113
dalam jilid II karya Kaudern) sangat mirip
dengan lumbung yang digunakan di Poso.
Dalam kebanyakan kasus, beberapa keluarga

Gambar 108. Lumbung padi atau lumbung padi di
Desa Lonas di Lamala. Wereldmuseum Swedia.
(Kaudern gambar 108)



https://collections.smvk.se/carlotta-vkm/web/object/1329955;jsessionid=4PQDOuRgmdy2T0mMEeND92FqvfoUwoPgATHIeiFD.webcarl03
https://collections.smvk.se/carlotta-vkm/web/object/1329955;jsessionid=4PQDOuRgmdy2T0mMEeND92FqvfoUwoPgATHIeiFD.webcarl03
https://collections.smvk.se/carlotta-vkm/web/object/1332742

Rangka gudang padi pada dua tiang. Lamala.
(Kaudern gambar 108)

memiliki lumbung bersama. Ruang di dalam-
nya telah dibagi menjadi beberapa bagian, di
mana setiap orang dapat menyimpan berasnya
sendiri. Ketika masuk, botur, bungkusan rem-
pah-rempah yang tergeletak di antara rumpun-

A.C. Kruyt

rumpun yang diikatkan di sekitar tempat sesaji,
diletakkan di lantai dan bundelan-bundelan
ditumpuk di atasnya. Ketika beras telah disim-
pan dan lumbung terkunci, lumbung hanya
boleh dibuka ketika seseorang datang untuk
membeli beras, betapapun sedikit jumlahnya,
seharga sepiring atau beberapa meter kain
katun. Semua anggota keluarga yang memiliki
lumbung boleh masuk ke dalam dan mereka
tidak perlu berpakaian dengan cara khusus.
Lumpang padi disebut ndula-ndulan (lihat
gambar 98 dalam jilid II karya Kaudern), dan
alu disebut pomeso, jadi kata-kata yang sangat
berbeda dari kata-kata yang biasa digunakan di
seluruh Sulawesi. Orang-orang suka menum-
buk dengan alu di dalam lumpang yang kosong
dengan irama tertentu. Ini disebut meteendu.
Hiburan ini tidak terbatas pada saat akhir

Wereldmuseum Swedia. (Kaudern gambar 98)

Pria menyekop padi untuk festival panen di Sukon. Di latar depan sebelah kanan Anda dapat melihat seikat beras.

s a™5. -



https://collections.smvk.se/carlotta-vkm/web/object/1329173

Budidaya Padi di Balantak (lengan timur Sulawesi)

panen; mereka sudah memulainya saat padi
tumbuh, dan menghentikannya saat pesta panen
telah dirayakan, dan arwah padi telah dipu-
langkan.

Tidak banyak aturan yang dipatuhi dalam
memasak dan makan seperti yang terjadi di
Poso, misalnya. Makan nasi dari tutup panci
atau dari saringan (piisan) tidak dilarang. Di
antara daun-daun pohon, tidak ada yang tidak
boleh digunakan untuk membungkus nasi, dsb.
Namun, di Balantak, juru masak selalu memas-
tikan bahwa sendok nasi (aru) atau centong
(leang) tidak pernah dibiarkan berdiri di dalam
panci setelah digunakan. Akibatnya, jika ada
orang yang bermaksud jahat kepada kita
dengan ilmu hitam, batin kita tidak akan cukup
kuat untuk menolaknya; atau jika ada orang
yang bermaksud membunuh kita, kita pasti
akan terkena tombaknya.

Bibliografi

Kaudern, Walter. 1921. / Celebes Obygder. 2
volumes. Stockholm: Bonniers.

Kruyt, Alb. C. 1931. De vorsten van Banggai.
Koloniaal Tijdschrift 20: 505-528, 605—
624.

Kruyt, Alb. C. 1933. Van leven en sterven in
Balantak (oostarm van Celebes). Tijdschrift
voor Indische Taal-, Land- en Volkenkunde
73: 57-95.

200


https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/article/view/130

