Hidup dan mati di Balantak (bagian timur Sulawesi)

Dr. ALB. C. KRUYT

ALB. C. KRUYT “Van Leven en Sterven in Balantak (Oostarm van Celebes)” Tijdschrift voor Indische Taal-, Land-

en Volkenkunde 1933 73 (1): 1-39

Perkawinan

Peraturan yang berlaku di To Balantak ten-
tang orang yang tidak boleh menikah karena
hubungan darah, sama dengan peraturan yang
berlaku di suku-suku lain di Sulawesi Tengah:
yang boleh menikah hanya orang-orang yang
seangkatan, termasuk sepupu pertama, baik
anak saudara laki-laki, anak saudara perem-
puan, maupun anak saudara laki-laki dan pe-
rempuan. Boleh menikah dengan saudara
perempuan ipar laki-laki; dengan cara ini dua
orang saudara laki-laki dapat menikah dengan
dua orang saudara perempuan. Akan tetapi
tidak diperbolehkan hidup bersama dengan dua
orang saudara perempuan dalam perkawinan
ganda. Hal ini dianggap sebagai semacam in-
ses. Jika seseorang bersalah melakukan hal
seperti itu maka pada zaman dahulu ia akan

dicambuk oleh orang-orang desanya dan semua
harta bendanya (baube) dirampas. Orang seper-
ti itu disebut tobangka, yaitu orang yang harta
bendanya dirampas. Setelah hukuman itu mere-
ka meninggalkannya dengan tenang jika ia
ingin melanjutkan hidupnya dengan kedua sau-
dara perempuannya seperti sebelumnya.

Inses disebut sele. Jika ini dilakukan dalam
tingkat terburuk (orang tua dan anak, kakak dan
adik) yang bersalah dimasukkan ke dalam bubu
besar yang terbuat dari rotan dan dibuang ke
laut; darah mereka tidak boleh tertumpah ke
tanah. Melakukan inses menyebabkan malape-
taka, moliu; terjadi hujan badai, yang menye-
babkan tanah tergenang; timbul retakan di
tanah, terjadi tanah longsor yang sangat besar.

Hal ini juga terjadi pada saat manusia baru
saja datang untuk hidup di bumi. Pada saat itu


http://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Kruyt-1933c.pdf

Hidup dan mati di Balantak (bagian timur Sulawesi)

tidak ada kemungkinan lain selain saudara laki-
laki dan perempuan saling menikah. Ketika
bumi terbelah akibat hubungan inses ini, para
leluhur manusia menjadi sangat marah. Kemu-
dian seorang wanita tua muncul dari dalam
bumi; wanita ini adalah Kele ‘Wanita’, dewi
bumi kita, dan dia memberi tahu anak-anak
manusia yang khawatir bahwa mereka harus
menyembelih seekor babi dan memasukkannya
ke dalam retakan bumi. Setelah mereka mela-
kukan ini, hujan lebat berhenti dan retakan itu
menutup sendiri. Dari pengalaman ini mereka
belajar bagaimana bertindak ketika inses kem-
bali dilakukan. Jika hujan terus-menerus dan
deras dan bumi terbelah, dukun memanggil
penguasa surga, Pilogot mola yang tinggal di
matahari dan memohon kepadanya untuk
mencegah malapetaka. Pada saat itu seekor
babi dikorbankan untuknya. Hal ini juga
dilakukan ketika seseorang jatuh sakit karena
tindakan inses yang buruk yang dilakukan oleh
orang lain, sesuatu yang dipastikan oleh dukun.

Bila paman dan keponakan atau bibi dan
keponakan menjalin hubungan, mereka tidak
langsung dibunuh tetapi diasingkan satu sama
lain: si lelaki dibawa ke desa lain dan si
perempuan ditoleransi dengan saudara-saudara
yang tinggal jauh. Jika keduanya mencari satu
sama lain lagi, hukuman mati dijatuhkan
kepada mereka.

Bila seorang laki-laki dan perempuan tidak
memiliki hubungan darah yang dekat tetapi
berasal dari generasi yang berbeda maka per-
kawinan dapat dilakukan setelah masalah ini
didamaikan. Upacara yang dilakukan untuk hal
ini disebut monsiput gogorong ‘melindungi
tenggorokan.’ Yaitu, mereka percaya bahwa
Pilogot mola menghukum inses dengan memo-
tong tenggorokan pelaku, atau anak-anak yang
dilahirkan oleh pasangan inses tersebut. Dalam
setiap kasus, dengan satu atau lain cara, Pilogot
mola mendatangkan malapetaka bagi para

166

pelaku. Pada kesempatan seperti itu, bukan
dukun melainkan pemimpin, tonggol, yang
memimpin upacara. Kerabat pelaku membawa
seekor ayam betina, dua keranjang kecil
(bobosekon) berisi beras dan sepotong kain
katun kepada tonggol. Kemudian, ia me-
manggil Pilogot mola dan memintanya untuk
mengambil apa yang dipersembahkan sebagai
persembahan perdamaian atas inses yang
dilakukan. Apa yang telah dibawa ke depan
adalah untuk pemohon. Para pelaku diolesi
dengan darah hewan kurban.

Cara normal dalam pernikahan (hukum per-
nikahan adat berubah setelah orang-orang ini
beralih ke agama Kristen) adalah bahwa si
pemuda tanpa sepengetahuan orang lain, pergi
dan tidur di rumah gadis itu. Ia harus berhati-
hati agar tidak ada yang melihatnya. Jika
hubungan itu diketahui oleh teman serumah,
mereka harus menikah.

Akan tetapi, mereka sendiri mengakui bah-
wa cara yang lazim dalam perkawinan adalah
dengan cara seseorang melamar anak perem-
puan mereka kepada orang tua si gadis. Dalam
tradisi Balantak, ayah atau ibu si pemuda mela-
kukan tugas ini. Si pemuda membawa serta
gelang tangan dari kulit kerang (buso) tetapi
tidak membawa pinang. Biasanya, orang yang
melamar bertanya apakah dia dapat membeli
ayam putih. Orang tua si gadis menjawab:
“Nanti kami informasikan, apakah kami men-
jualnya untuk Anda atau tidak.” Jika lamaran
diterima, si gadis menyimpan gelang tangan
tersebut; jika ditolak maka perhiasannya diba-
wa kembali. Gelang tangan ini disebut tako’i
‘yang digunakan untuk meminta sesuatu.’ Si
gadis selalu diminta pendapatnya tentang lama-
ran tersebut. Jika dia setuju, pernikahan biasa-
nya akan terjadi meskipun mungkin bukan
keinginan orang tua. Jika si gadis menolak
mentah-mentah untuk menikahi calon tersebut,
maka pernikahan itu pasti tidak akan terjadi.



Hal-hal lain yang ditentukan oleh hukum adat
guna meneguhkan pertunangan tidak diberikan,
tetapi berbagai hadiah seperti bahan makanan,
terutama dari hasil berburu dan memancing,
dipertukarkan di antara kedua keluarga.

Kadang-kadang gadis itu diculik, mampa-
marerekon. Hal ini terjadi ketika dia telah
memutuskan untuk menikahi seorang pemuda,
sementara orang tuanya terus menentang hu-
bungan tersebut. Pemuda itu menyembunyikan
gadis itu di suatu tempat yang jauh dari rumah-
nya. Sebab jika ayah atau saudara laki-lakinya
menemukan pasangan itu segera setelah kawin
lari, pemuda itu akan dicambuk dan gadis itu
akan dibawa pulang. Jika satu atau dua bulan
berlalu dan pasangan itu kembali dengan ren-
dah hati, maka mereka selalu diterima dengan
lapang dada karena tidak ada yang bisa dila-
kukan lagi mengenai masalah tersebut.

Jika gadis itu dilamar ketika padi masih di
ladang, mereka menunggu sampai setelah akhir
tahun padi untuk meresmikannya sehingga
ketika menyiapkan ladang baru, sang pria dapat
menyiapkan satu untuk dirinya dan istrinya
juga. Ketika kedua keluarga telah mencapai
kesepakatan tentang hari pernikahan akan dil-
angsungkan, kerabat dan teman-teman akan
diberitahu tentang hal ini. Keluarga pihak per-
empuan berkumpul di rumah orang tua untuk
membantu memasak sarapan pagi, keluarga
pihak laki-laki berkumpul di rumah pihak laki-
laki untuk ikut serta dalam prosesi, yang
dengannya mempelai pria diantar ke mempelai
wanita. Prosesi selalu dimulai saat hari mulai
gelap, antara pukul 7 dan 9. Anggota keluarga
yang lebih tua berjalan di depan, kemudian
mempelai pria datang, dan diikuti oleh keluarga
yang lebih tua, diikuti oleh anak-anak dan
pemuda. Pedang dan tombak mempe-lai pria

! Bila baranda di sini berarti balanda "Belanda", maka
kita mempunyai bukti lebih jauh bahwa penduduk
Balantak cenderung mengubah huruf 1 menjadi r,

Alb. C. Kruyt

dibawa oleh orang lain, sedangkan mas kawin
dibawa serta dalam prosesi.

Ketika mereka tiba di tangga rumah peng-
antin wanita, ada seseorang yang berdiri di sana
dan menghalangi arak-arakan untuk naik ke
atas. Setelah mereka memberikan parang, se-
helai kain katun, atau sesuatu yang serupa
kepada penjaga, barulah ia mengizinkan mere-
ka masuk ke dalam rumah. Di lantai atas, ada
seseorang yang menunggu para tamu untuk
menyiramkan air ke kaki mereka. Kemudian
mereka semua duduk dan pinang dibagikan.
Pinang ini pertama-tama diletakkan di hadapan
pengantin pria, kemudian ibunya dan kemudian
tamu-tamu lainnya tanpa memperhatikan pe-
sanan mereka. Pengantin wanita tidak ada di
sana; ia berada di ruangan lain.

Pernikahan disebut mensuo. Setelah mereka
selesai mengunyah dengan santai, mas kawin
dibawa ke depan. Mas kawin disebut pensuo,
dan secara praktis sama untuk semua orang;
itulah sebabnya tidak perlu ada diskusi tentang
hal itu sebelumnya. Dahulu mas kawin terdiri
dari barang-barang berikut: satu /ipa baranda’
(kain berwarna gelap); satu lipa bugis (kain
Bugis); satu saluar (celana panjang); satu
bakoko (parang); satu kotak kapur tembaga
(papo); satu pisau; dua jaket wanita yang ter-
buat dari katun hitam; dua mangkuk keramik
(mangko’ morikut) dan dua piring besar (lean).
Biasanya pemimpin, tonggol, hadir di sana. la
menerima hadiah dan memeriksa apakah se-
muanya ada di sana, setelah itu ia menyerahkan
barang-barang tersebut kepada keluarga.

Dalam perkawinan yang tidak memberikan
mas kawin, mereka mengatakan bahwa semua
anak yang lahir dari perkawinan itu akan
meninggal di usia muda.

Sementara tonggo! menyelidiki mas kawin,

sedangkan penduduk Banggai mengubah huruf r
menjadi i.

167



Hidup dan mati di Balantak (bagian timur Sulawesi)

kerabat pengantin wanita menanyakan segala
macam hal kepada orangtua pengantin pria. Hal
ini diperhitungkan dan persyaratan dipenuhi
sejauh mungkin tanpa terlebih dahulu mengu-
ranginya; ini disertai dengan banyak kebising-
an dan kegembiraan. Lipa baranda dan salah
satu dari dua jaket wanita dari mas kawin khu-
sus ditujukan untuk ibu pengantin wanita.
Begitu mas kawin diserahkan oleh fonggol
kepada keluarga, seorang bibi berdiri dan men-
jemput gadis itu dari kamar, tempat dia me-
nunggu sampai sekarang; mereka menyuruh-
nya duduk di depan pengantin pria. Duduk
dengan cara ini, berbagai kerabat yang lebih tua
menyampaikan segala macam peringatan kepa-
da mereka yang mereka butuhkan untuk kehi-
dupan pernikahan mereka. Setelah itu, makan
malam disajikan. Pengantin wanita duduk di
sebelah kanan pengantin pria; Setiap orang
memiliki keranjang sendiri berisi nasi dan lauk-
pauk di depannya dan makan dari keranjang itu.
Pasangan itu tidak makan dari satu keranjang,
atau saling menyuapi makanan. Acara makan
diperpanjang hingga fajar. Pada acara ini
orang-orang tidak menari, bernyanyi atau ber-
main. Saat fajar, para tamu kembali ke rumabh,
tetapi orang tua mempelai pria tinggal beberapa
hari lagi di rumah menantu perempuan mereka.
Selama tiga hari setelah dilangsungkannya
pernikahan, baik suami maupun istri tidak
diperkenankan pergi jauh dari rumah. Mereka
keluar rumah hanya untuk menggunakan toilet
dan mandi. Dikatakan bahwa mereka harus
mematuhi resep ini untuk mencegah semut atau
serangga lain menggigit atau menyengat mere-
ka. Sesuatu seperti itu akan menjadi doso,
membawa kejahatan; mereka akan jatuh sakit,
atau mereka akan mengalami kecelakaan.
Mereka mengatakan kepada saya bahwa di
Mantok ada cukup banyak pria dan wanita
belum menikah; mereka tidak dapat mengata-
kan apa alasannya. Memang pernah terjadi

168

bahwa pria berpakaian dan bertingkah laku
seperti wanita. Mereka menyebut orang-orang
seperti itu salabai. Di antara mereka ada yang
menjadi dukun. Namun, yang lainnya tidak.

Sudah adat bagi suami untuk tinggal ber-
sama istrinya selama sekitar tiga tahun dan
selama waktu tersebut ia melayani mertuanya.
Baru setelah masa tersebut mereka diperboleh-
kan membangun rumah sendiri. Suami harus
selalu menghormati mertuanya; ia tidak boleh
menolak untuk menaati perintah apa pun; ia
tidak boleh menggunakan peralatan makan
mereka, atau memasuki tempat tidur mereka,
atau menyebut nama mereka. Jika ia berlaku
tidak pantas terhadap mereka, ia dapat jatuh
sakit: perutnya akan terasa nyeri dan mengeras,
dan wajahnya akan menguning. Semua ini ada-
lah akibat dari kutukan yang akan menim-
panya; kutukan ini disebut mabuntus atau ma-
beeng. Jika mereka menduga bahwa menantu
laki-laki tersebut telah terkena kutukan tersebut
sebagai akibat dari sikap tidak hormatnya ter-
hadap mertuanya, suatu kejahatan yang biasa-
nya tidak disadarinya, maka ayah mertua men-
cuci siku dan lututnya dalam baskom berisi air,
dan mereka menyuruh menantu laki-laki ter-
sebut minum dari air tersebut; namun, ia tidak
boleh mengetahui apa yang diminumnya.

Jika seorang suami memukul istrinya, atau
jika ia berbuat salah kepada istrinya dengan
cara lain, maka ia kena denda (loutang).

Tiga atau empat minggu setelah pernikahan,
suami membawa istrinya ke rumah orang tua-
nya untuk mengunjungi orang tuanya. Ini
disebut mongulikon luus, yaitu mengembalikan
jejak di rerumputan. Artinya, ketika orang-
orang dahulu berjalan di sepanjang jalan seta-
pak di antara rerumputan tinggi, melalui gesek-
an dengan tubuh mereka membuat rumput
miring ke arah yang mereka lalui; jejak di
rerumputan ini disebut /uus. Jika mereka kem-
bali melalui jalan yang sama, mereka men-



dorong rumput ke posisi miring yang ber-
lawanan dengan arah saat mereka pertama kali
berjalan; dengan demikian, jejak di rerumputan
itu 'dikembalikan' ke arah yang berlawanan.
Alasannya jelas mengapa kunjungan pasangan
itu ke rumah orang tua suami disebut demikian.
Ibu suami memberikan empat piring keramik
dan sepotong kapas kepada menantu perem-
puannya pada kesempatan itu. Ini disebut
mombokasi atau mongkobelesi.

Perceraian disebut powooli. Jika perceraian
diminta oleh suami dan istri tidak memberikan
alasan untuk itu atau dalam hal apa pun tidak
ada alasan hukum untuk itu, laki-laki itu, jika ia
membangun rumah sendiri untuk keluarganya
harus meninggalkan rumahnya serta semua
harta bendanya yang diperolehnya selama
pernikahannya. Selain itu ia harus membayar
tiga puluh rear (real) sebagai denda. Jika
pasangan itu bercerai dengan persetujuan ber-
sama, harta benda dibagi menjadi dua bagian
yang sama, yang keduanya menerima bagian.
Namun, jika ada anak-anak, laki-laki itu harus
meninggalkan bagiannya kepada wanita itu
untuk membesarkan anak-anak. Jika perceraian
terancam karena keinginan istri atau karena ia
menjadi benci kepada laki-laki itu maka tong-
gol, pemimpin masyarakat desa, pertama-tama
berusaha sekuat tenaga untuk mengubah pikir-
an wanita itu. Jika ia tidak berhasil, wanita itu
meninggalkan rumah tanpa membawa barang-
barang mereka kecuali jika ia mengasuh satu
atau lebih anak dan kembali ke rumah orang
tuanya atau rumah salah satu kerabatnya.

Hal ini juga terjadi pada kasus-kasus yang
melibatkan istri yang telah melakukan perzi-
naan (mogora). Hanya dalam beberapa kasus,
ketika para pezina tertangkap basah, mereka
terkadang dibunuh. Jika perkara tersebut diadili
oleh kepala desa, denda yang dijatuhkan tidak
terlalu besar: pezina tersebut diizinkan untuk
menikahi wanita tersebut. Perceraian diucap-

Alb. C. Kruyt

kan oleh tonggol; pada kesempatan ini ia tidak
melakukan tindakan simbolis tertentu, misal-
nya memotong sirith atau pinang dan seje-
nisnya.

Jika sepasang suami istri telah bercerai dan
ingin bersatu kembali, hal ini dapat terjadi
tanpa ada yang keberatan. Jika keinginan itu
datang dari pihak laki-laki, biasanya ia mem-
berikan hadiah perdamaian kepada sang istri
untuk menghilangkan segala dendam dalam
hatinya. Hanya dalam kasus-kasus di mana pa-
sangan tersebut telah bercerai sambil mem-
berikan jaminan bahwa mereka tidak akan
pernah bersatu lagi, dan sebagai penegasan atas
perkataan mereka, mereka memotong sebatang
rotan, dukun perlu terlebih dahulu membuat
sumpabh ini tidak berlaku, jika tidak, pasangan
yang telah bersatu kembali akan ‘dimakan’ oleh
sumpah mereka; Hal ini terutama terungkap
dengan cara ini, bahwa anak-anak yang lahir
dari pernikahan ini meninggal sebelum waktu-
nya.

Jika suami meninggal dan tidak meninggal-
kan anak, setengah dari hartanya diwariskan
kepada jandanya dan keluarga almarhum
mengambil setengah lainnya. Jika istri mening-
gal tanpa meninggalkan anak, hal yang sama
terjadi: duda menerima setengah dari harta
bersama mereka, dan keluarga istri menerima
setengah lainnya. Jika ada anak, semuanya
diwariskan kepada mereka; anak laki-laki dan
perempuan menerima bagian yang sama.

Kehamilan dan kelahiran

Dengan hanya beberapa pengecualian, saya
tidak pernah menemukan cerita di antara pen-
duduk Balantak yang menceritakan bahwa
seorang wanita telah dihamili oleh roh atau oleh
hewan, atau cerita bahwa seorang wanita mela-
hirkan hewan, atau bahwa hewan melahirkan
manusia. Suatu ketika ada cerita tentang se-
orang wanita yang melahirkan anak kembar,

169



Hidup dan mati di Balantak (bagian timur Sulawesi)

salah satunya adalah seekor tupai. Ayah dari
anak kembar ini adalah roh agung dari gunung
Tompotika.

Mereka juga pernah bercerita tentang se-
orang pria yang menikahi seorang putri hantu.
Pada zaman dahulu kala, seorang pria bernama
Kadari pergi berburu setiap hari. Di suatu tem-
pat tertentu di bawah pohon beringin, anjing-
anjingnya selalu menangkap banyak hewan
liar. Babi-babi hutan berbaring di sana untuk
beristirahat sehingga anjing-anjing dapat deng-
an mudah menangkapnya. Suatu ketika si
pemburu duduk di sana untuk beristirahat, dan
tiba-tiba dia menyadari bahwa dia sedang du-
duk di atas lesung dan bahwa pohon beringin
itu adalah sebuah rumah besar. Mereka menu-
runkan tangga dan Kadari diundang untuk naik
ke atas. Awalnya dia tidak berani menerima
undangan tersebut, karena dia hanya mengena-
kan kain cawat. Akhirnya dia naik ke atas dan
tinggal beberapa hari di rumah roh (burake), di
mana dia akhirnya menikahi salah satu putri roh
tersebut.

Ketika manusia dan roh telah menikah se-
lama beberapa waktu, laki-laki itu membujuk
istrinya untuk pergi ke desanya. Sang istri
setuju dengan janji bahwa suaminya akan
memberinya seekor kambing. Pasangan itu
memiliki tiga orang anak: yang pertama adalah
seekor tupai (do 'u), dan dua lainnya adalah ma-
nusia. Tupai itu sama cerdasnya dengan manu-
sia; ia pergi ke ladang, memetik sayur dan
melakukan segala macam pekerjaan. Akhirnya
sang istri jatuh sakit karena laki-laki itu tidak
menepati janjinya untuk memberinya seekor
kambing. Akhirnya sang istri meninggal dan
ketika laki-laki itu pergi untuk menguburkan
mayatnya, mayatnya telah menghilang. Tupai
itu juga menghilang bersama ibunya dan
kemudian dua orang anak lainnya tidak dapat
ditemukan lagi.

Hubungan sosial antara laki-laki dan perem-

170

puan sangat bebas, dan akibatnya seorang gadis
sering hamil di luar nikah. Mereka mengatakan
kepada saya bahwa mereka menghabiskan ban-
yak upaya untuk melakukan aborsi dengan
cara-cara eksternal, seperti menekan perut pada
pohon yang tumbang, membiarkan diri jatuh
dari ketinggian, membawa beban berat, dan
semacamnya. Mereka juga mengetahui cara-
cara internal untuk merangsang aborsi. Jika
setelah semua ini janin tidak dapat dikeluarkan,
gadis itu pergi jauh ke dalam hutan begitu dia
merasakan datangnya hari kiamat dan mening-
galkan anak itu di sana ketika ia lahir. Anak
haram disebut anak bule. Saya berbicara dalam
bentuk lampau karena mungkin saja terjadi per-
ubahan yang menguntungkan dalam keadaan
ini setelah orang-orang memeluk agama Kris-
ten.

Mereka juga mengetahui tanda-tanda yang
menunjukkan seorang wanita hamil: haid (bio-
kon) berhenti (ketika seorang gadis atau wanita
sedang haid, dia tidak perlu khawatir akan apa
pun). Mereka memperhatikan bahwa penampil-
an wanita itu berubah selama kehamilan, wa-
jahnya menjadi kuning, dia mengantuk, orang-
orang yang biasanya rajin pulang lebih awal,
memanjat ketinggian membuatnya cepat keha-
bisan napas, dan semacamnya.

Seperti di antara semua orang Indonesia,
seorang wanita Balantak harus waspada terha-
dap segala macam hal selama kehamilannya
untuk mencegah respons simpatik yang dapat
merusak janin, atau agar kelahiran anak tidak
terhambat. Karena alasan ini dia tidak boleh
makan apa pun dari kelapa atau makan daging
segar, jika tidak, anak itu akan menjadi terlalu
gemuk, dan hanya bisa didorong keluar dengan
susah payah. Dia tidak boleh melempar apa pun
di belakangnya, hanya di depan dan ke sam-
ping karena jika tidak, kelahiran akan ber-
langsung lama, anak itu akan menarik alih-alih
mendorong ke depan. Dia tidak boleh meng-



ambil keranjang gendongannya dari punggung-
nya dengan melepaskan terlebih dahulu satu
tali bahu dan setelah itu yang lain, seperti yang
biasa dilakukan wanita; tetapi mereka harus
jongkok sehingga keranjang itu berada di lantai
dan mereka dapat menarik kedua tali secara
bersamaan dari bahu. Jika dia melakukannya
seperti yang disebutkan pertama, plasenta akan
berada di depan.

Ia tidak boleh duduk di ambang pintu. Ke-
tika ia pulang, ia tidak boleh meninggalkan
keranjangnya dalam keadaan kosong tetapi
harus segera mengeluarkan isinya. Semua hal
tersebut akan menunda kelahiran anak. Ia dila-
rang keras bertengkar dengan orang lain, kare-
na hal tersebut juga secara magis akan meng-
ganggu proses kelahiran. Peringatan yang dite-
rima seorang wanita hamil agar tidak ter-
guncang atau terjatuh, yang dapat dengan
mudah menyebabkan kelahiran prematur, lebih
dapat dipahami. Mereka mengatakan tidak ada
larangan bagi calon ayah selama kehamilan
istrinya.

Hanya ketika calon ibu merasa lemah dan
sakit, seorang dukun (dukun wanita) dipanggil
untuk berbicara dengan roh-roh (moliwaa), dan
membujuk mereka untuk memberikan perto-
longan dengan mempersembahkan kurban.
Selama kehamilan, mereka sangat takut pada
puntianak. Mereka mengatakan roh ini adalah
jiwa seorang wanita yang meninggal saat ia
hamil; ini disebut pate kowiwine. Mereka tidak
dapat memberi tahu Anda seperti apa rupa
puntianak. Mereka percaya bahwa ia meng-
garuk perut wanita hamil yang mengakibatkan
kematian anak tersebut.

Mereka tidak memiliki bidan khusus; tetapi
di setiap desa terdapat wanita yang telah
membantu banyak persalinan dan dengan cara
itu memiliki banyak pengalaman dalam mera-
wat wanita yang sedang melahirkan dan bayi
yang baru lahir. Mereka memiliki berbagai

Alb. C. Kruyt

macam pengobatan yang dapat digunakan yang
manjur. Wanita seperti itu dipanggil ketika
wanita tersebut akan melahirkan.

Ketika melahirkan, wanita itu duduk. Sua-
minya atau kerabatnya, laki-laki atau perem-
puan, menyangganya di belakang. Yang lain
memegangnya erat-erat dengan kedua tangan-
nya dan mengangkat lututnya untuk mem-
berinya keteguhan sehingga ia dapat mengerah-
kan banyak tenaga saat mengeluarkan bayi.

Jika proses melahirkannya berat dan butuh
waktu lama bagi anak itu untuk lahir, dukun
wanita dipanggil karena pada saat itu telah
terjadi sesuatu yang membuat roh menjadi
jengkel, yang kemudian menghentikan anak
itu. Berbagai roh, puntianak, burake, kemudian
diajak bicara (moliwaa) dan dengan mengor-
bankan seekor ayam betina mereka dibujuk
untuk membebaskan anak itu. Penyebab keter-
lambatan pengeluaran itu mungkin karena wa-
nita itu telah menikah dengan pria lain, atau
karena calon ayah telah mendekati wanita lain.
Hanya ketika mereka mengakui kejahatan ini
kepada orang lain, tabu itu pun dipatahkan.
Wanita itu mengakui dosanya kepada ibunya
atau kepada dukun wanita yang merahasiakan-
nya karena jika suaminya mendengarnya, hal
itu akan berujung pada gugatan hukum.

Jika seorang wanita yang akan melahirkan
diketahui berselisih dengan sesama wanita desa
maka wanita itu akan dijemput dan perdamaian
pun tercapai. Terkadang mereka menganggap
pertengkaran antara calon ayah dengan mertua-
nya sebagai alasan penundaan pengusiran. Ke-
mudian saudara laki-laki pria itu datang dan
me-nyembelih seekor ayam di antara calon
ayah dan mertuanya. Ini disebut mamantas
sagar ‘memotong sagar’; sagar dapat diartikan
sebagai ‘beban penderitaan’ (dalam hal ini
penderitaan wanita selama melahirkan). Darah
ayam dioleskan di dahi kedua belah pihak.
Dengan cara yang berbeda, para pengamat juga

171



Hidup dan mati di Balantak (bagian timur Sulawesi)

mencoba bekerja sama dalam persalinan yang
menguntungkan, misalnya dengan membalik-
kan piring dan keranjang.

Jika seorang wanita meninggal saat melahir-
kan, jenazahnya diperlakukan seperti jenazah
orang lain yang meninggal dan semua pesta
kematian dirayakan untuknya. Hanya jarum
yang ditusukkan ke telapak tangannya dan di
setiap tangan diletakkan separuh cangkang
tiram. Kedua belahan itu tidak boleh disatukan.
Orang-orang berpikir bahwa almarhum akan
membuang-buang waktunya untuk mencari
separuh cangkang tiram yang pas dan dengan
cara ini ia lupa menyakiti orang lain sebagai
puntianak. Jika anak itu hidup, tidak ada yang
ditambahkan ke jenazah ibunya sebagai peng-
ganti bayi kecil itu. Anak itu diberikan kepada
seorang wanita yang dapat merawatnya; jika ia
adalah saudara perempuan dari ayah atau ibu,
ia melakukannya tanpa menuntut bayaran. Jika
ia tidak memiliki hubungan dekat dengan ke-
luarga, ia menerima hadiah untuk perawatan-
nya dari orang-orang '"yang mencintai anak
itu." Ketika bayi itu tidak lagi membutuhkan
banyak perawatan, ia dikembalikan kepada
ayahnya.

Orang tidak terlalu memperhatikan cara se-
orang anak dilahirkan, mereka juga tidak ter-
lalu menganggapnya penting seperti yang
sering terjadi di antara orang Indonesia lainnya.
Tidak penting dalam posisi apa anak itu lahir ke
dunia (kepala di atas atau di bawah). Ketika ia
lahir dengan kepala di bawah, banyak orang di
Sulawesi berpikir bahwa ia tidak akan hidup
lama. Bahwa orang di Balantak juga meng-
anggapnya sebagai sesuatu yang tidak baik
tampak dari fakta bahwa bayi itu langsung di-
balikkan sehingga ia melihat ke atas. Ketika
seorang anak lahir dalam posisi 'berdiri' —
mereka menyebutnya anak malau, anak yang
turun (misalnya menuruni tangga)—tidak ada
artinya sama sekali. Ketika seorang anak lahir

172

dengan selaput, anak bakodu, mereka meng-
atakan bahwa ia kebal terhadap tombak atau
pedang dan bahwa tidak ada racun, yang dapat
mereka gunakan untuk menyakitinya dengan
menggunakan ilmu hitam akan berpengaruh
padanya. Selaput itu dikeringkan dan setelah
itu dibungkus dengan kain katun merah dan
hitam bersama dengan rempah-rempah ter-
tentu; ini digunakan sebagai jimat.

Bila anak tidak menangis segera setelah
lahir orang-orang menyimpulkan bahwa ia
akan menjadi manusia yang tenang dan kalem
(tidak pemarah). Bila ia membutuhkan waktu
lama untuk menunjukkan tanda-tanda kehidup-
an, mereka akan menghisap hidungnya atau
membakar sepotong kain kulit kayu sehingga
asapnya dapat menusuk hidung dan ia akan
mulai bernapas.

Bila ternyata anak tersebut lahir mati, ma-
yatnya tidak dikubur. Mereka membaringkan-
nya di dalam nampan dari kulit pohon atau
daun sagu. Di kuburan dibangun sebuah gubuk
kecil dan nampan berisi mayat digantung di
atapnya. Orang-orang memberikan kekuasaan
yang besar kepada mayat seperti itu karena ia
adalah manusia "yang belum pernah berbuat
jahat." Bila kasus seperti itu muncul dalam ke-
luarga maka mereka meminta roh pendamping
(palolo") anak yang lahir mati untuk melindungi
saudara-saudari dari anak yang lahir mati itu.
Orang-orang mencoba menggunakan kekuatan
yang dikaitkan dengan mayat seperti itu untuk
tujuan yang jahat juga. Saya diberi tahu bahwa
memang pernah terjadi bahwa seseorang pergi
ke gubuk pada malam hari dan mendorong
kedua sisi mayat bayi yang lahir mati; kemu-
dian mayat itu mulai tertawa dan menjulurkan
lidahnya. Orang itu kemudian menggigit lidah-
nya dan membawanya bersama dengan sebuah
batu pada tubuhnya. Jimat ini membuat pem-
bawanya tidak terlihat oleh orang lain sehingga
ia dapat melakukan trik tanpa ada yang



memperhatikan apa pun.

Anak yang baru lahir tidak akan terbebas
dari plasenta sampai plasentanya keluar. Pla-
senta disebut balaki’na ‘yang besar’, yang
merupakan lawan dari tali pusar yang lebih
kecil, yang disebut fowuni. Tali pusar diikat di
tiga tempat yang berdekatan, dengan serat daun
nanas liar (paraang), atau dengan serat kulit
pohon silao (yang bagian lunaknya dibuang
dengan cara dikikis menggunakan parang).
Kemudian tali pusar dipotong dengan bambu
runcing (kokorot), sehingga ikatannya menem-
pel pada ujung tali pusar yang terikat di pusar.
Tali pusar dipotong di atas jari; untuk tujuan ini,
tali pusar ditutupi dengan sepotong kain katun.

Plasenta kemudian dicuci bersih dengan air
hangat sambil diremas-remas dengan jari. Sete-
lah cukup bersih, mereka menaruhnya di dalam
basung kecil, keranjang yang terbuat dari daun
sagu. Di bawah keranjang itu mereka menaruh
lapisan abu tebal, lalu di atasnya dibentangkan
plasenta, lalu ditutup lagi dengan abu. Setelah
dibungkus seperti itu, plasenta digantung di
balok rumah, dekat api tempat perempuan yang
sedang bersalin menghangatkan diri. Plasenta
tetap di sana. Jika rumah itu sudah rusak dan
penghuninya pindah ke rumah baru, plasenta
ditinggalkan di rumah lama. Roh plasenta,
palolo’, melindungi anak itu, juga saudara-
saudaranya; roh ini menyertai anak(-anak) itu
ke rumah baru.

Atas pertanyaan saya apakah mereka lebih
suka anak laki-laki atau perempuan, mereka
selalu menjawab bahwa mereka terutama
menginginkan anak perempuan karena mereka
bekerja di kebun sementara anak laki-laki han-
ya meninggalkan rumah setelah menikah. Jika
pasangan hanya memiliki anak laki-laki, dukun
harus menghubungi para dewa yang diajaknya
bicara (moliwaa) dan berjanji bahwa mereka
akan mengadakan pesta kurban jika anak ber-
ikutnya adalah anak perempuan.

Alb. C. Kruyt

Sepertinya tidak pernah ada orang albino di
Balantak. Orang-orang tidak suka jika seorang
anak muncul dengan kemiripan yang kuat
dengan salah satu orang tuanya; mereka kemu-
dian berkata bahwa anak itu telah mengambil
terlalu banyak roh kehidupan dari ayah atau ibu
sehingga dia (dia) harus mati dalam waktu
dekat. Satu-satunya hal yang mereka tahu
untuk dilakukan terhadap hal ini adalah
meminta bantuan para dewa dengan berbicara
kepada mereka (moliwaa) dan berkorban
(mowauwau) untuk menghindari bahaya yang
mengancam.

Anak kembar (rapi) tidak pernah disambut
dengan gembira di Balantak. Orang-orang me-
lihat sesuatu yang tidak menyenangkan pada
mereka terutama ketika anak-anak tersebut
berjenis kelamin berbeda; mereka mengatakan
bahwa Pilogot mola, Penguasa surga, telah
menyuruh mereka bersetubuh, dan ini pasti
akan mengundang malapetaka, moliu. Salah
satu dari dua anak tersebut kemudian diberikan
kepada orang lain untuk dibesarkan. Anak
angkat ini tidak dapat menikah dengan saudara
perempuan atau laki-laki angkatnya di kemu-
dian hari. Sebelumnya salah satu dari mereka
langsung dibunuh oleh sang ibu; ia mendorong
anak itu dengan lututnya sehingga ia tersedak.

Seorang wanita yang tidak memiliki anak
disebut kamba. Alasan ketidaksuburan mung-
kin karena Penguasa surga, Pilogot mola, telah
memutuskan demikian; tetapi hal itu juga dapat
disebabkan oleh pelanggaran terhadap hukum
adat sehingga ketidaksuburan tersebut merupa-
kan hukuman. Lebih dari sekali nubuat menun-
jukkan bahwa ketika dua orang menikah, satu
atau beberapa hukum adat telah diabaikan
sehingga pasangan tersebut akan tetap tidak
memiliki anak. Suami dan istri itu menikah lagi
dengan mematuhi segala macam adat istiadat
yang menyakitkan.

Bayi yang baru lahir dimandikan, dibungkus

173



Hidup dan mati di Balantak (bagian timur Sulawesi)

dengan kain dan dibaringkan di lantai. Selama
tiga hari pertama, bayi tersebut disusui oleh
istri tetangga dan setelah itu mereka memberi-
nya sepotong pisang matang. Sepotong pisang
juga ditaruh di atas keranjang tempat plasenta
diletakkan. Kemudian, seorang dukun wanita
dipanggil yang berbicara kepada roh yang
menyertai (palolo’) bayi kecil itu, menawarkan
seekor ayam betina dan memintanya untuk
merawat bayi itu dengan baik. Pada saat itu,
bayi itu dibawa turun ke bawah. Di tempat itu,
sebuah batu telah diletakkan, di sekelilingnya
ditancapkan tanaman-tanaman yang kuat ke
dalam tanah: pokolumba, berengketan, walan-
se. Dukun wanita atau nenek yang meng-
gendong bayi itu, menghitung dari satu sampai
sembilan, lalu dari satu sampai enam, dan
akhirnya dari satu sampai tiga, lalu mendorong
kaki bayi itu ke atas batu sambil mengucapkan
selamat dan panjang umur kepada warga dunia
yang masih muda itu. Setelah itu, bayi itu
dibawa kembali ke dalam rumah. Mereka tidak
merayakan pesta pada saat itu.

Bayi baru dibaringkan di buaian setelah ber-
usia sekitar satu bulan. Ini disebut kobatan
(Bare’e: kobati). Bentuknya sama seperti di
Poso, yaitu terbuat dari kayu. Jika buaian
terbuat dari batang daun sagu (kumbal), maka
disebut bokasan. Papan kenyal yang digunakan
untuk menggerakkan buaian ke atas dan ke
bawah disebut undangan. Saat orang membuat
buaian, tidak ada aturan khusus yang harus
diperhatikan.

Wanita yang akan melahirkan dimandikan
dengan air hangat segera setelah bayi dan
plasentanya lahir (atau hampir lahir); ini di-
ulang secara teratur selama beberapa hari per-
tama. Perutnya diikat dengan kain, agar tidak
menggantung di paha. Orang-orang di Balantak
tidak mengenal mandi uap yang dilakukan
dengan cara mencelupkan batu-batu yang
menyala ke dalam tangki air sehingga airnya

174

mendidih, dan uapnya dibiarkan mengenai
tubuh wanita yang akan melahirkan—adat
yang diikuti di banyak daerah di Sulawesi
Tengah. Namun, satu hal yang harus dilakukan
wanita yang sedang bersalin adalah meng-
hangatkan diri di dekat api (minsarigan). Untuk
tujuan ini, perapian terbuka dibangun untuknya
sendiri. Wanita itu berbaring dengan punggung
menghadap api. Jika dia terus merasa lemah,
durasi pemanasan diperpanjang terkadang
hingga satu bulan. Wanita lain sudah menyele-
saikannya setelah dua minggu.

Jika proses melahirkan berjalan normal, dan
ibu yang akan melahirkan merasa baik-baik
saja, maka setelah dua hari, ia turun ke bawah
untuk mencuci pakaian. [a melakukannya tanpa
melakukan tindakan pencegahan apa pun ter-
hadap kekuatan jahat. Tidak ada yang dilarang
bagi ibu yang akan melahirkan. la diper-
bolehkan memasak dan memakan apa saja yang
ia suka. [a terutama dianjurkan untuk terus-
menerus memakan bubur beras karena diang-
gap sebagai cara yang sangat baik untuk
merangsang produksi ASI. Untuk tujuan ini,
mereka menyuruhnya mengunyah beras sekam
mentah juga. Mereka tidak terbiasa ‘membeli’
ASI dari roh-roh atau dari jiwa orang yang
sudah meninggal. Ketika payudara yang mem-
bengkak itu keras, mereka terkadang memang-
gil seorang anak laki-laki yang kebetulan lewat
dan yang belum pernah berhubungan seks dan
mereka menyuruhnya menempelkan kapur
mineral ke payudara yang sakit sebanyak enam
kali dengan jari-jari yang bengkok sambil
menghitung dari satu sampai enam. Jika ibu
tidak dapat menyusui anaknya sendiri maka
mereka meminta wanita lain untuk melakukan-
nya. Mereka memberinya makan selama ia
membantu suaminya dan di akhir masa itu ia
menerima hadiah yang jumlahnya tergantung
pada kekayaan orang yang bersangkutan. Pada
kunjungan pertama sang ibu kepada mertuanya



dengan anaknya, mereka memberinya beberapa
piring sebagai hadiah.

Jika sang ibu sedang berdua dengan anaknya
di rumah dan harus keluar sebentar, misalnya
untuk mengambil air, ia meletakkan kotak
kapur di dekat anaknya untuk melindunginya
dari serangan roh halus.

Jika seorang anak menangis terus-menerus,
ini adalah pertanda buruk bagi kedua orang
tuanya. Salah satu dari mereka akan segera
meninggal.

Anak

Ketika ibu sedang duduk dalam posisi
berbaring dengan bayinya di atas kedua
kakinya yang terentang, ia mengamati tubuh
bayinya dengan saksama dan mencari bintik-
bintik kecil (ela) yang, tergantung pada posisi-
nya, menunjukkan seperti apa anak itu nantinya
dan apa yang akan terjadi padanya nanti. Jika
ada bintik seperti itu di bawah mata, ia akan
banyak menangis nanti, yaitu ia akan melihat
banyak orang yang dicintainya meninggal. Jika
bintik itu ada di bibir, ia akan menjadi orang
yang banyak memfitnah dan mengucapkan
kata-kata kasar. Jika ada ela di telapak tangan
atau punggung tangan, anak itu akan banyak
mengalami kemakmuran nanti karena ia meng-
ambil kebahagiaan dengan tangannya dan me-
megangnya. Namun, jika ibu melihat bintik di
bola ibu jari maka ia akan sering menggosok
matanya dengan bintik itu, yaitu ia akan banyak
menangis karena kehilangan anak-anaknya.
Jika anak itu memiliki e/a di tengah dahinya
maka ia akan menjadi pemarah. Kalau di ke-
tiak, berarti nanti dia akan banyak mengandung
anak (akan punya banyak anak yang tetap
hidup). Kalau di leher, dia akan jadi orang yang
cerdas dan pandai bicara (dalam gugatan
hukum dia akan menang).

Orang tidak pernah terburu-buru dalam
memberi nama pada anak. Anak laki-laki yang

Alb. C. Kruyt

belum memiliki nama, atau yang namanya
tidak diketahui orang, biasanya dipanggil atau
disapa dengan tatu, anak perempuan dengan i/i.
Biasanya, anggota keluarga tertentu diundang
untuk memberi nama pada anak, karena orang
tuanya tidak suka melakukannya sendiri.
Kemudian, ayah dan ibu dipanggil dengan
nama anak tertua mereka: tama i Sobol dan tina
1 Sobol. Konon, anak-anak tidak diadopsi saat
orang tuanya masih hidup.

Pemotongan gigi (bagisil) anak laki-laki dan
perempuan serta penyunatan anak laki-laki
(mantatak) sama-sama dilakukan tetapi seperti
di kalangan masyarakat Poso, kedua tindakan
tersebut dilakukan tanpa upacara apa pun.
Banyak yang mengenal seni memendekkan
gigi orang lain; hal ini dilakukan dengan gergaji
yang terbuat dari parang tua. Begitu anak laki-
laki atau perempuan tersebut cukup berani
untuk menjalani operasi mereka mendatangi
seseorang yang dapat melakukannya dan
meminta mereka untuk 'diobati'; keesokan
harinya, orang-orang melihat mereka dengan
gigi yang cacat.

Dengan cara yang sama, anak laki-laki
disunat. Anak laki-laki melakukan operasi satu
sama lain; kulup ditarik ke atas sepotong kayu,
kemudian ujung parang diletakkan di atasnya
dan pukulan di atasnya memotong kulit. Tidak
ada makna penting yang melekat pada operasi
ini. Satu-satunya alasan orang melakukan ini
adalah karena mereka tidak ingin merasa malu
terhadap teman sebaya mereka yang telah
disunat dan yang giginya telah diperpendek.

Kebiasaan membuat luka bakar di lengan
atas tersebar luas. Ini disebut mantitil; baik
anak laki-laki maupun perempuan membuat-
nya. Orang mengatakan bahwa orang yang
tidak memiliki #i#i/ di lengannya tidak akan
memiliki api di akhirat, dia juga tidak akan
memiliki apa pun untuk membelinya. Sedikit
kayu bakar dari pohon aren ditancapkan ke

175



Hidup dan mati di Balantak (bagian timur Sulawesi)

lengan atas dan dibakar, setelah itu mereka
dengan cepat berlarian ke sana kemari dengan
tujuan agar kayu bakar tersebut terbakar oleh
ramuan dan agar lebih mampu menahan rasa
sakit.

Anak-anak meniru apa yang mereka lihat
dilakukan oleh orang tua mereka dalam per-
mainan mereka. Anak perempuan senang ber-
main sebagai ‘ibu.” Hanya saja mereka enggan
membuat boneka dari kayu yang berwujud
manusia. Jadi, segala macam benda digunakan
sebagai ‘boneka’: tunas muda, buah atau
kuncup pisang jantan, tongkol jagung. Mereka
meniru masakan ibu mereka dan tahu cara
membungkus ‘nasi’ (pasir) yang telah direbus
dalam tempurung kelapa sebagai panci dengan
terampil menjadi potongan-potongan daun.
Anak laki-laki dan anak perempuan menata
ladang bersama-sama, selama mereka melihat
orang tua mereka melakukan ini dan tidak
membicarakan hal lain. Anak laki-laki senang
berburu dan membawa bambu tajam sebagai
tombak. Buah kolondion yang tumbuh di hutan
berfungsi sebagai ‘babi.” Mereka membuatnya
menggelinding menuruni bukit dan kemudian
semua anak laki-laki berlari di belakang babi
yang melarikan diri dan mencoba untuk
memukulnya dengan tombak mereka.

Pada saat pesta adat atau upacara kurban di
desa, banyak anak-anak berkumpul dan anak
laki-laki berkumpul untuk melakukan segala
macam usaha. Mereka bergulat (maribobot)
satu sama lain: dua anak laki-laki saling ber-
pelukan dengan tangan mereka dan salah satu
dari mereka mencoba untuk melempar yang
lain ke tanah. Mereka juga akrab dengan jenis
tinju tertentu (popukul-pukul). Yang lain
menendang dengan kaki kanan mereka ke betis
kanan pasangannya. Punggung kaki bagian
dalam memukul betis yang lain. Secara
bergiliran mereka menyerahkan betis mereka
kepada yang lain, intinya adalah siapa yang

176

dapat bertahan paling lama. Ini disebut paibinti.
Mereka tidak tahu memukul betis dengan tinju.
Bakurintang adalah permainan dengan dua
lesung beras, yang ujungnya disangga oleh dua
palang. Dua orang berjongkok di ujung-
ujungnya dan masing-masing memegang satu
di tangan mereka. Dalam irama yang tetap, alu-
alelu memukul dua kali ke palang dan kemu-
dian satu kali terhadap satu sama lain. Orang
ketiga menari secara diagonal di atas alu-alu
tersebut, sementara kaki diletakkan di antara
alu-alu secara bergantian. Ini harus dilakukan
saat alu-alu dipukulkan ke palang. Jika penari
tidak tepat waktu, atau jika ia melakukan
kesalahan maka alu-alu tersebut akan saling
memukul pada saat kakinya terjepit di antara
keduanya.

Orang-orang juga gemar bermain kejar-
kejaran (polua-luat) dan petak umpet (mosape-
sape). Ketika pohon-pohon di ladang telah
ditebang, anak-anak meletakkan papan di atas
batang pohon yang tumbang, di kedua ujung-
nya terdapat lubang dan mereka bermain
jungkat-jungkit ke atas dan ke bawah. Ini dise-
but molalantang. Berjalan di atas panggung
juga banyak dilakukan, ini disebut patengkang;
untuk tujuan ini, sebuah palang kayu diikatkan
ke tiang atau tongkat bambu, di mana cekungan
kaki diletakkan di bagian dalam panggung.
Tangan memegang panggung di pegangan atas.
Orang membuat ayunan dengan mengikat
kedua ujung rotan ke cabang pohon atau ke
balok di bawah rumah dan duduk di atasnya
mereka dapat berayun ke sana kemari
(mengkakayode).

Faidele adalah permainan yang dimainkan
dengan potongan-potongan batok kelapa atau
kerang laut. Para pemain membagi diri mereka
menjadi dua kelompok. Satu kelompok mele-
takkan potongan-potongan batok kelapa mere-
ka dalam satu baris di atas tanah. Yang lain
meletakkan potongan-potongan mereka di



punggung kaki, dan melemparkannya dengan
cara ini ke arah potongan-potongan yang dile-
takkan oleh kelompok pertama. Bahkan jika
hanya satu dari kelompok pelempar yang
mengenai satu buah batok dari kelompok lain,
seluruh kelompok dianggap menang. Hanya
ketika tidak ada dari mereka yang mengenai
kelompok lawan, seluruh kelompok pelempar
dianggap kalah dan peran dipertukarkan.
Kadang-kadang potongan-potongan batok ke-
lapa atau kerang laut tidak dilempar tetapi
mereka yang menyerang berjalan dengan mata
tertutup ke arah potongan-potongan yang
terletak dalam satu baris dan menjatuhkan mata
mereka pada saat mereka mengira mereka
berada di atas mata kelompok lawan.

Seperti di seluruh Sulawesi, ketapel (sasam-
bit) juga dikenal di sini. Bentuk yang paling
sederhana adalah sehelai rumput alang-alang
yang dilipat dan dipegang pada kedua ujung-
nya; sebuah batu diletakkan di lekukan daun,
yang bersama daun tersebut diayunkan. Atau
sepotong kayu, yang ujungnya ditancapkan
sepotong tanah liat, yang kemudian diayunkan
dari tongkat; benda seperti itu disebut pam-
palong. Jenis ketapel lainnya, misalnya yang
terbuat dari potongan bambu, tidak dikenal.

Lolontup adalah senapan angin, gabungan
bambu longinodes dengan tongkat penopang di
dalamnya. Sepotong buah kolondion yang dise-
butkan sebelumnya digunakan sebagai 'peluru,’
dan sepotong lainnya digunakan sebagai bagian
atas tongkat penopang sehingga tidak ada udara
yang dapat keluar di sepanjang sisinya.

Untuk semua permainan yang disebutkan di
atas tidak ada waktu yang pasti. Sebagian besar
tahun ketika masyarakat hidup menyebar di
ladang, tidak ada banyak kesempatan atau
dorongan bagi anak-anak untuk bermain. Oleh
karena itu mereka memanfaatkan kesempatan
tersebut setiap kali banyak dari mereka ber-
kumpul pada acara-acara khusus. Hanya untuk

Alb. C. Kruyt

memintal gasing saja waktunya ditentukan:
setelah selesai panen dan sampai seseorang
mulai merebut kembali ladang baru. Di luar
waktu tersebut tidak dapat dilakukan. Gasing
disebut banggolong; bentuknya persis seperti
yang digunakan di Poso. Gasing terbuat dari
jenis kayu keras seperti ontilingan, roya, tauna.
Talinya dijalin dari batang pisang kering atau
dari kulit pohon waru (Hibiscus tiliaceus).
Talinya lebih tebal di satu ujung daripada di
ujung lainnya; ujung yang tebal diikatkan ke
jari-jari. Untuk membuat gasing berputar
disebut monturun langgolong; untuk melempar
gasing ke gasing yang sedang berputar disebut
paibiil. Jika seseorang menjatuhkan gasing
milik orang lain, sementara gasing miliknya
terus berputar maka dialah pemenangnya. Jika
ia tidak mengenai yang lain maka ia memiliki
'rasa bersalah' (bageo), seperti kata orang untuk
'kalah.' Jika salah satu mengenai bagian atas
yang lain dan keduanya terus berputar maka
mereka menunggu untuk melihat siapa di
antara keduanya yang mati lebih dulu; ini
adalah bageo. Pemiliknya meletakkan bagian
atasnya di tanah dan yang lain melemparkan
mainannya ke arahnya tanpa memutarnya. Jika
ia meleset ia harus menyiapkan bagian atasnya
dan yang lain boleh melemparkannya.

Mereka juga mengenal jenis gasing kecil
lainnya yang boleh dimainkan anak-anak kecil
kapan saja, terutama di rumah. Sebuah poros
kayu atau bambu ditancapkan ke buah pohon
siloi, yang diputar di antara telapak tangan.
Beberapa anak memutar gasing mereka secara
bersamaan (monturun siloi), dan menunggu
untuk melihat gasing siapa yang paling lama
berputar.

Ada juga permainan lain, yang dimainkan
secara eksklusif selama masa berkabung untuk
orang yang meninggal. Permainan-permainan
ini disebutkan di bawabh ini.

177



Hidup dan mati di Balantak (bagian timur Sulawesi)

Alat musik dan tarian

Alat musik yang mereka gunakan untuk
menghibur diri sama dengan yang ditemukan di
mana-mana di Sulawesi. 7alalo adalah garpu
tala yang terbuat dari bambu seperti ree-ree
Poso (lihat Adriani & Kruyt 1912, 11, 381).
Taudo (bukan taodo, seperti yang ditulis Dr.

Kaudern) sangat mirip dengan alat musik sebe-
lumnya tetapi meskipun sekat di bawah talalo
dibiarkan pada bambu, sekat itu telah
dihilangkan dari taudo. Talalo memiliki lubang
di kedua sisinya; kadang-kadang lubang ini
ditutup dengan ibu jari dan telunjuk sehingga
tinggi nada berubah; alat musik dipegang
dengan tiga jari yang tersisa. Pada taudo,
bambu telah dipotong di awal kedua bibir
sehingga lengan garpu dapat bergetar lebih
mudah. Gagang faudo dijepit di antara jari
kelingking dan jari manis dan ujung terbuka di
bawahnya bersandar pada bola ibu jari. Mereka
menggetarkan lengan garpu dengan memukul-
nya pada bola ibu jari kanan sementara mereka
mengubah nada dengan membuka lubang
tabung di bagian bawah atau menutupnya
dengan mendorong bambu ke bola ibu jari
kanan. Anak laki-laki biasanya membawakan
serenade malam hari untuk anak perempuan
dengan kedua alat musik ini dan bukan dengan
niat yang sepenuhnya terhormat dan berbudi
luhur. Alat musik ini mulai dipandang kurang
baik setelah orang-orang memeluk agama
Kristen.

Lele’o (bukan leleo seperti yang ditulis Kau-
dern) adalah terompet kecil yang terbuat dari
batang padi yang bibirnya telah dipotong;
bunyinya diperkuat dengan menempatkan co-
rong di sisi lain batang yang terbuat dari daun
palem yang digulung; dengan memukul sedikit
lubang corong dengan telapak tangan, mereka
masih dapat membuat beberapa variasi dalam
bunyinya (Poso lele o, Tor., 11, 382).

Tandilo adalah alat musik petik yang disebut

178

dunde di Poso (Tor., II, 383). Sepotong kayu
ditanam di atas kelapa, di sisi lain dipasang
bilah tegak lurus; seutas tali direntangkan di
atas bilah ini; sementara kulit kelapa ditekan ke
perut, mereka memetik senar dengan jari-jari

tangan kanan sementara senar dapat diper-
pendek melalui tekanan jari tangan kiri.

Poponting terdiri dari bambu yang disam-
bung, pada kedua sisinya masih tersisa sekat;
dari kulit bambu diangkat beberapa helai yang
dibiarkan bebas dengan menggunakan po-
tongan-potongan kayu kecil sehingga bisa ber-
getar; di bawah senar, bambu dipotong utuh
sehingga bambu dapat berfungsi sebagai papan
suara (dalam bahasa Poso alat musik ini disebut
tandilo, Tor., 11, 383).

Kecapi mulut disebut ioring (Poso dinggu
atau woringi, Tor., 11, 384), yaitu sehelai kulit

luar pelepah aren yang telah dipotong bibirnya.
Bibir ini dibuat bergetar dengan menarik seutas
tali kecil yang dipasang di ujung alat musik.
Alat musik itu diletakkan di depan mulut yang
terbuka sebagai papan suara; dengan membuat
lubang mulut lebih besar dan lebih kecil,
mereka memvariasikan nada.

Kaudern telah memberikan gambarnya alat-
alat musik yang disebutkan di sini dalam
bukunya I Celebes Obygder, volume 11, him.
104, 265).

Selain /ele’o yang telah disebutkan, mereka
mengenal tiga alat musik tiup lainnya. Te-
rompet, pepuukon, adalah tabung bambu yang
ditiup seperti terompet. Ketika seorang duta
besar penguasa Banggai menyampaikan pesan

kepada rakyatnya, orang-orang pergi ke pegu-
nungan dengan membawa terompet tersebut
dan meniupnya secara berkala. Ketika pen-
duduk yang tersebar mendengar bunyi-bunyian
tersebut orang-orang berkumpul di dekat
kediaman pemimpin untuk mengetahui apa
yang harus dilakukan.

Alat musik tiup kedua adalah seruling, mori-


https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2017/12/toradjas2_adriani1912.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2017/12/toradjas2_adriani1912.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2017/12/toradjas2_adriani1912.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2017/12/toradjas2_adriani1912.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2017/12/toradjas2_adriani1912.pdf
https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/30
https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/30

mori: sambungan bambu halus, yang satu
sisinya dibiarkan bersekat; ujung lainnya
terbuka. Pada sekat tersebut, satu bagian dipo-
tong rata dan di atasnya dibakar lubang tepat di
belakang sekat. Di sekelilingnya mereka
memasang tali kecil dari daun lontar; saat
meniup seruling, lubang tersebut diputar ke
bawah. Di atas bambu tersebut dibakar empat
lubang dengan jarak yang sama yang deng-
annya nada-nada yang berbeda dapat dibuat.

Alat musik ketiga adalah klarinet, popiit;
terbuat dari sebatang bambu muda yang salah
satu sisinya telah dipotong kulit kerasnya. Pada
kulit kayu yang lebih lunak yang terletak di
bawahnya, lidah telah dipotong; bagian bambu
tempat bibir ini dibuat, ditancapkan ke dalam
mulut dan ditiup; popiit hanya menghasilkan
satu nada karena tidak ada lubang nada yang
dibuat di dalamnya.

Kadang-kadang mereka membuat semacam
lonceng yang terdiri dari kulit kerang tipis yang
halus yang digantung bersama-sama di hutan.
Ketika angin menggerakkan kulit kerang
mereka saling berdenting dan menghasilkan
suara yang cukup merdu. Mereka tidak
memiliki tujuan khusus dengan ini; ini hanya
berfungsi sebagai hiburan. Lonceng seperti itu
disebut kapendang (Kaudern juga menye-
butkannya dalam buku yang disebutkan di atas,
11, 281).

Sejenis biola disebut araba (rebeb Jawa)
tetapi kita tidak perlu memperhatikan ini
karena alat musik ini telah datang melalui
Banggai ke Balantak.

Tarian, dengan atau tanpa nyanyian, dalam
segala hal berhubungan dengan agama. Suku
To Balantak tidak mengenal tari melingkar
suku Toraja seperti maraego, mokayori, mo-
kambero, dsb., yang dapat dilakukan kapan
saja. Omosulen adalah tarian dukun tanpa
nyanyian, yang dilakukan dengan diiringi gen-
dang dan gong ketika mereka dirasuki oleh roh.

Alb. C. Kruyt

Deskripsi tarian ini, yang setara dengan osulen
di kepulauan Banggai, diberikan dalam maka-
lah saya “Pilogot Suku Banggai dan Dukun
Mereka” (dalam Mensch en Maatschappij).
Masyarakat umum tidak diperbolehkan mela-

kukan omosul, yang diperbolehkan di kepu-
lauan Banggai. Varian omosulen adalah mo-
soiri, juga tanpa nyanyian. Selain dukun, tarian
ini dilakukan oleh wanita dan gadis-gadis, atau
setiap orang menari sendiri-sendiri, atau bebe-
rapa orang berpegangan tangan. Namun, tarian
ini hanya dilakukan pada upacara pengorbanan.

Sumawi adalah satu-satunya tarian meling-
kar yang diiringi nyanyian yang mereka kenal
di Balantak. Tarian ini hanya boleh dilakukan
pada acara pesta pengorbanan besar yang
dirayakan setiap lima sampai sepuluh tahun
sekali untuk kesejahteraan seluruh masyarakat
desa. Pesta ini juga disebut sumawi, berdasar-
kan tariannya. Selama satu bulan tarian ini
dilakukan malam demi malam, di mana orang-
orang melangkah maju di atas lantai kayu yang
telah diletakkan di sebuah gubuk yang didiri-
kan untuk tujuan ini. Pria dan wanita (wanita
yang sudah menikah tidak diperbolehkan untuk
berpartisipasi) berjalan dalam satu baris di
samping satu sama lain, jari-jari tangan saling
bertautan dengan jari-jari tangan tetangganya.
Menurut uraian Dr. Kaudern, langkah-lang-
kahnya sangat mudah: dengan setiap kaki
mereka melangkah dua kali dan bertumpu pada
kaki kanan pada langkah kedua. Dengan cara
ini mereka bergerak dari kiri ke kanan. Seorang
pria, yang disebut /otu, memimpin dengan
menyanyikan bait-bait yang diulang-ulang oleh
orang banyak tanpa henti.

Penanganan mayat

Suku To Balantak juga yakin bahwa pada
awalnya manusia tidak ditakdirkan untuk mati.
Ketika Pilogot mola, Sang Penguasa Surga,
atau Tumpunta ‘yang memiliki kita,” telah

179


https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/30
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/09/Pilogot.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/09/Pilogot.pdf

Hidup dan mati di Balantak (bagian timur Sulawesi)

menciptakan manusia, mereka pun mati tetapi
jiwa mereka tidak pergi ke alam kematian,
melainkan naik ke kediaman Pilogot mola di
langit. Akan tetapi, ia tidak ingin manusia
berada di dekatnya dan mengirim mereka
kembali ke bumi. Kemudian mayat-mayat yang
telah mati itu hidup kembali dan terus hidup
karena sekarang Pilogot mola tidak meng-
izinkan mereka untuk mati, manusia mem-
buang kulitnya di usia tuanya dan setelah
diremajakan terus hidup. Akan tetapi, negeri itu
menjadi penuh dengan orang-orang dan mereka
saling menghalangi. Kemudian suatu hari
seekor burung terbang masuk dan berseru:
“Bumi akan musnah, semua orang akan mati,
jadi buatlah perahu untuk menyelamatkan diri
kalian!” Akan tetapi, hanya satu keluarga yang
percaya pada perkataan burung itu; orang-
orang ini membuat sebuah kapal dan duduk di
dalamnya. Ketika laut naik, seluruh bumi
terendam. Air naik begitu tinggi sehingga pera-
hu mencapai cakrawala, terangkat oleh air.
Dengan cara ini para penumpang tiba di Pilogot
mola. Kemudian dia tidak bisa melakukan apa
pun kecuali memberi mereka sesuatu untuk
dimakan. Pertama-tama dia menawarkan mere-
ka udang tetapi mereka menolaknya. Kemudian
dia menawarkan pisang; mereka menerima ini
dan memakannya. Hal yang baik juga karena
jika mereka memakan udang, itu akan terjadi
seperti sebelumnya: manusia akan terus hidup,
terus-menerus meremajakan ketika mereka
menjadi tua dan lagi-lagi bumi akan dipenuhi
manusia dan lagi-lagi itu akan berakhir dengan
kekerasan. Sekarang setelah mereka memakan
pisang, hal yang sama terjadi pada mereka
seperti pisang: ketika anak-anak mereka men-
jadi dewasa (tunas pisang), orang tua mening-
gal.

Setelah Pilogot mola memberikan pisang
kepada keluarga itu, air pun surut, begitu pula
perahu, hingga kandas di Gunung Pinuntuan,

180

tak jauh dari Desa Mantok. Warga pun
meninggalkan perahu dan mendirikan desa
pertama mereka di sana.

Penduduk Balantak mengamati kehidupan
sehari-hari dengan penuh perhatian dan curiga.
Dari berbagai kejadian, ia menyimpulkan
bahwa sebentar lagi akan ada kematian, dan ia
sendiri bisa jadi orang yang meninggal itu. Ada
seekor ular kecil yang panjangnya lebih dari
satu jengkal dengan perut berwarna merah yang
disebut ule mapalian. Hewan kecil ini punya
kebiasaan membentuk tubuhnya seperti cincin
saat ada bahaya mengancam. Jika orang
melihatnya di jalan, itu pertanda buruk karena
jika begitu salah satu anggota keluarga orang
itu harus meninggal. Tidak boleh membunuh
ular itu. Kadang-kadang, kata mereka, ular itu
tiba-tiba menghilang tanpa ada yang tahu ke
mana perginya. Untuk menghancurkan kejahat-
an yang muncul dari kemunculannya mereka
menanam tanaman tembakau di tanah di tempat
mereka melihatnya. Selain itu, mereka harus
menetralkan roh jahat yang mengancam (mam-
pepasi ule) melalui upacara kecil (pepas);
untuk itu seekor ayam betina disembelih agar
‘racun’ ular tersebut tidak berdaya. Jika ada
lima orang yang melihat binatang itu, lima ekor
ayam betina harus dibunuh.

Secara umum, masyarakat takut pada ular.
Jika ada ular yang masuk ke dalam rumah, ini
berarti salah satu penghuni rumah akan
meninggal; atau akan terjadi musibah bagi ke-
luarga. Membunuh ular memang diperboleh-
kan tetapi hal ini tidak mengurangi kejahatan
yang ditimbulkan oleh kemunculan ular
tersebut. Jika ada ular yang melintasi jalan
setapak saat seseorang pergi ke suatu tempat, ia
akan kembali ke rumah. Masyarakat meng-
klaim bahwa ada seeckor ular yang disebut ule
asu, yang memiliki kepala di kedua ujung
tubuhnya. Di beberapa bagian Sulawesi,
masyarakat takut pada ular ini tetapi di



Balantak, kemunculannya tidak berarti apa-
apa.

Jika seekor kunang-kunang (poiri) terbang
ke dalam rumah, hal ini sendiri tidak berarti
apa-apa; tetapi jika hinggap pada seseorang,
orang tersebut akan segera kehilangan suami
atau istrinya. Jika serangga seperti itu terbang
ke dalam api tidak diragukan lagi bahwa
beberapa binatang buas telah masuk ke dalam
salah satu jerat atau perangkap yang telah
mereka pasang. Keesokan paginya, mereka
pergi untuk melihat dan mendapati ramalan itu
terbukti.

Bila orang melihat dua burung pembawa
sial, dee (Phoenicophaeus calyorinchus) berke-
lahi di jalan, mereka harus pepas untuk melum-
puhkan kejahatan itu. Banyak fenomena yang
bersifat mambara, mendatangkan malapetaka,
mendatangkan kematian. Misalnya ketika se-
orang menebang pohon sagu, semua tandanya
menunjukkan bahwa empulurnya banyak
mengandung tepung dan ternyata tidak demi-
kian; ketika mereka memasang perangkap ikan
dan memasang jerat dan hari demi hari berlalu,
mereka tidak mendapatkan apa pun; ketika
ketika berburu anjing-anjing telah mengepung
seekor babi dan orang-orang bergegas untuk
membunuhnya tetapi setiap kali mereka menu-
suk atau memotong dengan salah; semua ini
merupakan indikasi bahwa akan segera ada
seseorang dari keluarga itu yang meninggal.

Kepercayaan bahwa mimpi meramalkan ke-
matian orang juga sangat kuat di antara orang-
orang ini. Jika dalam mimpinya orang telah
dipindahkan ke pantai dan mereka melihat
perahu berlayar di laut; jika orang bermimpi
bahwa pohon sagu ditebang atau bahwa seekor
babi atau kambing disembelih; jika orang
melihat matahari atau bulan terbenam dalam
mimpi; atau jika mereka melihat diri mereka
memadamkan api, maka mereka yakin bahwa
akan segera terjadi kematian di rumah itu. Ini

Alb. C. Kruyt

belum tentu orang yang bermimpi. Orang takut
bahwa salah satu dari anak-anak akan me-
ninggal ketika dalam mimpi mereka mema-
tahkan sisir mereka, atau ketika sepotong
parang atau kapak beterbangan, atau ketika gigi
tanggal.

Mereka mencoba untuk mencegah efek dari
mimpi buruk tersebut dengan membawa peng-
orbanan kecil untuk roh-roh (burake) dan roh
yang menyertainya (palolo’). Dengan ini
bantuan mereka dipanggil agar mimpi itu tidak
menjadi kenyataan.

Namun mimpi juga dapat meyakinkan orang
dengan meramalkan bahwa mereka akan ber-
umur panjang. Misalnya, jika seseorang meli-
hat dirinya memanjat pohon kelapa dan men-
capai puncaknya, atau mendaki gunung hingga
ke puncaknya dalam mimpinya; jika ia melihat
dirinya menyeret batang rotan panjang yang
baru saja dipotongnya di hutan, atau jika dalam
mimpinya ia mengikuti aliran sungai ke atas,
maka ia yakin akan berumur panjang.

Hewan peliharaan diamati untuk memas-
tikan bahwa mereka tidak melakukan hal-hal
yang mambara, yang mendatangkan malape-
taka karena selalu salah satu pemilik hewan,
anggota keluarganya, yang akan merasakan
dampak buruknya. Jika dua ekor ayam kawin di
bubungan atap, atau jika salah satu dari mereka
menyusu dari telurnya, ini mendatangkan
malapetaka; dalam kasus terakhir, ayam betina
akan dibunuh. Sungguh luar biasa bahwa tin-
dakan anjing, yang di mana-mana di Sulawesi
dikatakan mendatangkan malapetaka tidak
dianggap demikian di Balantak. Hanya ketika
seekor anjing mengeluarkan lolongan memilu-
kan (mogauang) yang panjang, mereka meng-
atakan bahwa suatu penyakit menular sedang
mendekat. Mereka kemudian mencoba mencari
tahu melalui pertanda (momulos) jenis penyakit
apa yang mengancam akan datang dan apa yang
dapat mereka lakukan untuk melawannya.

181



Hidup dan mati di Balantak (bagian timur Sulawesi)

Tidak diperbolehkan menangis sampai
orang sakit menghembuskan nafas terakhirnya
karena jika tidak, hal itu akan mempercepat
kematiannya. Dahulu rumah-rumah terdiri dari
satu ruangan yang dapat dibagi menjadi bebe-
rapa bagian dengan kain kulit kayu atau tirai
katun. Bubungan dibuat membujur ke arah
timur-barat; di sisi utara lantai dibuat lebih
tinggi daripada lantai di bagian rumah lainnya,
karena di sanalah tempat tidur; di sisi selatan
terdapat perapian. Orang-orang di sana tidur
dengan kepala menghadap ke utara dan jenazah
dibaringkan dalam posisi yang sama. Dahulu
orang-orang tidak memandikan kepala jenazah,
hanya air kelapa yang digosokkan ke rambut
kepala. Jenazah tetap mengenakan pakaian
yang dikenakannya saat meninggal; selain itu
mereka juga mengenakan pakaian baru. Tidak
ada orang tertentu yang bertugas memba-
ringkan jenazah; pelayanan kasih ini dilakukan
oleh keluarga almarhum. Jenazah yang sudah
berpakaian dibungkus dengan beberapa lembar
kain kulit kayu, yang ujungnya dilipat di dekat
kepala dan kaki. Jenazah dibaringkan telen-
tang, dengan lengan terentang di samping
tubuhnya. Selama jenazah masih di dalam
rumah, tidak boleh ada makanan atau pinang
yang ditaruh di hadapan orang yang meninggal.

Sejak zaman dahulu, mayat dikubur dalam
peti mati (pasarang). Sejak memeluk agama
Kristen, peti mati dibuat dari papan tetapi dulu
mereka memotongnya dari batang pohon
seperti yang masih mereka lakukan hingga
sekarang. Ketika menebang pohon yang akan
digunakan untuk membuat peti mati mereka
hanya berhati-hati agar peti mati tidak tertahan
oleh pohon atau tanaman merambat lainnya
saat tumbang; jika ini terjadi, itu pertanda akan
segera ada kematian lain dalam keluarga. Jika
seseorang terluka saat memotong peti mati,
lukanya tidak akan sembuh sampai dia mem-
buat peti mati lain untuk orang mati lainnya.

182

Ketika peti mati dibawa pulang, seekor
ayam betina disembelih; ini disebut pilayangi.
Sebagian darah dioleskan pada peti mati dan
sayap burung itu diikatkan ke peti mati. Mereka
mengatakan bahwa mereka melakukan ini
untuk mencegah teman serumah almarhum
mengikutinya. Ketika jenazah dibaringkan di
dalam peti mati mereka meletakkan piring
keramik di bawah kepalanya; di dekat kepala
dan kaki, sebuah piring diletakkan tegak lurus
di sisi peti mati, serta di sepanjang kedua sisi
jenazah; piring lain diletakkan di atas perut. Ini
adalah satu-satunya benda yang dimasukkan ke
dalam peti; benda lain yang dimasukkan akan
diletakkan di atas kuburan.

Janda (balu) duduk di sebelah kanan jena-
zah, sedangkan anak-anak duduk di sebelah
kiri. Rambut kepala janda dan anak-anak
dibungkus dengan kain katun berkualitas ren-
dah. Selain itu, janda mengenakan sejenis
selendang di atas jas hariannya sebagai tanda
berkabung. Suku Balantak tidak memiliki
larangan bagi janda untuk makan nasi seperti
yang kita temukan di banyak daerah di Sula-
wesi Tengah. Janda diperbolehkan berbicara
dengan laki-laki tetapi harus dilakukan dengan
sewajarnya. Dari pihak laki-laki dan perem-
puan, ada satu orang yang menerima duka cita
juga dan telah menutup kepalanya dengan peci
(tutui) untuk tujuan itu; mereka juga disebut
balu. Janda dan pelayat tidak membuka peci
sebelum batu-batu ditumpuk di atas kuburan
dan gubuk pemakaman dibangun di atasnya.
Selama ia berduka cita, janda harus selalu
membawa serta seorang anak untuk mene-
maninya ketika ia meninggalkan rumah karena
mena, roh-roh jahat, mengintainya.

Pada zaman dahulu jenazah dibiarkan di atas
tanah selama dua hari dan dijaga oleh anggota
keluarga yang berkumpul di rumah duka.
Untuk mempersingkat waktu, mereka memain-
kan berbagai macam permainan. Bahkan sete-



lah pemakaman, mereka memainkan permain-
an tersebut setiap kali keluarga berkumpul di
rumah duka pada hari-hari peringatan hingga
pesta kematian terakhir (batangan) dirayakan.
Setelah itu, permainan-permainan ini tidak
boleh dimainkan lagi.

Di antara permainan-permainan ini, per-
mainan bertanya dan memecahkan teka-teki
(motangki-tangki) harus disebutkan terlebih
dahulu. Beberapa teka-teki ini akan dipub-
likasikan di tempat lain. Mereka menikmati diri
mereka sendiri bermain dengan biji jagung;
sebuah kotak digambar di lantai dengan arang;
di tepinya banyak sekali biji jagung diletakkan
berderet dan di tengah hanya beberapa.
Banyaknya biji jagung melambangkan bina-
tang yang dimakan oleh sedikit yang ada di
tengah, kecuali binatang-binatang itu dapat
menghalangi yang ada di tengah. Penjelasan
tentang permainan yang mereka berikan kepa-
da saya sangat membingungkan sehingga saya
tidak memahaminya. Permainan ini disebut
mamacan ‘bermain harimau.” Dari nama ini
dan dari jenis permainannya, tampaknya per-
mainan ini diimpor. Permainan lain dengan biji
jagung adalah pailuan: sejumlah biji jagung
yang dipegang di tangan, dilempar ke atas, lalu
ditangkap dengan punggung tangan. Semakin
banyak biji jagung yang tetap berada di pung-
gung tangan, semakin besar keberhasilannya.

Mereka juga mengenal sejenis permainan
tulang buku jari yang konon katanya diimpor.
Selanjutnya ada dingkoman, yaitu permainan
dengan melilitkan tali pada tangan dan jari lalu
diikatkan sedemikian rupa sehingga dapat
dilonggarkan dengan sekali rentangkan.

Banyak dari mereka yang hadir berpar-
tisipasi dalam komedi musikal yang disebut

2 Lagu kematian di kalangan suku To Mori dan
sebagian suku Poso-Toraja disebut juga tengke, dan
karena ini perayaan kematian besar di kalangan
mereka disebut motengke.

Alb. C. Kruyt

batengke. Ada sekelompok penyanyi di rumah
dan kelompok lain yang berkumpul di sekitar
api unggun besar di tanah; kedua kelompok ini
saling menanggapi nyanyian masing-masing.
Ini adalah cara, kata mereka, untuk menjauhkan
roh-roh jahat (mena) yang mengancam jiwa
orang yang meninggal.?

Selama pesta kematian terakhir, batangan,
sebuah lagu pengiring dinyanyikan untuk jiwa.
Ini disebut motantaie. Dalam lagu ini segala
macam instruksi diberikan kepada orang yang
meninggal. Yaitu pada kesempatan ini sebuah
keranjang jinjing telah disiapkan untuk orang
yang meninggal dengan segala macam bahan
makanan yang dimaksudkan tidak hanya un-
tuknya, tetapi juga sebagai hadiah bagi mereka
yang sudah berada di tanah arwah. Mercka
meminta orang yang baru saja meninggal: jika
kamu kebetulan bertemu ibu, berikan padanya
ini dan jika kamu melihat ayah, berikan
padanya itu dari keranjang. Dalam lagu ini
mereka meminta orang yang menjaga kota
orang mati untuk bertanya siapa orang yang
baru saja meninggal dan sambil bernyanyi
mereka memberitahunya namanya. Akhir lagu
tersebut adalah mereka berkata kepada orang
mati: “Sekarang kalian telah tiba di kota orang
mati. Tinggallah di sana, dan untuk sementara
waktu kami akan tetap tinggal di bumi.”

Bila ada orang terhormat yang meninggal
dunia, baik laki-laki maupun perempuan,
anggota keluarga (tonggol) para pemimpin
maka masyarakat desa yang sama tidak boleh
ke ladang selama enam hari, tidak boleh mem-
buat kegaduhan, tidak boleh memukul gong,
tidak boleh berteriak-teriak dan sebagainya;
pada siang hari tidak boleh menyalakan api di
luar rumah. Untuk kematian yang wajar,

3 Lagu-lagu tuntunan semacam ini juga terdapat pada
kelompok Toraja Timur. Lihat jonjoawa di suku Toraja
yang berbicara Bare'e, 111, hal. 544.

183


https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/11/Adriani-1914-pages-352-724.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/11/Adriani-1914-pages-352-724.pdf

Hidup dan mati di Balantak (bagian timur Sulawesi)

aturan-aturan ini hanya dipatuhi selama satu
hari. Jika seseorang tidak mengikuti larangan-
larangan ini (yang disebut mombongkar balu
‘menggagalkan masa berkabung’) selama masa
berkabung bagi seorang tonggol, maka ia harus
membayar denda seekor kambing atau babi.
Mereka tidak pernah melakukan praktik
pengayauan untuk orang yang meninggal.

Mereka tidak terbiasa memotong rambut
sebagai tanda berkabung. Akan tetapi, mereka
menebang beberapa pohon buah milik orang
yang meninggal; ini disebut moratu. Orang-
orang yang tidak memiliki hubungan dekat
dengan orang yang meninggal dapat meng-
ambil buah dari pohon yang ditebang.

Mereka tidak terbiasa mengawetkan rambut
atau kuku orang yang meninggal.

Sekarang kita harus mengenal dukun orang
mati, bolian na mena, ‘dukun bagi mena.’ Se-
perti yang telah kita lihat, mena adalah roh jahat
yang mengancam jiwa (sanfuu) orang yang me-
ninggal untuk membawanya bersama mereka
sehingga tidak dapat datang ke kota orang mati.
Oleh karena itu dukun harus melindungi jiwa
tersebut. Dukun muncul pada malam kedua
saat jiwa berada di atas tanah. la meng-
umpulkan segala macam daun; daun-daun ini
dipotong-potong dan ditimbun di tempat itu.
Ketika peti jenazah dengan mayat di dalamnya
diturunkan pada pagi hari, bolian na mena
meletakkannya di samping tumpukan daun dan
menyuruh janda dan anak-anak untuk duduk di
sampingnya. Seporsi kecil makanan diletakkan
di depan mereka masing-masing tetapi tidak
seorang pun memakannya. Upacara ini disebut
posikaan ‘makan bersama’; ini adalah makanan
perpisahan antara orang yang meninggal
dengan keluarganya. Bolian berbicara kepada
orang yang meninggal dan anak-anak (moli-
waa), yang menunjukkan bahwa mereka
sekarang bertemu untuk terakhir kalinya.

Setelah itu, peti mati dibawa ke liang lahat.

184

Baik saat diusung—yang selalu melalui pintu
dan menuruni tangga—maupun selama perja-
lanan ke liang lahat, kaki orang yang meninggal
akan diarahkan ke depan. Kadang-kadang peti
mati terasa berat. Hal ini terjadi karena roh-roh
bumi (tombolo tano) atau mena, atau bahkan
arwah orang yang masih hidup, yang ingin
menemani orang yang meninggal. Kemudian
bolian na mena mendekati peti mati dan
berbicara kepada arwah orang tersebut untuk
meminta mereka turun dari peti mati. Jika arak-
arakan melewati jalan samping yang menuju ke
ladang maka mereka menaburkan beras yang
sudah diberi kunyit (songi) kuning di jalan
bercabang tiga itu, “agar orang yang meninggal
tahu bahwa ia harus berjalan lurus dan tidak
menyimpang ke jalan menuju ladang.”

Kuburan tidak digali sampai prosesi men-
capai tempat yang dimaksudkan. Bolian ne
mena membuat sayatan di tanah dengan
parangnya untuk menunjukkan seberapa besar
kuburan itu seharusnya. Kemudian kuburan
digali. Di sini tidak ada aturan yang dipatuhi.
Dahulu mereka membuat kuburan hanya seda-
lam pinggang. Begitu kuburan siap, peti
jenazah diturunkan dengan sejumlah tali rotan
tanpa membersihkan jejak kaki penggali di
dasar terlebih dahulu. Tidak ada yang
diletakkan di dalam kuburan agar peti jenazah
dapat bersandar di atasnya; tali rotan dibiarkan
di dalam. Di samping peti jenazah mereka
meletakkan parang tua dan kemudian lubang
itu ditambal.

Dahulu kala, beberapa orang tua meng-
atakan kepada saya, kami tidak menguburkan
orang mati. Saat itu mereka dikurung di rumah
selama tujuh hari. Mereka membuat lubang di
dasar peti, yang melaluinya mereka mengikat-
kan tabung bambu, yang melaluinya cairan
mayat mengalir. Di penutupnya dibuat lubang
sehingga gas yang berkembang dapat keluar;
celah antara peti dan penutup ditutup dengan



resin. Setelah tujuh hari peti dibawa ke ladang
orang mati. Di sana sebuah tiang kokoh
ditanam di tanah dan pada tiang ini peti diikat
agak jauh di atas tanah (nikoof). Setelah itu
mereka tidak dapat lagi memperhatikan orang
mati: tiang-tiang membusuk dan jatuh, dan peti
mati, yang kayunya juga telah membusuk,
pecah dan isinya dibuang keluar. Tulang-tulang
berserakan di seluruh ladang orang mati.

Ketika saya tanya apa yang menyebabkan
perubahan kebiasaan ini, mereka menjawab
dengan ucapan bahwa anak-anak itu mengata-
kan hal-hal lucu tentang tulang-tulang yang
mereka lihat ketika mengantar jenazah dan me-
nertawakannya: “Lihat, itu kakekku!” “Lihat,
bibiku tertawa!” Ejekan ini membuat orang-
orang tua mereka merasa sangat malu sehingga
mereka setuju untuk menguburkan mayat-
mayat itu. — Tentu saja bukan itu alasannya.
Bahwa orang-orang masih tahu tentang cara
penanganan mayat ini membuktikan bahwa
perubahan itu terjadi mungkin hanya sekitar
empat atau lima generasi yang lalu dan alasan
yang paling jelas untuk perubahan itu adalah
karena hal itu terjadi di bawah tekanan dari
penguasa Banggai mereka.

J. N. Vosmaer menyebutkan hal serupa
tentang suku Tolaki di atas Kandari pada tahun
1830-an: “Praktik menguburkan mayat setelah
dibaringkan dalam peti kayu di celah-celah
gunung bersama dengan harta warisan
almarhum, tampaknya makin tidak lagi
dilakukan; mayat-mayat itu sebagian besar
dimasukkan ke dalam peti dan kemudian
dikubur” (“Korte Beschrijving van het ZO
Schiereiland van Celebes,” hlm. 96). Di sini
juga tidak ada alasan lain untuk perubahan itu
selain pengaruh yang diberikan penduduk

Muslim di pesisir terhadap orang-orang di
pedalaman.

Ketika dukun mengiringi prosesi pemakam-
an, ia membawa serta sepotong tanaman me-

Alb. C. Kruyt

rambat berduri, inngkoa. Begitu kuburan terisi
penuh, ia menarik tanaman merambat itu ke
atasnya. Orang-orang mengira bahwa jiwa
orang yang meninggal itu terikat pada tanaman
merambat itu. Kemudian tanaman merambat
itu dibungkus dengan kain katun putih dan
diberikan kepada salah seorang anak orang
yang meninggal untuk dibawa. Di rumah,
tanaman merambat itu diletakkan di atas piring
tembaga (dulang). Untuk sementara waktu,
tempat tinggal janda berada di dekat tanaman
merambat itu. Pada malam hari pemakaman,
yaitu hari ketiga setelah orang yang meninggal,
dua ekor ayam disembelih dan disantap
darinya. Bolian na mena berbicara kepada roh
jahat agar mereka tidak menyakiti jiwa orang
yang meninggal. Mereka menyebut upacara ini
mangkabuasemi, yang tujuannya adalah untuk
memisahkan jiwa orang yang meninggal dari
yang masih hidup. Ini adalah natolu na mian
mate ‘malam ketiga bagi orang yang me-
ninggal.’

Setelah tujuh malam, napitu na mian mate,
hal yang sama terjadi. Setelah itu, tanaman
merambat dalam kain katun diambil dari
mangkuk tembaga dan disimpan di lemari atau
keranjang pakaian, di mana tanaman itu tetap
berada di sana sampai pesta kematian yang
sebenarnya untuk almarhum, batangan, diada-
kan. Kadang-kadang butuh waktu setahun
sebelum mereka dapat meneruskannya karena
banyak makanan yang dibutuhkan untuk para
tamu. Pada pesta kematian ini, makam, yang
selama itu dibiarkan sendiri, dirapikan. Hari
pertama disebut montukas. Kemudian tikar
dibentangkan di dekat dinding rumah di tempat
sebelumnya dulang berdiri dengan tanaman
merambat berduri. Ini diambil dari keranjang
pakaian dan diletakkan di dulang dengan cara
yang sama. Di atas dulang, tali rotan diren-
tangkan, yang di atasnya digantung segala
macam pakaian dan kain katun, yang harus

185


https://books.google.ca/books?hl=en&lr=&id=M46eaB3TSF4C&oi=fnd&pg=PT4&dq=Korte+Beschrijving+van+het+ZO+Schiereiland+van+Celebes,&ots=AHPIPgeIoX&sig=PduiOqjN_vH7OmzkjwMWLFYgRuM#v=onepage&q&f=false
https://books.google.ca/books?hl=en&lr=&id=M46eaB3TSF4C&oi=fnd&pg=PT4&dq=Korte+Beschrijving+van+het+ZO+Schiereiland+van+Celebes,&ots=AHPIPgeIoX&sig=PduiOqjN_vH7OmzkjwMWLFYgRuM#v=onepage&q&f=false

Hidup dan mati di Balantak (bagian timur Sulawesi)

dipinjam oleh anggota keluarga. ‘Tempat tidur
negara’ disebut pirate 'an.* Janda dan salah satu
anak harus selalu duduk di samping dulang dan
tidak boleh pergi selama pengerjaan makam
berlangsung kecuali untuk memenuhi kebutuh-
an mereka. Pada semua jamuan makan, makan-
an diberikan terlebih dahulu ke mangkuk
tempat liana diletakkan. Selama jamuan makan
orang-orang lain duduk dalam barisan panjang
dimulai dari janda.

Mengenai pekerjaan di makam, mereka
pertama-tama mendirikan gubuk di atasnya.
Kemudian mereka mengumpulkan batu-batu
yang ditumpuk seperti tembok di sekeliling
makam; kegiatan terakhir ini disebut bawatuan
‘meletakkan batu.’

Ketika tembok sudah siap, seekor ayam
betina dan seekor anjing disembelih. Bolian na
mena mengoleskan darah ayam betina di
sepanjang batu-batu, agar tembok tidak runtuh.
‘Pengolesan’ dengan darah ini disebut mang-
arara’i dari rara’ ‘darah.” Daging anjing di-
siapkan dan dipersembahkan sebagai makanan
bagi mereka yang bekerja di makam.

Setelah semuanya selesai, dukun menyiap-
kan keranjang pembawa, basung, di rumah
duka. Segala macam makanan dimasukkan ke
dalam keranjang: beras, jagung, talas, ubi,
pisang, dll. Ketika keranjang penuh, dukun
mengosongkannya lagi untuk dikemas lagi. Ia
mengulanginya tujuh kali. Akhirnya keranjang
ditutup dengan kain katun putih. Sekarang
janda membawa keranjang ke makam di
punggungnya dan semua orang yang berpartisi-
pasi dalam pemakaman mengikutinya. Sesam-
painya di makam, isi keranjang diletakkan di
atasnya dan keranjang digantung kosong di
gubuk makam. Janda dan anak-anak memakan
sebagian makanan. Upacara ini disebut pama-

4 Dalam "pirate’an", rate adalah kata yang tersebar di
sebagian besar wilayah Sulawesi, yang berarti "jiwa

186

konan basung ‘menyelesaikan (upacara kema-
tian) dengan keranjang pembawa.’

Selama batangan belum dilaksanakan janda
akan menyisihkan sebagian makanannya pada
setiap jamuan makan untuk mendiang, yang
ditaruhnya di atas piring yang telah meng-
gantikan mangkuk yang berisi tanaman rambat
berduri. Pada pamakonan basung diletakkan di
atas makam: alas tidur (ampas), centong (san-
dok), periuk tanah liat (kuren) dan sejumlah
bungkus nasi yang terbuat dari anyaman daun
kelapa (katupat) yang banyak di antaranya
tidak diisi. Dari atap gubuk digantungkan
rumbai katun, yang disebut palangas, di seke-
liling makam. Di salah satu sisi makam dibuat
lubang di rumbai tersebut yang di dalamnya
ditaruh tujuh batang rokok buatan sendiri.
Terakhir, ditancapkan sebuah tiang pancang di
tanah dekat makam yang di atasnya dikibarkan
bendera.

Pada pagi-pagi sekali setelah pamakonan
basung, bolian na mena pergi dan membuang
liana; ini disebut mamantas kololon ‘memo-
tong tali,” yang dengan-nya semua persekutuan
antara yang mati dan yang hidup terputus. Pada
semua kesempatan, bolian na mena-lah yang
berbicara kepada roh-roh (mena) untuk men-
cegah mereka menyakiti jiwa orang yang sudah
meninggal. Dia mengatur apa pun yang harus
dilakukan pada pesta kematian kecuali dia tidak
mengganggu tata cara dan peti jenazah. Orang-
orang tidak memiliki penghinaan atau ken-
gerian apa pun terhadapnya. Hadiah yang dite-
rimanya atas intervensinya terdiri dari empat
piring dan empat depa kain katun berkualitas
rendah (balasu) dan pada semua upacara dia
mendapat cukup makanan. Upah ini diberikan
kepadanya setelah pamakonan basung.

Ketika keluarga terdekat mendengar bahwa

yang mati".



seseorang meninggal di negeri asing dan diku-
burkan, mereka membuat boneka dari batang
pisang yang di dalamnya dipotong kepala,
lengan, dan kaki. Patung ini, yang disebut
bongkot, didandani, dibungkus kain katun dan
dikubur tanpa pakaian. Segera sebuah gubuk
dibangun di atas kuburan ini dan dinding batu
didirikan seperti yang biasa mereka lakukan
dengan mayat. Selama malam ketiga dan ketu-
juh setelah boneka dikuburkan, orang yang
meninggal dipanggil kembali dan dengan itu
masalahnya selesai.

Kita sekarang harus menelusuri apa yang
diyakini penduduk Balantak tentang kehidupan
setelah kematian jiwa. Jiwa manusia yang
hidup disebut sanfuu. Selama mereka meng-
anggap bahwa jiwa orang yang meninggal
belum pergi ke alam orang mati, Untuan ‘awal,’
‘dari mana ia berasal,” mereka masih menye-
butnya santuu. Selama periode ini mereka
membuat seolah-olah orang yang meninggal
masih berada di antara yang hidup, mereka
berbicara kepadanya, merawatnya.

Setelah pamakonan basung, konon, orang
mati mengambil keranjang berisi makanan
yang telah disiapkan bolian na mena untuknya,
meletakkannya di punggungnya dan berjalan
menuju Untuan. Setelah itu, mereka tidak lagi
membicarakan sanfuu, tetapi orang mati
disebut tembunuat.> Dalam perjalanan itu, ia
menghadapi beberapa rintangan: ia bertemu
seekor kambing yang ingin menanduknya,
babi-babi yang suka berkelahi, anjing-anjing
dan tangan-tangan, yang menghalangi setiap
perjalanannya. Namun, orang mati memuaskan
semua binatang itu dengan menawarkan sesu-
atu dari keranjang itu kepada mereka; lalu
mereka membiarkannya lewat. Akhirnya, ia
sampai di suatu titik di mana banyak jalan

> Juga di antara masyarakat Saluan di utara Balantak,
jiwa orang yang hidup disebut santuu, dan "jiwa orang

Alb. C. Kruyt

bertemu, dijaga oleh seorang penjaga. Orang
mati itu memintanya untuk memberi tahu jalan
mana yang harus ia lalui tetapi penjaga itu tidak
menjawabnya. Kemudian, orang mati itu
menawarkan pinang dari keranjangnya dan
segera penjaga itu memberi tahu jalan mana
yang harus ia lalui untuk tiba di kota orang
mati. Hal ini diulang beberapa kali hingga ia
melihat rumah-rumah tempat tinggal lelu-
hurnya.

Akan tetapi, di dekat kota orang mati
terdapat sebuah jembatan di atas jurang yang
dalam. Setiap ujung jembatan dipegang oleh
satu makhluk. Jika orang yang sudah mening-
gal telah melakukan banyak kejahatan, misal-
nya mencuri, melakukan inses dan berzina,
kedua makhluk itu akan menjungkirbalikkan
jembatan tersebut dan orang yang sudah me-
ninggal tersebut akan jatuh ke dalam panci
berisi air mendidih di bawahnya. Panci itu
disebut ukuman ‘hukuman’ (dari bahasa Me-
layu hukum); jembatan itu disebut tetean
nggoling-nggoling ‘jembatan berputar.” Jika
orang yang sudah meninggal cukup beruntung
untuk melewati jurang tersebut, ia akan tiba di
Untuan, tanah para arwah.

Di sini kehidupan seperti di bumi. Orang
bilang kota orang mati itu tinggi dan sebagai
buktinya mereka bilang banyak orang yang
akan mati berkeringat dan terengah-engah. Ini
tidak mungkin karena mereka harus mendaki
gunung yang tinggi.

Jiwa orang mati, tembunuat, sangat jarang
menampakkan diri dalam sosok dukun, dan jika
ini terjadi, itu bukan untuk menolong manusia
jika ada penyakit atau kesusahan. Biasanya
mereka adalah jiwa-jiwa yang terbebani oleh
satu atau lain hal yang tidak mereka sukai.
Sering kali mereka adalah jiwa para ibu yang

yang mati" disebut feminuat.

187



Hidup dan mati di Balantak (bagian timur Sulawesi)

tidak bahagia karena anak-anak mereka yang
ditinggalkan tidak diperlakukan dengan baik.
Kadang-kadang mereka mengancam akan
membawa anak-anak mereka ke Untuan. Ke-
mudian orang-orang harus menyembelih ayam
betina untuk mendamaikan mereka, dan mem-
bujuk mereka untuk membatalkan niat mereka.

References

Adriani, N.; and Alb. C. Kruyt. 1912. De
Bare’e-sprekende Toradja’s van Midden-
Celebes, volume 2. Batavia: Landsdruk-
kerij.

Adriani, N.; and Alb. C. Kruyt. 1914. De
Bare’e-sprekende Toradja’s van Midden-
Celebes, volume 3: Taal- en letterkundige
schets der Bare’e-taal en overzicht van het
taalgebied Celebes—Zuid-Halmahera. Bata-
via: Landsdrukkerij.

Kaudern, Walter. 1921. [ Celebes Obygder. 2
volumes. Stockholm: Bonniers.

Kaudern, Walter. 1927. Ethnographical studies
in Celebes: Results of the author’s
expedition to Celebes 1917—1920, volume 3:
Musical instruments in Celebes. Goteborg:
Elanders Boktryckeri Aktiebolag.

Kruyt, Alb. C. 1932. De pilogot der Banggaiers
en hun priesters. Mensch en Maatschappij
8:114-135.25

Vosmaer, J. N. 1839. Korte beschrijving van de
zuid-oostelijk schiereiland van Celebes, in
het bijzonder van de Vosmaersbaai of van
Kendari; verrijkt met eenige berigten
omtrent den stam der Orang Badjos, en meer

andere aanteekeningen. Verhandelingen van
het Bataviaasch Genootschap van Kunsten
en Wetenschappen 17/1:63—184. Batavia:
Ter Lands Drukkerij.

188


https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/17
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/11/Adriani-1914-pages-1-351.pdf
https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/26
http://sulang.org/sites/default/files/kaudern-1927-musical-instruments.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/09/Pilogot.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/09/Pilogot.pdf

