
 

 

 

 

Hidup dan mati di Balantak (bagian timur Sulawesi) 
 

 

 

 

Dr. ALB. C. KRUYT 

 

 

 

 

 

 

 

 

ALB. C. KRUYT “Van Leven en Sterven in Balantak (Oostarm van Celebes)”  Tijdschrift voor Indische Taal-, Land- 

en Volkenkunde 1933 73 (1): 1-39 

 

 

 

 

Perkawinan 

Peraturan yang berlaku di To Balantak ten-

tang orang yang tidak boleh menikah karena 

hubungan darah, sama dengan peraturan yang 

berlaku di suku-suku lain di Sulawesi Tengah: 

yang boleh menikah hanya orang-orang yang 

seangkatan, termasuk sepupu pertama, baik 

anak saudara laki-laki, anak saudara perem-

puan, maupun anak saudara laki-laki dan pe-

rempuan. Boleh menikah dengan saudara 

perempuan ipar laki-laki; dengan cara ini dua 

orang saudara laki-laki dapat menikah dengan 

dua orang saudara perempuan. Akan tetapi 

tidak diperbolehkan hidup bersama dengan dua 

orang saudara perempuan dalam perkawinan 

ganda. Hal ini dianggap sebagai semacam in-

ses. Jika seseorang bersalah melakukan hal 

seperti itu maka pada zaman dahulu ia akan 

dicambuk oleh orang-orang desanya dan semua 

harta bendanya (baube) dirampas. Orang seper-

ti itu disebut tobangka, yaitu orang yang harta 

bendanya dirampas. Setelah hukuman itu mere-

ka meninggalkannya dengan tenang jika ia 

ingin melanjutkan hidupnya dengan kedua sau-

dara perempuannya seperti sebelumnya. 

Inses disebut sele. Jika ini dilakukan dalam 

tingkat terburuk (orang tua dan anak, kakak dan 

adik) yang bersalah dimasukkan ke dalam bubu 

besar yang terbuat dari rotan dan dibuang ke 

laut; darah mereka tidak boleh tertumpah ke 

tanah. Melakukan inses menyebabkan malape-

taka, moliu; terjadi hujan badai, yang menye-

babkan tanah tergenang; timbul retakan di 

tanah, terjadi tanah longsor yang sangat besar. 

Hal ini juga terjadi pada saat manusia baru 

saja datang untuk hidup di bumi. Pada saat itu 

http://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Kruyt-1933c.pdf


Hidup dan mati di Balantak (bagian timur Sulawesi) 

 166 

tidak ada kemungkinan lain selain saudara laki-

laki dan perempuan saling menikah. Ketika 

bumi terbelah akibat hubungan inses ini, para 

leluhur manusia menjadi sangat marah. Kemu-

dian seorang wanita tua muncul dari dalam 

bumi; wanita ini adalah Kele ‘Wanita’, dewi 

bumi kita, dan dia memberi tahu anak-anak 

manusia yang khawatir bahwa mereka harus 

menyembelih seekor babi dan memasukkannya 

ke dalam retakan bumi. Setelah mereka mela-

kukan ini, hujan lebat berhenti dan retakan itu 

menutup sendiri. Dari pengalaman ini mereka 

belajar bagaimana bertindak ketika inses kem-

bali dilakukan. Jika hujan terus-menerus dan 

deras dan bumi terbelah, dukun memanggil 

penguasa surga, Pilogot mola yang tinggal di 

matahari dan memohon kepadanya untuk 

mencegah malapetaka. Pada saat itu seekor 

babi dikorbankan untuknya. Hal ini juga 

dilakukan ketika seseorang jatuh sakit karena 

tindakan inses yang buruk yang dilakukan oleh 

orang lain, sesuatu yang dipastikan oleh dukun.  

Bila paman dan keponakan atau bibi dan 

keponakan menjalin hubungan, mereka tidak 

langsung dibunuh tetapi diasingkan satu sama 

lain: si lelaki dibawa ke desa lain dan si 

perempuan ditoleransi dengan saudara-saudara 

yang tinggal jauh. Jika keduanya mencari satu 

sama lain lagi, hukuman mati dijatuhkan 

kepada mereka. 

Bila seorang laki-laki dan perempuan tidak 

memiliki hubungan darah yang dekat tetapi 

berasal dari generasi yang berbeda maka per-

kawinan dapat dilakukan setelah masalah ini 

didamaikan. Upacara yang dilakukan untuk hal 

ini disebut monsiput gogorong ‘melindungi 

tenggorokan.’ Yaitu, mereka percaya bahwa 

Pilogot mola menghukum inses dengan memo-

tong tenggorokan pelaku, atau anak-anak yang 

dilahirkan oleh pasangan inses tersebut. Dalam 

setiap kasus, dengan satu atau lain cara, Pilogot 

mola mendatangkan malapetaka bagi para 

pelaku. Pada kesempatan seperti itu, bukan 

dukun melainkan pemimpin, tonggol, yang 

memimpin upacara. Kerabat pelaku membawa 

seekor ayam betina, dua keranjang kecil 

(bobosekon) berisi beras dan sepotong kain 

katun kepada tonggol. Kemudian, ia me-

manggil Pilogot mola dan memintanya untuk 

mengambil apa yang dipersembahkan sebagai 

persembahan perdamaian atas inses yang 

dilakukan. Apa yang telah dibawa ke depan 

adalah untuk pemohon. Para pelaku diolesi 

dengan darah hewan kurban.  

Cara normal dalam pernikahan (hukum per-

nikahan adat berubah setelah orang-orang ini 

beralih ke agama Kristen) adalah bahwa si 

pemuda tanpa sepengetahuan orang lain, pergi 

dan tidur di rumah gadis itu. Ia harus berhati-

hati agar tidak ada yang melihatnya. Jika 

hubungan itu diketahui oleh teman serumah, 

mereka harus menikah. 

Akan tetapi, mereka sendiri mengakui bah-

wa cara yang lazim dalam perkawinan adalah 

dengan cara seseorang melamar anak perem-

puan mereka kepada orang tua si gadis. Dalam 

tradisi Balantak, ayah atau ibu si pemuda mela-

kukan tugas ini. Si pemuda membawa serta 

gelang tangan dari kulit kerang (buso) tetapi 

tidak membawa pinang. Biasanya, orang yang 

melamar bertanya apakah dia dapat membeli 

ayam putih. Orang tua si gadis menjawab: 

“Nanti kami informasikan, apakah kami men-

jualnya untuk Anda atau tidak.” Jika lamaran 

diterima, si gadis menyimpan gelang tangan 

tersebut; jika ditolak maka perhiasannya diba-

wa kembali. Gelang tangan ini disebut tako’i 

‘yang digunakan untuk meminta sesuatu.’ Si 

gadis selalu diminta pendapatnya tentang lama-

ran tersebut. Jika dia setuju, pernikahan biasa-

nya akan terjadi meskipun mungkin bukan 

keinginan orang tua. Jika si gadis menolak 

mentah-mentah untuk menikahi calon tersebut, 

maka pernikahan itu pasti tidak akan terjadi. 



Alb. C. Kruyt 

 167 

Hal-hal lain yang ditentukan oleh hukum adat 

guna meneguhkan pertunangan tidak diberikan, 

tetapi berbagai hadiah seperti bahan makanan, 

terutama dari hasil berburu dan memancing, 

dipertukarkan di antara kedua keluarga. 

Kadang-kadang gadis itu diculik, mampa-

marerekon. Hal ini terjadi ketika dia telah 

memutuskan untuk menikahi seorang pemuda, 

sementara orang tuanya terus menentang hu-

bungan tersebut. Pemuda itu menyembunyikan 

gadis itu di suatu tempat yang jauh dari rumah-

nya. Sebab jika ayah atau saudara laki-lakinya 

menemukan pasangan itu segera setelah kawin 

lari, pemuda itu akan dicambuk dan gadis itu 

akan dibawa pulang. Jika satu atau dua bulan 

berlalu dan pasangan itu kembali dengan ren-

dah hati, maka mereka selalu diterima dengan 

lapang dada karena tidak ada yang bisa dila-

kukan lagi mengenai masalah tersebut. 

Jika gadis itu dilamar ketika padi masih di 

ladang, mereka menunggu sampai setelah akhir 

tahun padi untuk meresmikannya sehingga 

ketika menyiapkan ladang baru, sang pria dapat 

menyiapkan satu untuk dirinya dan istrinya 

juga. Ketika kedua keluarga telah mencapai 

kesepakatan tentang hari pernikahan akan dil-

angsungkan, kerabat dan teman-teman akan 

diberitahu tentang hal ini. Keluarga pihak per-

empuan berkumpul di rumah orang tua untuk 

membantu memasak sarapan pagi, keluarga 

pihak laki-laki berkumpul di rumah pihak laki-

laki untuk ikut serta dalam prosesi, yang 

dengannya mempelai pria diantar ke mempelai 

wanita. Prosesi selalu dimulai saat hari mulai 

gelap, antara pukul 7 dan 9. Anggota keluarga 

yang lebih tua berjalan di depan, kemudian 

mempelai pria datang, dan diikuti oleh keluarga 

yang lebih tua, diikuti oleh anak-anak dan 

pemuda. Pedang dan tombak mempe-lai pria 

 
1 Bila baranda di sini berarti balanda "Belanda", maka 

kita mempunyai bukti lebih jauh bahwa penduduk 

Balantak cenderung mengubah huruf l menjadi r, 

dibawa oleh orang lain, sedangkan mas kawin 

dibawa serta dalam prosesi. 

Ketika mereka tiba di tangga rumah peng-

antin wanita, ada seseorang yang berdiri di sana 

dan menghalangi arak-arakan untuk naik ke 

atas. Setelah mereka memberikan parang, se-

helai kain katun, atau sesuatu yang serupa 

kepada penjaga, barulah ia mengizinkan mere-

ka masuk ke dalam rumah. Di lantai atas, ada 

seseorang yang menunggu para tamu untuk 

menyiramkan air ke kaki mereka. Kemudian 

mereka semua duduk dan pinang dibagikan. 

Pinang ini pertama-tama diletakkan di hadapan 

pengantin pria, kemudian ibunya dan kemudian 

tamu-tamu lainnya tanpa memperhatikan pe-

sanan mereka. Pengantin wanita tidak ada di 

sana; ia berada di ruangan lain. 

Pernikahan disebut mensuo. Setelah mereka 

selesai mengunyah dengan santai, mas kawin 

dibawa ke depan. Mas kawin disebut pensuo, 

dan secara praktis sama untuk semua orang; 

itulah sebabnya tidak perlu ada diskusi tentang 

hal itu sebelumnya. Dahulu mas kawin terdiri 

dari barang-barang berikut: satu lipa baranda1 

(kain berwarna gelap); satu lipa bugis (kain 

Bugis); satu saluar (celana panjang); satu 

bakoko (parang); satu kotak kapur tembaga 

(papo); satu pisau; dua jaket wanita yang ter-

buat dari katun hitam; dua mangkuk keramik 

(mangko’ morikut) dan dua piring besar (lean). 

Biasanya pemimpin, tonggol, hadir di sana. Ia 

menerima hadiah dan memeriksa apakah se-

muanya ada di sana, setelah itu ia menyerahkan 

barang-barang tersebut kepada keluarga. 

Dalam perkawinan yang tidak memberikan 

mas kawin, mereka mengatakan bahwa semua 

anak yang lahir dari perkawinan itu akan 

meninggal di usia muda. 

Sementara tonggol menyelidiki mas kawin, 

sedangkan penduduk Banggai mengubah huruf r 

menjadi i. 



Hidup dan mati di Balantak (bagian timur Sulawesi) 

 168 

kerabat pengantin wanita menanyakan segala 

macam hal kepada orangtua pengantin pria. Hal 

ini diperhitungkan dan persyaratan dipenuhi 

sejauh mungkin tanpa terlebih dahulu mengu-

ranginya; ini disertai dengan banyak kebising-

an dan kegembiraan. Lipa baranda dan salah 

satu dari dua jaket wanita dari mas kawin khu-

sus ditujukan untuk ibu pengantin wanita. 

Begitu mas kawin diserahkan oleh tonggol 

kepada keluarga, seorang bibi berdiri dan men-

jemput gadis itu dari kamar, tempat dia me-

nunggu sampai sekarang; mereka menyuruh-

nya duduk di depan pengantin pria. Duduk 

dengan cara ini, berbagai kerabat yang lebih tua 

menyampaikan segala macam peringatan kepa-

da mereka yang mereka butuhkan untuk kehi-

dupan pernikahan mereka. Setelah itu, makan 

malam disajikan. Pengantin wanita duduk di 

sebelah kanan pengantin pria; Setiap orang 

memiliki keranjang sendiri berisi nasi dan lauk-

pauk di depannya dan makan dari keranjang itu. 

Pasangan itu tidak makan dari satu keranjang, 

atau saling menyuapi makanan. Acara makan 

diperpanjang hingga fajar. Pada acara ini 

orang-orang tidak menari, bernyanyi atau ber-

main. Saat fajar, para tamu kembali ke rumah, 

tetapi orang tua mempelai pria tinggal beberapa 

hari lagi di rumah menantu perempuan mereka. 

Selama tiga hari setelah dilangsungkannya 

pernikahan, baik suami maupun istri tidak 

diperkenankan pergi jauh dari rumah. Mereka 

keluar rumah hanya untuk menggunakan toilet 

dan mandi. Dikatakan bahwa mereka harus 

mematuhi resep ini untuk mencegah semut atau 

serangga lain menggigit atau menyengat mere-

ka. Sesuatu seperti itu akan menjadi doso, 

membawa kejahatan; mereka akan jatuh sakit, 

atau mereka akan mengalami kecelakaan. 

Mereka mengatakan kepada saya bahwa di 

Mantok ada cukup banyak pria dan wanita 

belum menikah; mereka tidak dapat mengata-

kan apa alasannya. Memang pernah terjadi 

bahwa pria berpakaian dan bertingkah laku 

seperti wanita. Mereka menyebut orang-orang 

seperti itu salabai. Di antara mereka ada yang 

menjadi dukun. Namun, yang lainnya tidak. 

Sudah adat bagi suami untuk tinggal ber-

sama istrinya selama sekitar tiga tahun dan 

selama waktu tersebut ia melayani mertuanya. 

Baru setelah masa tersebut mereka diperboleh-

kan membangun rumah sendiri. Suami harus 

selalu menghormati mertuanya; ia tidak boleh 

menolak untuk menaati perintah apa pun; ia 

tidak boleh menggunakan peralatan makan 

mereka, atau memasuki tempat tidur mereka, 

atau menyebut nama mereka. Jika ia berlaku 

tidak pantas terhadap mereka, ia dapat jatuh 

sakit: perutnya akan terasa nyeri dan mengeras, 

dan wajahnya akan menguning. Semua ini ada-

lah akibat dari kutukan yang akan menim-

panya; kutukan ini disebut mabuntus atau ma-

beeng. Jika mereka menduga bahwa menantu 

laki-laki tersebut telah terkena kutukan tersebut 

sebagai akibat dari sikap tidak hormatnya ter-

hadap mertuanya, suatu kejahatan yang biasa-

nya tidak disadarinya, maka ayah mertua men-

cuci siku dan lututnya dalam baskom berisi air, 

dan mereka menyuruh menantu laki-laki ter-

sebut minum dari air tersebut; namun, ia tidak 

boleh mengetahui apa yang diminumnya.  

Jika seorang suami memukul istrinya, atau 

jika ia berbuat salah kepada istrinya dengan 

cara lain, maka ia kena denda (loutang). 

Tiga atau empat minggu setelah pernikahan, 

suami membawa istrinya ke rumah orang tua-

nya untuk mengunjungi orang tuanya. Ini 

disebut mongulikon luus, yaitu mengembalikan 

jejak di rerumputan. Artinya, ketika orang-

orang dahulu berjalan di sepanjang jalan seta-

pak di antara rerumputan tinggi, melalui gesek-

an dengan tubuh mereka membuat rumput 

miring ke arah yang mereka lalui; jejak di 

rerumputan ini disebut luus. Jika mereka kem-

bali melalui jalan yang sama, mereka men-



Alb. C. Kruyt 

 169 

dorong rumput ke posisi miring yang ber-

lawanan dengan arah saat mereka pertama kali 

berjalan; dengan demikian, jejak di rerumputan 

itu 'dikembalikan' ke arah yang berlawanan. 

Alasannya jelas mengapa kunjungan pasangan 

itu ke rumah orang tua suami disebut demikian. 

Ibu suami memberikan empat piring keramik 

dan sepotong kapas kepada menantu perem-

puannya pada kesempatan itu. Ini disebut 

mombokasi atau mongkobelesi. 

Perceraian disebut powo'oli. Jika perceraian 

diminta oleh suami dan istri tidak memberikan 

alasan untuk itu atau dalam hal apa pun tidak 

ada alasan hukum untuk itu, laki-laki itu, jika ia 

membangun rumah sendiri untuk keluarganya 

harus meninggalkan rumahnya serta semua 

harta bendanya yang diperolehnya selama 

pernikahannya. Selain itu ia harus membayar 

tiga puluh rear (real) sebagai denda. Jika 

pasangan itu bercerai dengan persetujuan ber-

sama, harta benda dibagi menjadi dua bagian 

yang sama, yang keduanya menerima bagian. 

Namun, jika ada anak-anak, laki-laki itu harus 

meninggalkan bagiannya kepada wanita itu 

untuk membesarkan anak-anak. Jika perceraian 

terancam karena keinginan istri atau karena ia 

menjadi benci kepada laki-laki itu maka tong-

gol, pemimpin masyarakat desa, pertama-tama 

berusaha sekuat tenaga untuk mengubah pikir-

an wanita itu. Jika ia tidak berhasil, wanita itu 

meninggalkan rumah tanpa membawa barang-

barang mereka kecuali jika ia mengasuh satu 

atau lebih anak dan kembali ke rumah orang 

tuanya atau rumah salah satu kerabatnya. 

Hal ini juga terjadi pada kasus-kasus yang 

melibatkan istri yang telah melakukan perzi-

naan (mogora). Hanya dalam beberapa kasus, 

ketika para pezina tertangkap basah, mereka 

terkadang dibunuh. Jika perkara tersebut diadili 

oleh kepala desa, denda yang dijatuhkan tidak 

terlalu besar: pezina tersebut diizinkan untuk 

menikahi wanita tersebut. Perceraian diucap-

kan oleh tonggol; pada kesempatan ini ia tidak 

melakukan tindakan simbolis tertentu, misal-

nya memotong sirih atau pinang dan seje-

nisnya. 

Jika sepasang suami istri telah bercerai dan 

ingin bersatu kembali, hal ini dapat terjadi 

tanpa ada yang keberatan. Jika keinginan itu 

datang dari pihak laki-laki, biasanya ia mem-

berikan hadiah perdamaian kepada sang istri 

untuk menghilangkan segala dendam dalam 

hatinya. Hanya dalam kasus-kasus di mana pa-

sangan tersebut telah bercerai sambil mem-

berikan jaminan bahwa mereka tidak akan 

pernah bersatu lagi, dan sebagai penegasan atas 

perkataan mereka, mereka memotong sebatang 

rotan, dukun perlu terlebih dahulu membuat 

sumpah ini tidak berlaku, jika tidak, pasangan 

yang telah bersatu kembali akan ‘dimakan’ oleh 

sumpah mereka; Hal ini terutama terungkap 

dengan cara ini, bahwa anak-anak yang lahir 

dari pernikahan ini meninggal sebelum waktu-

nya. 

Jika suami meninggal dan tidak meninggal-

kan anak, setengah dari hartanya diwariskan 

kepada jandanya dan keluarga almarhum 

mengambil setengah lainnya. Jika istri mening-

gal tanpa meninggalkan anak, hal yang sama 

terjadi: duda menerima setengah dari harta 

bersama mereka, dan keluarga istri menerima 

setengah lainnya. Jika ada anak, semuanya 

diwariskan kepada mereka; anak laki-laki dan 

perempuan menerima bagian yang sama. 

 

Kehamilan dan kelahiran 

Dengan hanya beberapa pengecualian, saya 

tidak pernah menemukan cerita di antara pen-

duduk Balantak yang menceritakan bahwa 

seorang wanita telah dihamili oleh roh atau oleh 

hewan, atau cerita bahwa seorang wanita mela-

hirkan hewan, atau bahwa hewan melahirkan 

manusia. Suatu ketika ada cerita tentang se-

orang wanita yang melahirkan anak kembar, 



Hidup dan mati di Balantak (bagian timur Sulawesi) 

 170 

salah satunya adalah seekor tupai. Ayah dari 

anak kembar ini adalah roh agung dari gunung 

Tompotika. 

Mereka juga pernah bercerita tentang se-

orang pria yang menikahi seorang putri hantu. 

Pada zaman dahulu kala, seorang pria bernama 

Kadari pergi berburu setiap hari. Di suatu tem-

pat tertentu di bawah pohon beringin, anjing-

anjingnya selalu menangkap banyak hewan 

liar. Babi-babi hutan berbaring di sana untuk 

beristirahat sehingga anjing-anjing dapat deng-

an mudah menangkapnya. Suatu ketika si 

pemburu duduk di sana untuk beristirahat, dan 

tiba-tiba dia menyadari bahwa dia sedang du-

duk di atas lesung dan bahwa pohon beringin 

itu adalah sebuah rumah besar. Mereka menu-

runkan tangga dan Kadari diundang untuk naik 

ke atas. Awalnya dia tidak berani menerima 

undangan tersebut, karena dia hanya mengena-

kan kain cawat. Akhirnya dia naik ke atas dan 

tinggal beberapa hari di rumah roh (burake), di 

mana dia akhirnya menikahi salah satu putri roh 

tersebut. 

Ketika manusia dan roh telah menikah se-

lama beberapa waktu, laki-laki itu membujuk 

istrinya untuk pergi ke desanya. Sang istri 

setuju dengan janji bahwa suaminya akan 

memberinya seekor kambing. Pasangan itu 

memiliki tiga orang anak: yang pertama adalah 

seekor tupai (do’u), dan dua lainnya adalah ma-

nusia. Tupai itu sama cerdasnya dengan manu-

sia; ia pergi ke ladang, memetik sayur dan 

melakukan segala macam pekerjaan. Akhirnya 

sang istri jatuh sakit karena laki-laki itu tidak 

menepati janjinya untuk memberinya seekor 

kambing. Akhirnya sang istri meninggal dan 

ketika laki-laki itu pergi untuk menguburkan 

mayatnya, mayatnya telah menghilang. Tupai 

itu juga menghilang bersama ibunya dan 

kemudian dua orang anak lainnya tidak dapat 

ditemukan lagi. 

Hubungan sosial antara laki-laki dan perem-

puan sangat bebas, dan akibatnya seorang gadis 

sering hamil di luar nikah. Mereka mengatakan 

kepada saya bahwa mereka menghabiskan ban-

yak upaya untuk melakukan aborsi dengan 

cara-cara eksternal, seperti menekan perut pada 

pohon yang tumbang, membiarkan diri jatuh 

dari ketinggian, membawa beban berat, dan 

semacamnya. Mereka juga mengetahui cara-

cara internal untuk merangsang aborsi. Jika 

setelah semua ini janin tidak dapat dikeluarkan, 

gadis itu pergi jauh ke dalam hutan begitu dia 

merasakan datangnya hari kiamat dan mening-

galkan anak itu di sana ketika ia lahir. Anak 

haram disebut anak bule. Saya berbicara dalam 

bentuk lampau karena mungkin saja terjadi per-

ubahan yang menguntungkan dalam keadaan 

ini setelah orang-orang memeluk agama Kris-

ten. 

Mereka juga mengetahui tanda-tanda yang 

menunjukkan seorang wanita hamil: haid (bio-

kon) berhenti (ketika seorang gadis atau wanita 

sedang haid, dia tidak perlu khawatir akan apa 

pun). Mereka memperhatikan bahwa penampil-

an wanita itu berubah selama kehamilan, wa-

jahnya menjadi kuning, dia mengantuk, orang-

orang yang biasanya rajin pulang lebih awal, 

memanjat ketinggian membuatnya cepat keha-

bisan napas, dan semacamnya. 

Seperti di antara semua orang Indonesia, 

seorang wanita Balantak harus waspada terha-

dap segala macam hal selama kehamilannya 

untuk mencegah respons simpatik yang dapat 

merusak janin, atau agar kelahiran anak tidak 

terhambat. Karena alasan ini dia tidak boleh 

makan apa pun dari kelapa atau makan daging 

segar, jika tidak, anak itu akan menjadi terlalu 

gemuk, dan hanya bisa didorong keluar dengan 

susah payah. Dia tidak boleh melempar apa pun 

di belakangnya, hanya di depan dan ke sam-

ping karena jika tidak, kelahiran akan ber-

langsung lama, anak itu akan menarik alih-alih 

mendorong ke depan. Dia tidak boleh meng-



Alb. C. Kruyt 

 171 

ambil keranjang gendongannya dari punggung-

nya dengan melepaskan terlebih dahulu satu 

tali bahu dan setelah itu yang lain, seperti yang 

biasa dilakukan wanita; tetapi mereka harus 

jongkok sehingga keranjang itu berada di lantai 

dan mereka dapat menarik kedua tali secara 

bersamaan dari bahu. Jika dia melakukannya 

seperti yang disebutkan pertama, plasenta akan 

berada di depan. 

Ia tidak boleh duduk di ambang pintu. Ke-

tika ia pulang, ia tidak boleh meninggalkan 

keranjangnya dalam keadaan kosong tetapi 

harus segera mengeluarkan isinya. Semua hal 

tersebut akan menunda kelahiran anak. Ia dila-

rang keras bertengkar dengan orang lain, kare-

na hal tersebut juga secara magis akan meng-

ganggu proses kelahiran. Peringatan yang dite-

rima seorang wanita hamil agar tidak ter-

guncang atau terjatuh, yang dapat dengan 

mudah menyebabkan kelahiran prematur, lebih 

dapat dipahami. Mereka mengatakan tidak ada 

larangan bagi calon ayah selama kehamilan 

istrinya. 

Hanya ketika calon ibu merasa lemah dan 

sakit, seorang dukun (dukun wanita) dipanggil 

untuk berbicara dengan roh-roh (moliwaa), dan 

membujuk mereka untuk memberikan perto-

longan dengan mempersembahkan kurban. 

Selama kehamilan, mereka sangat takut pada 

puntianak. Mereka mengatakan roh ini adalah 

jiwa seorang wanita yang meninggal saat ia 

hamil; ini disebut pate kowiwine. Mereka tidak 

dapat memberi tahu Anda seperti apa rupa 

puntianak. Mereka percaya bahwa ia meng-

garuk perut wanita hamil yang mengakibatkan 

kematian anak tersebut. 

Mereka tidak memiliki bidan khusus; tetapi 

di setiap desa terdapat wanita yang telah 

membantu banyak persalinan dan dengan cara 

itu memiliki banyak pengalaman dalam mera-

wat wanita yang sedang melahirkan dan bayi 

yang baru lahir. Mereka memiliki berbagai 

macam pengobatan yang dapat digunakan yang 

manjur. Wanita seperti itu dipanggil ketika 

wanita tersebut akan melahirkan. 

Ketika melahirkan, wanita itu duduk. Sua-

minya atau kerabatnya, laki-laki atau perem-

puan, menyangganya di belakang. Yang lain 

memegangnya erat-erat dengan kedua tangan-

nya dan mengangkat lututnya untuk mem-

berinya keteguhan sehingga ia dapat mengerah-

kan banyak tenaga saat mengeluarkan bayi. 

Jika proses melahirkannya berat dan butuh 

waktu lama bagi anak itu untuk lahir, dukun 

wanita dipanggil karena pada saat itu telah 

terjadi sesuatu yang membuat roh menjadi 

jengkel, yang kemudian menghentikan anak 

itu. Berbagai roh, puntianak, burake, kemudian 

diajak bicara (moliwaa) dan dengan mengor-

bankan seekor ayam betina mereka dibujuk 

untuk membebaskan anak itu. Penyebab keter-

lambatan pengeluaran itu mungkin karena wa-

nita itu telah menikah dengan pria lain, atau 

karena calon ayah telah mendekati wanita lain. 

Hanya ketika mereka mengakui kejahatan ini 

kepada orang lain, tabu itu pun dipatahkan. 

Wanita itu mengakui dosanya kepada ibunya 

atau kepada dukun wanita yang merahasiakan-

nya karena jika suaminya mendengarnya, hal 

itu akan berujung pada gugatan hukum.  

Jika seorang wanita yang akan melahirkan 

diketahui berselisih dengan sesama wanita desa 

maka wanita itu akan dijemput dan perdamaian 

pun tercapai. Terkadang mereka menganggap 

pertengkaran antara calon ayah dengan mertua-

nya sebagai alasan penundaan pengusiran. Ke-

mudian saudara laki-laki pria itu datang dan 

me-nyembelih seekor ayam di antara calon 

ayah dan mertuanya. Ini disebut mamantas 

sagar ‘memotong sagar’; sagar dapat diartikan 

sebagai ‘beban penderitaan’ (dalam hal ini 

penderitaan wanita selama melahirkan). Darah 

ayam dioleskan di dahi kedua belah pihak. 

Dengan cara yang berbeda, para pengamat juga 



Hidup dan mati di Balantak (bagian timur Sulawesi) 

 172 

mencoba bekerja sama dalam persalinan yang 

menguntungkan, misalnya dengan membalik-

kan piring dan keranjang. 

Jika seorang wanita meninggal saat melahir-

kan, jenazahnya diperlakukan seperti jenazah 

orang lain yang meninggal dan semua pesta 

kematian dirayakan untuknya. Hanya jarum 

yang ditusukkan ke telapak tangannya dan di 

setiap tangan diletakkan separuh cangkang 

tiram. Kedua belahan itu tidak boleh disatukan. 

Orang-orang berpikir bahwa almarhum akan 

membuang-buang waktunya untuk mencari 

separuh cangkang tiram yang pas dan dengan 

cara ini ia lupa menyakiti orang lain sebagai 

puntianak. Jika anak itu hidup, tidak ada yang 

ditambahkan ke jenazah ibunya sebagai peng-

ganti bayi kecil itu. Anak itu diberikan kepada 

seorang wanita yang dapat merawatnya; jika ia 

adalah saudara perempuan dari ayah atau ibu, 

ia melakukannya tanpa menuntut bayaran. Jika 

ia tidak memiliki hubungan dekat dengan ke-

luarga, ia menerima hadiah untuk perawatan-

nya dari orang-orang "yang mencintai anak 

itu." Ketika bayi itu tidak lagi membutuhkan 

banyak perawatan, ia dikembalikan kepada 

ayahnya. 

Orang tidak terlalu memperhatikan cara se-

orang anak dilahirkan, mereka juga tidak ter-

lalu menganggapnya penting seperti yang 

sering terjadi di antara orang Indonesia lainnya. 

Tidak penting dalam posisi apa anak itu lahir ke 

dunia (kepala di atas atau di bawah). Ketika ia 

lahir dengan kepala di bawah, banyak orang di 

Sulawesi berpikir bahwa ia tidak akan hidup 

lama. Bahwa orang di Balantak juga meng-

anggapnya sebagai sesuatu yang tidak baik 

tampak dari fakta bahwa bayi itu langsung di-

balikkan sehingga ia melihat ke atas. Ketika 

seorang anak lahir dalam posisi 'berdiri' —

mereka menyebutnya anak malau, anak yang 

turun (misalnya menuruni tangga)—tidak ada 

artinya sama sekali. Ketika seorang anak lahir 

dengan selaput, anak bakodu, mereka meng-

atakan bahwa ia kebal terhadap tombak atau 

pedang dan bahwa tidak ada racun, yang dapat 

mereka gunakan untuk menyakitinya dengan 

menggunakan ilmu hitam akan berpengaruh 

padanya. Selaput itu dikeringkan dan setelah 

itu dibungkus dengan kain katun merah dan 

hitam bersama dengan rempah-rempah ter-

tentu; ini digunakan sebagai jimat. 

Bila anak tidak menangis segera setelah 

lahir orang-orang menyimpulkan bahwa ia 

akan menjadi manusia yang tenang dan kalem 

(tidak pemarah). Bila ia membutuhkan waktu 

lama untuk menunjukkan tanda-tanda kehidup-

an, mereka akan menghisap hidungnya atau 

membakar sepotong kain kulit kayu sehingga 

asapnya dapat menusuk hidung dan ia akan 

mulai bernapas. 

Bila ternyata anak tersebut lahir mati, ma-

yatnya tidak dikubur. Mereka membaringkan-

nya di dalam nampan dari kulit pohon atau 

daun sagu. Di kuburan dibangun sebuah gubuk 

kecil dan nampan berisi mayat digantung di 

atapnya. Orang-orang memberikan kekuasaan 

yang besar kepada mayat seperti itu karena ia 

adalah manusia "yang belum pernah berbuat 

jahat." Bila kasus seperti itu muncul dalam ke-

luarga maka mereka meminta roh pendamping 

(palolo') anak yang lahir mati untuk melindungi 

saudara-saudari dari anak yang lahir mati itu. 

Orang-orang mencoba menggunakan kekuatan 

yang dikaitkan dengan mayat seperti itu untuk 

tujuan yang jahat juga. Saya diberi tahu bahwa 

memang pernah terjadi bahwa seseorang pergi 

ke gubuk pada malam hari dan mendorong 

kedua sisi mayat bayi yang lahir mati; kemu-

dian mayat itu mulai tertawa dan menjulurkan 

lidahnya. Orang itu kemudian menggigit lidah-

nya dan membawanya bersama dengan sebuah 

batu pada tubuhnya. Jimat ini membuat pem-

bawanya tidak terlihat oleh orang lain sehingga 

ia dapat melakukan trik tanpa ada yang 



Alb. C. Kruyt 

 173 

memperhatikan apa pun. 

Anak yang baru lahir tidak akan terbebas 

dari plasenta sampai plasentanya keluar. Pla-

senta disebut balaki’na ‘yang besar’, yang 

merupakan lawan dari tali pusar yang lebih 

kecil, yang disebut towuni. Tali pusar diikat di 

tiga tempat yang berdekatan, dengan serat daun 

nanas liar (paraang), atau dengan serat kulit 

pohon silao (yang bagian lunaknya dibuang 

dengan cara dikikis menggunakan parang). 

Kemudian tali pusar dipotong dengan bambu 

runcing (kokorot), sehingga ikatannya menem-

pel pada ujung tali pusar yang terikat di pusar. 

Tali pusar dipotong di atas jari; untuk tujuan ini, 

tali pusar ditutupi dengan sepotong kain katun. 

Plasenta kemudian dicuci bersih dengan air 

hangat sambil diremas-remas dengan jari. Sete-

lah cukup bersih, mereka menaruhnya di dalam 

basung kecil, keranjang yang terbuat dari daun 

sagu. Di bawah keranjang itu mereka menaruh 

lapisan abu tebal, lalu di atasnya dibentangkan 

plasenta, lalu ditutup lagi dengan abu. Setelah 

dibungkus seperti itu, plasenta digantung di 

balok rumah, dekat api tempat perempuan yang 

sedang bersalin menghangatkan diri. Plasenta 

tetap di sana. Jika rumah itu sudah rusak dan 

penghuninya pindah ke rumah baru, plasenta 

ditinggalkan di rumah lama. Roh plasenta, 

palolo’, melindungi anak itu, juga saudara-

saudaranya; roh ini menyertai anak(-anak) itu 

ke rumah baru. 

Atas pertanyaan saya apakah mereka lebih 

suka anak laki-laki atau perempuan, mereka 

selalu menjawab bahwa mereka terutama 

menginginkan anak perempuan karena mereka 

bekerja di kebun sementara anak laki-laki han-

ya meninggalkan rumah setelah menikah. Jika 

pasangan hanya memiliki anak laki-laki, dukun 

harus menghubungi para dewa yang diajaknya 

bicara (moliwaa) dan berjanji bahwa mereka 

akan mengadakan pesta kurban jika anak ber-

ikutnya adalah anak perempuan. 

Sepertinya tidak pernah ada orang albino di 

Balantak. Orang-orang tidak suka jika seorang 

anak muncul dengan kemiripan yang kuat 

dengan salah satu orang tuanya; mereka kemu-

dian berkata bahwa anak itu telah mengambil 

terlalu banyak roh kehidupan dari ayah atau ibu 

sehingga dia (dia) harus mati dalam waktu 

dekat. Satu-satunya hal yang mereka tahu 

untuk dilakukan terhadap hal ini adalah 

meminta bantuan para dewa dengan berbicara 

kepada mereka (moliwaa) dan berkorban 

(mowauwau) untuk menghindari bahaya yang 

mengancam. 

Anak kembar (rapi) tidak pernah disambut 

dengan gembira di Balantak. Orang-orang me-

lihat sesuatu yang tidak menyenangkan pada 

mereka terutama ketika anak-anak tersebut 

berjenis kelamin berbeda; mereka mengatakan 

bahwa Pilogot mola, Penguasa surga, telah 

menyuruh mereka bersetubuh, dan ini pasti 

akan mengundang malapetaka, moliu. Salah 

satu dari dua anak tersebut kemudian diberikan 

kepada orang lain untuk dibesarkan. Anak 

angkat ini tidak dapat menikah dengan saudara 

perempuan atau laki-laki angkatnya di kemu-

dian hari. Sebelumnya salah satu dari mereka 

langsung dibunuh oleh sang ibu; ia mendorong 

anak itu dengan lututnya sehingga ia tersedak. 

Seorang wanita yang tidak memiliki anak 

disebut kamba. Alasan ketidaksuburan mung-

kin karena Penguasa surga, Pilogot mola, telah 

memutuskan demikian; tetapi hal itu juga dapat 

disebabkan oleh pelanggaran terhadap hukum 

adat sehingga ketidaksuburan tersebut merupa-

kan hukuman. Lebih dari sekali nubuat menun-

jukkan bahwa ketika dua orang menikah, satu 

atau beberapa hukum adat telah diabaikan 

sehingga pasangan tersebut akan tetap tidak 

memiliki anak. Suami dan istri itu menikah lagi 

dengan mematuhi segala macam adat istiadat 

yang menyakitkan. 

Bayi yang baru lahir dimandikan, dibungkus 



Hidup dan mati di Balantak (bagian timur Sulawesi) 

 174 

dengan kain dan dibaringkan di lantai. Selama 

tiga hari pertama, bayi tersebut disusui oleh 

istri tetangga dan setelah itu mereka memberi-

nya sepotong pisang matang. Sepotong pisang 

juga ditaruh di atas keranjang tempat plasenta 

diletakkan. Kemudian, seorang dukun wanita 

dipanggil yang berbicara kepada roh yang 

menyertai (palolo’) bayi kecil itu, menawarkan 

seekor ayam betina dan memintanya untuk 

merawat bayi itu dengan baik. Pada saat itu, 

bayi itu dibawa turun ke bawah. Di tempat itu, 

sebuah batu telah diletakkan, di sekelilingnya 

ditancapkan tanaman-tanaman yang kuat ke 

dalam tanah: pokolumba, berengketan, walan-

se. Dukun wanita atau nenek yang meng-

gendong bayi itu, menghitung dari satu sampai 

sembilan, lalu dari satu sampai enam, dan 

akhirnya dari satu sampai tiga, lalu mendorong 

kaki bayi itu ke atas batu sambil mengucapkan 

selamat dan panjang umur kepada warga dunia 

yang masih muda itu. Setelah itu, bayi itu 

dibawa kembali ke dalam rumah. Mereka tidak 

merayakan pesta pada saat itu. 

Bayi baru dibaringkan di buaian setelah ber-

usia sekitar satu bulan. Ini disebut kobatan 

(Bare’e: kobati). Bentuknya sama seperti di 

Poso, yaitu terbuat dari kayu. Jika buaian 

terbuat dari batang daun sagu (kumbal), maka 

disebut bokasan. Papan kenyal yang digunakan 

untuk menggerakkan buaian ke atas dan ke 

bawah disebut undangan. Saat orang membuat 

buaian, tidak ada aturan khusus yang harus 

diperhatikan. 

Wanita yang akan melahirkan dimandikan 

dengan air hangat segera setelah bayi dan 

plasentanya lahir (atau hampir lahir); ini di-

ulang secara teratur selama beberapa hari per-

tama. Perutnya diikat dengan kain, agar tidak 

menggantung di paha. Orang-orang di Balantak 

tidak mengenal mandi uap yang dilakukan 

dengan cara mencelupkan batu-batu yang 

menyala ke dalam tangki air sehingga airnya 

mendidih, dan uapnya dibiarkan mengenai 

tubuh wanita yang akan melahirkan—adat 

yang diikuti di banyak daerah di Sulawesi 

Tengah. Namun, satu hal yang harus dilakukan 

wanita yang sedang bersalin adalah meng-

hangatkan diri di dekat api (minsarigan). Untuk 

tujuan ini, perapian terbuka dibangun untuknya 

sendiri. Wanita itu berbaring dengan punggung 

menghadap api. Jika dia terus merasa lemah, 

durasi pemanasan diperpanjang terkadang 

hingga satu bulan. Wanita lain sudah menyele-

saikannya setelah dua minggu. 

Jika proses melahirkan berjalan normal, dan 

ibu yang akan melahirkan merasa baik-baik 

saja, maka setelah dua hari, ia turun ke bawah 

untuk mencuci pakaian. Ia melakukannya tanpa 

melakukan tindakan pencegahan apa pun ter-

hadap kekuatan jahat. Tidak ada yang dilarang 

bagi ibu yang akan melahirkan. Ia diper-

bolehkan memasak dan memakan apa saja yang 

ia suka. Ia terutama dianjurkan untuk terus-

menerus memakan bubur beras karena diang-

gap sebagai cara yang sangat baik untuk 

merangsang produksi ASI. Untuk tujuan ini, 

mereka menyuruhnya mengunyah beras sekam 

mentah juga. Mereka tidak terbiasa ‘membeli’ 

ASI dari roh-roh atau dari jiwa orang yang 

sudah meninggal. Ketika payudara yang mem-

bengkak itu keras, mereka terkadang memang-

gil seorang anak laki-laki yang kebetulan lewat 

dan yang belum pernah berhubungan seks dan 

mereka menyuruhnya menempelkan kapur 

mineral ke payudara yang sakit sebanyak enam 

kali dengan jari-jari yang bengkok sambil 

menghitung dari satu sampai enam. Jika ibu 

tidak dapat menyusui anaknya sendiri maka 

mereka meminta wanita lain untuk melakukan-

nya. Mereka memberinya makan selama ia 

membantu suaminya dan di akhir masa itu ia 

menerima hadiah yang jumlahnya tergantung 

pada kekayaan orang yang bersangkutan. Pada 

kunjungan pertama sang ibu kepada mertuanya 



Alb. C. Kruyt 

 175 

dengan anaknya, mereka memberinya beberapa 

piring sebagai hadiah. 

Jika sang ibu sedang berdua dengan anaknya 

di rumah dan harus keluar sebentar, misalnya 

untuk mengambil air, ia meletakkan kotak 

kapur di dekat anaknya untuk melindunginya 

dari serangan roh halus. 

Jika seorang anak menangis terus-menerus, 

ini adalah pertanda buruk bagi kedua orang 

tuanya. Salah satu dari mereka akan segera 

meninggal. 

 

Anak 

Ketika ibu sedang duduk dalam posisi 

berbaring dengan bayinya di atas kedua 

kakinya yang terentang, ia mengamati tubuh 

bayinya dengan saksama dan mencari bintik-

bintik kecil (ela) yang, tergantung pada posisi-

nya, menunjukkan seperti apa anak itu nantinya 

dan apa yang akan terjadi padanya nanti. Jika 

ada bintik seperti itu di bawah mata, ia akan 

banyak menangis nanti, yaitu ia akan melihat 

banyak orang yang dicintainya meninggal. Jika 

bintik itu ada di bibir, ia akan menjadi orang 

yang banyak memfitnah dan mengucapkan 

kata-kata kasar. Jika ada ela di telapak tangan 

atau punggung tangan, anak itu akan banyak 

mengalami kemakmuran nanti karena ia meng-

ambil kebahagiaan dengan tangannya dan me-

megangnya. Namun, jika ibu melihat bintik di 

bola ibu jari maka ia akan sering menggosok 

matanya dengan bintik itu, yaitu ia akan banyak 

menangis karena kehilangan anak-anaknya. 

Jika anak itu memiliki ela di tengah dahinya 

maka ia akan menjadi pemarah. Kalau di ke-

tiak, berarti nanti dia akan banyak mengandung 

anak (akan punya banyak anak yang tetap 

hidup). Kalau di leher, dia akan jadi orang yang 

cerdas dan pandai bicara (dalam gugatan 

hukum dia akan menang). 

Orang tidak pernah terburu-buru dalam 

memberi nama pada anak. Anak laki-laki yang 

belum memiliki nama, atau yang namanya 

tidak diketahui orang, biasanya dipanggil atau 

disapa dengan tatu, anak perempuan dengan ili. 

Biasanya, anggota keluarga tertentu diundang 

untuk memberi nama pada anak, karena orang 

tuanya tidak suka melakukannya sendiri. 

Kemudian, ayah dan ibu dipanggil dengan 

nama anak tertua mereka: tama i Sobol dan tina 

i Sobol. Konon, anak-anak tidak diadopsi saat 

orang tuanya masih hidup. 

Pemotongan gigi (bagisil) anak laki-laki dan 

perempuan serta penyunatan anak laki-laki 

(mantatak) sama-sama dilakukan tetapi seperti 

di kalangan masyarakat Poso, kedua tindakan 

tersebut dilakukan tanpa upacara apa pun. 

Banyak yang mengenal seni memendekkan 

gigi orang lain; hal ini dilakukan dengan gergaji 

yang terbuat dari parang tua. Begitu anak laki-

laki atau perempuan tersebut cukup berani 

untuk menjalani operasi mereka mendatangi 

seseorang yang dapat melakukannya dan 

meminta mereka untuk 'diobati'; keesokan 

harinya, orang-orang melihat mereka dengan 

gigi yang cacat. 

Dengan cara yang sama, anak laki-laki 

disunat. Anak laki-laki melakukan operasi satu 

sama lain; kulup ditarik ke atas sepotong kayu, 

kemudian ujung parang diletakkan di atasnya 

dan pukulan di atasnya memotong kulit. Tidak 

ada makna penting yang melekat pada operasi 

ini. Satu-satunya alasan orang melakukan ini 

adalah karena mereka tidak ingin merasa malu 

terhadap teman sebaya mereka yang telah 

disunat dan yang giginya telah diperpendek. 

Kebiasaan membuat luka bakar di lengan 

atas tersebar luas. Ini disebut mantitil; baik 

anak laki-laki maupun perempuan membuat-

nya. Orang mengatakan bahwa orang yang 

tidak memiliki titil di lengannya tidak akan 

memiliki api di akhirat, dia juga tidak akan 

memiliki apa pun untuk membelinya. Sedikit 

kayu bakar dari pohon aren ditancapkan ke 



Hidup dan mati di Balantak (bagian timur Sulawesi) 

 176 

lengan atas dan dibakar, setelah itu mereka 

dengan cepat berlarian ke sana kemari dengan 

tujuan agar kayu bakar tersebut terbakar oleh 

ramuan dan agar lebih mampu menahan rasa 

sakit. 

Anak-anak meniru apa yang mereka lihat 

dilakukan oleh orang tua mereka dalam per-

mainan mereka. Anak perempuan senang ber-

main sebagai ‘ibu.’ Hanya saja mereka enggan 

membuat boneka dari kayu yang berwujud 

manusia. Jadi, segala macam benda digunakan 

sebagai ‘boneka’: tunas muda, buah atau 

kuncup pisang jantan, tongkol jagung. Mereka 

meniru masakan ibu mereka dan tahu cara 

membungkus ‘nasi’ (pasir) yang telah direbus 

dalam tempurung kelapa sebagai panci dengan 

terampil menjadi potongan-potongan daun. 

Anak laki-laki dan anak perempuan menata 

ladang bersama-sama, selama mereka melihat 

orang tua mereka melakukan ini dan tidak 

membicarakan hal lain. Anak laki-laki senang 

berburu dan membawa bambu tajam sebagai 

tombak. Buah kolondion yang tumbuh di hutan 

berfungsi sebagai ‘babi.’ Mereka membuatnya 

menggelinding menuruni bukit dan kemudian 

semua anak laki-laki berlari di belakang babi 

yang melarikan diri dan mencoba untuk 

memukulnya dengan tombak mereka. 

Pada saat pesta adat atau upacara kurban di 

desa, banyak anak-anak berkumpul dan anak 

laki-laki berkumpul untuk melakukan segala 

macam usaha. Mereka bergulat (maribobot) 

satu sama lain: dua anak laki-laki saling ber-

pelukan dengan tangan mereka dan salah satu 

dari mereka mencoba untuk melempar yang 

lain ke tanah. Mereka juga akrab dengan jenis 

tinju tertentu (popukul-pukul). Yang lain 

menendang dengan kaki kanan mereka ke betis 

kanan pasangannya. Punggung kaki bagian 

dalam memukul betis yang lain. Secara 

bergiliran mereka menyerahkan betis mereka 

kepada yang lain, intinya adalah siapa yang 

dapat bertahan paling lama. Ini disebut paibinti. 

Mereka tidak tahu memukul betis dengan tinju. 

Bakurintang adalah permainan dengan dua 

lesung beras, yang ujungnya disangga oleh dua 

palang. Dua orang berjongkok di ujung-

ujungnya dan masing-masing memegang satu 

di tangan mereka. Dalam irama yang tetap, alu-

alelu memukul dua kali ke palang dan kemu-

dian satu kali terhadap satu sama lain. Orang 

ketiga menari secara diagonal di atas alu-alu 

tersebut, sementara kaki diletakkan di antara 

alu-alu secara bergantian. Ini harus dilakukan 

saat alu-alu dipukulkan ke palang. Jika penari 

tidak tepat waktu, atau jika ia melakukan 

kesalahan maka alu-alu tersebut akan saling 

memukul pada saat kakinya terjepit di antara 

keduanya. 

Orang-orang juga gemar bermain kejar-

kejaran (polua-luat) dan petak umpet (mosape-

sape). Ketika pohon-pohon di ladang telah 

ditebang, anak-anak meletakkan papan di atas 

batang pohon yang tumbang, di kedua ujung-

nya terdapat lubang dan mereka bermain 

jungkat-jungkit ke atas dan ke bawah. Ini dise-

but molalantang. Berjalan di atas panggung 

juga banyak dilakukan, ini disebut patengkang; 

untuk tujuan ini, sebuah palang kayu diikatkan 

ke tiang atau tongkat bambu, di mana cekungan 

kaki diletakkan di bagian dalam panggung. 

Tangan memegang panggung di pegangan atas. 

Orang membuat ayunan dengan mengikat 

kedua ujung rotan ke cabang pohon atau ke 

balok di bawah rumah dan duduk di atasnya 

mereka dapat berayun ke sana kemari 

(mengkakayode). 

Paidele adalah permainan yang dimainkan 

dengan potongan-potongan batok kelapa atau 

kerang laut. Para pemain membagi diri mereka 

menjadi dua kelompok. Satu kelompok mele-

takkan potongan-potongan batok kelapa mere-

ka dalam satu baris di atas tanah. Yang lain 

meletakkan potongan-potongan mereka di 



Alb. C. Kruyt 

 177 

punggung kaki, dan melemparkannya dengan 

cara ini ke arah potongan-potongan yang dile-

takkan oleh kelompok pertama. Bahkan jika 

hanya satu dari kelompok pelempar yang 

mengenai satu buah batok dari kelompok lain, 

seluruh kelompok dianggap menang. Hanya 

ketika tidak ada dari mereka yang mengenai 

kelompok lawan, seluruh kelompok pelempar 

dianggap kalah dan peran dipertukarkan. 

Kadang-kadang potongan-potongan batok ke-

lapa atau kerang laut tidak dilempar tetapi 

mereka yang menyerang berjalan dengan mata 

tertutup ke arah potongan-potongan yang 

terletak dalam satu baris dan menjatuhkan mata 

mereka pada saat mereka mengira mereka 

berada di atas mata kelompok lawan. 

Seperti di seluruh Sulawesi, ketapel (sasam-

bit) juga dikenal di sini. Bentuk yang paling 

sederhana adalah sehelai rumput alang-alang 

yang dilipat dan dipegang pada kedua ujung-

nya; sebuah batu diletakkan di lekukan daun, 

yang bersama daun tersebut diayunkan. Atau 

sepotong kayu, yang ujungnya ditancapkan 

sepotong tanah liat, yang kemudian diayunkan 

dari tongkat; benda seperti itu disebut pam-

palong. Jenis ketapel lainnya, misalnya yang 

terbuat dari potongan bambu, tidak dikenal. 

Lolontup adalah senapan angin, gabungan 

bambu longinodes dengan tongkat penopang di 

dalamnya. Sepotong buah kolondion yang dise-

butkan sebelumnya digunakan sebagai 'peluru,' 

dan sepotong lainnya digunakan sebagai bagian 

atas tongkat penopang sehingga tidak ada udara 

yang dapat keluar di sepanjang sisinya. 

Untuk semua permainan yang disebutkan di 

atas tidak ada waktu yang pasti. Sebagian besar 

tahun ketika masyarakat hidup menyebar di 

ladang, tidak ada banyak kesempatan atau 

dorongan bagi anak-anak untuk bermain. Oleh 

karena itu mereka memanfaatkan kesempatan 

tersebut setiap kali banyak dari mereka ber-

kumpul pada acara-acara khusus. Hanya untuk 

memintal gasing saja waktunya ditentukan: 

setelah selesai panen dan sampai seseorang 

mulai merebut kembali ladang baru. Di luar 

waktu tersebut tidak dapat dilakukan. Gasing 

disebut banggolong; bentuknya persis seperti 

yang digunakan di Poso. Gasing terbuat dari 

jenis kayu keras seperti ontilingan, roya, tauna. 

Talinya dijalin dari batang pisang kering atau 

dari kulit pohon waru (Hibiscus tiliaceus). 

Talinya lebih tebal di satu ujung daripada di 

ujung lainnya; ujung yang tebal diikatkan ke 

jari-jari. Untuk membuat gasing berputar 

disebut monturun langgolong; untuk melempar 

gasing ke gasing yang sedang berputar disebut 

paibiil. Jika seseorang menjatuhkan gasing 

milik orang lain, sementara gasing miliknya 

terus berputar maka dialah pemenangnya. Jika 

ia tidak mengenai yang lain maka ia memiliki 

'rasa bersalah' (bageo), seperti kata orang untuk 

'kalah.' Jika salah satu mengenai bagian atas 

yang lain dan keduanya terus berputar maka 

mereka menunggu untuk melihat siapa di 

antara keduanya yang mati lebih dulu; ini 

adalah bageo. Pemiliknya meletakkan bagian 

atasnya di tanah dan yang lain melemparkan 

mainannya ke arahnya tanpa memutarnya. Jika 

ia meleset ia harus menyiapkan bagian atasnya 

dan yang lain boleh melemparkannya. 

Mereka juga mengenal jenis gasing kecil 

lainnya yang boleh dimainkan anak-anak kecil 

kapan saja, terutama di rumah. Sebuah poros 

kayu atau bambu ditancapkan ke buah pohon 

siloi, yang diputar di antara telapak tangan. 

Beberapa anak memutar gasing mereka secara 

bersamaan (monturun siloi), dan menunggu 

untuk melihat gasing siapa yang paling lama 

berputar. 

Ada juga permainan lain, yang dimainkan 

secara eksklusif selama masa berkabung untuk 

orang yang meninggal. Permainan-permainan 

ini disebutkan di bawah ini. 

 



Hidup dan mati di Balantak (bagian timur Sulawesi) 

 178 

Alat musik dan tarian 

Alat musik yang mereka gunakan untuk 

menghibur diri sama dengan yang ditemukan di 

mana-mana di Sulawesi. Talalo adalah garpu 

tala yang terbuat dari bambu seperti ree-ree 

Poso (lihat Adriani & Kruyt 1912, II, 381). 

Taudo (bukan taodo, seperti yang ditulis Dr. 

Kaudern) sangat mirip dengan alat musik sebe-

lumnya tetapi meskipun sekat di bawah talalo 

dibiarkan pada bambu, sekat itu telah 

dihilangkan dari taudo. Talalo memiliki lubang 

di kedua sisinya; kadang-kadang lubang ini 

ditutup dengan ibu jari dan telunjuk sehingga 

tinggi nada berubah; alat musik dipegang 

dengan tiga jari yang tersisa. Pada taudo, 

bambu telah dipotong di awal kedua bibir 

sehingga lengan garpu dapat bergetar lebih 

mudah. Gagang taudo dijepit di antara jari 

kelingking dan jari manis dan ujung terbuka di 

bawahnya bersandar pada bola ibu jari. Mereka 

menggetarkan lengan garpu dengan memukul-

nya pada bola ibu jari kanan sementara mereka 

mengubah nada dengan membuka lubang 

tabung di bagian bawah atau menutupnya 

dengan mendorong bambu ke bola ibu jari 

kanan. Anak laki-laki biasanya membawakan 

serenade malam hari untuk anak perempuan 

dengan kedua alat musik ini dan bukan dengan 

niat yang sepenuhnya terhormat dan berbudi 

luhur. Alat musik ini mulai dipandang kurang 

baik setelah orang-orang memeluk agama 

Kristen. 

Lele’o (bukan leleo seperti yang ditulis Kau-

dern) adalah terompet kecil yang terbuat dari 

batang padi yang bibirnya telah dipotong; 

bunyinya diperkuat dengan menempatkan co-

rong di sisi lain batang yang terbuat dari daun 

palem yang digulung; dengan memukul sedikit 

lubang corong dengan telapak tangan, mereka 

masih dapat membuat beberapa variasi dalam 

bunyinya (Poso lele’o, Tor., II, 382). 

Tandilo adalah alat musik petik yang disebut 

dunde di Poso (Tor., II, 383). Sepotong kayu 

ditanam di atas kelapa, di sisi lain dipasang 

bilah tegak lurus; seutas tali direntangkan di 

atas bilah ini; sementara kulit kelapa ditekan ke 

perut, mereka memetik senar dengan jari-jari 

tangan kanan sementara senar dapat diper-

pendek melalui tekanan jari tangan kiri. 

Poponting terdiri dari bambu yang disam-

bung, pada kedua sisinya masih tersisa sekat; 

dari kulit bambu diangkat beberapa helai yang 

dibiarkan bebas dengan menggunakan po-

tongan-potongan kayu kecil sehingga bisa ber-

getar; di bawah senar, bambu dipotong utuh 

sehingga bambu dapat berfungsi sebagai papan 

suara (dalam bahasa Poso alat musik ini disebut 

tandilo, Tor., II, 383). 

Kecapi mulut disebut ioring (Poso dinggu 

atau woringi, Tor., II, 384), yaitu sehelai kulit 

luar pelepah aren yang telah dipotong bibirnya. 

Bibir ini dibuat bergetar dengan menarik seutas 

tali kecil yang dipasang di ujung alat musik. 

Alat musik itu diletakkan di depan mulut yang 

terbuka sebagai papan suara; dengan membuat 

lubang mulut lebih besar dan lebih kecil, 

mereka memvariasikan nada.  

Kaudern telah memberikan gambarnya alat-

alat musik yang disebutkan di sini dalam 

bukunya I Celebes Obygder, volume II, hlm. 

104, 265). 

Selain lele’o yang telah disebutkan, mereka 

mengenal tiga alat musik tiup lainnya. Te-

rompet, pepuukon, adalah tabung bambu yang 

ditiup seperti terompet. Ketika seorang duta 

besar penguasa Banggai menyampaikan pesan 

kepada rakyatnya, orang-orang pergi ke pegu-

nungan dengan membawa terompet tersebut 

dan meniupnya secara berkala. Ketika pen-

duduk yang tersebar mendengar bunyi-bunyian 

tersebut orang-orang berkumpul di dekat 

kediaman pemimpin untuk mengetahui apa 

yang harus dilakukan. 

Alat musik tiup kedua adalah seruling, mori-

https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2017/12/toradjas2_adriani1912.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2017/12/toradjas2_adriani1912.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2017/12/toradjas2_adriani1912.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2017/12/toradjas2_adriani1912.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2017/12/toradjas2_adriani1912.pdf
https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/30
https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/30


Alb. C. Kruyt 

 179 

mori: sambungan bambu halus, yang satu 

sisinya dibiarkan bersekat; ujung lainnya 

terbuka. Pada sekat tersebut, satu bagian dipo-

tong rata dan di atasnya dibakar lubang tepat di 

belakang sekat. Di sekelilingnya mereka 

memasang tali kecil dari daun lontar; saat 

meniup seruling, lubang tersebut diputar ke 

bawah. Di atas bambu tersebut dibakar empat 

lubang dengan jarak yang sama yang deng-

annya nada-nada yang berbeda dapat dibuat. 

Alat musik ketiga adalah klarinet, popiit; 

terbuat dari sebatang bambu muda yang salah 

satu sisinya telah dipotong kulit kerasnya. Pada 

kulit kayu yang lebih lunak yang terletak di 

bawahnya, lidah telah dipotong; bagian bambu 

tempat bibir ini dibuat, ditancapkan ke dalam 

mulut dan ditiup; popiit hanya menghasilkan 

satu nada karena tidak ada lubang nada yang 

dibuat di dalamnya. 

Kadang-kadang mereka membuat semacam 

lonceng yang terdiri dari kulit kerang tipis yang 

halus yang digantung bersama-sama di hutan. 

Ketika angin menggerakkan kulit kerang 

mereka saling berdenting dan menghasilkan 

suara yang cukup merdu. Mereka tidak 

memiliki tujuan khusus dengan ini; ini hanya 

berfungsi sebagai hiburan. Lonceng seperti itu 

disebut kapendang (Kaudern juga menye-

butkannya dalam buku yang disebutkan di atas, 

II, 281). 

Sejenis biola disebut araba (rebeb Jawa) 

tetapi kita tidak perlu memperhatikan ini 

karena alat musik ini telah datang melalui 

Banggai ke Balantak. 

Tarian, dengan atau tanpa nyanyian, dalam 

segala hal berhubungan dengan agama. Suku 

To Balantak tidak mengenal tari melingkar 

suku Toraja seperti maraego, mokayori, mo-

kambero, dsb., yang dapat dilakukan kapan 

saja. Omosulen adalah tarian dukun tanpa 

nyanyian, yang dilakukan dengan diiringi gen-

dang dan gong ketika mereka dirasuki oleh roh. 

Deskripsi tarian ini, yang setara dengan osulen 

di kepulauan Banggai, diberikan dalam maka-

lah saya “Pilogot Suku Banggai dan Dukun 

Mereka” (dalam Mensch en Maatschappij). 

Masyarakat umum tidak diperbolehkan mela-

kukan omosul, yang diperbolehkan di kepu-

lauan Banggai. Varian omosulen adalah mo-

soiri, juga tanpa nyanyian. Selain dukun, tarian 

ini dilakukan oleh wanita dan gadis-gadis, atau 

setiap orang menari sendiri-sendiri, atau bebe-

rapa orang berpegangan tangan. Namun, tarian 

ini hanya dilakukan pada upacara pengorbanan. 

Sumawi adalah satu-satunya tarian meling-

kar yang diiringi nyanyian yang mereka kenal 

di Balantak. Tarian ini hanya boleh dilakukan 

pada acara pesta pengorbanan besar yang 

dirayakan setiap lima sampai sepuluh tahun 

sekali untuk kesejahteraan seluruh masyarakat 

desa. Pesta ini juga disebut sumawi, berdasar-

kan tariannya. Selama satu bulan tarian ini 

dilakukan malam demi malam, di mana orang-

orang melangkah maju di atas lantai kayu yang 

telah diletakkan di sebuah gubuk yang didiri-

kan untuk tujuan ini. Pria dan wanita (wanita 

yang sudah menikah tidak diperbolehkan untuk 

berpartisipasi) berjalan dalam satu baris di 

samping satu sama lain, jari-jari tangan saling 

bertautan dengan jari-jari tangan tetangganya. 

Menurut uraian Dr. Kaudern, langkah-lang-

kahnya sangat mudah: dengan setiap kaki 

mereka melangkah dua kali dan bertumpu pada 

kaki kanan pada langkah kedua. Dengan cara 

ini mereka bergerak dari kiri ke kanan. Seorang 

pria, yang disebut lotu, memimpin dengan 

menyanyikan bait-bait yang diulang-ulang oleh 

orang banyak tanpa henti. 

 

Penanganan mayat 

Suku To Balantak juga yakin bahwa pada 

awalnya manusia tidak ditakdirkan untuk mati. 

Ketika Pilogot mola, Sang Penguasa Surga, 

atau Tumpunta ‘yang memiliki kita,’ telah 

https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/30
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/09/Pilogot.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/09/Pilogot.pdf


Hidup dan mati di Balantak (bagian timur Sulawesi) 

 180 

menciptakan manusia, mereka pun mati tetapi 

jiwa mereka tidak pergi ke alam kematian, 

melainkan naik ke kediaman Pilogot mola di 

langit. Akan tetapi, ia tidak ingin manusia 

berada di dekatnya dan mengirim mereka 

kembali ke bumi. Kemudian mayat-mayat yang 

telah mati itu hidup kembali dan terus hidup 

karena sekarang Pilogot mola tidak meng-

izinkan mereka untuk mati, manusia mem-

buang kulitnya di usia tuanya dan setelah 

diremajakan terus hidup. Akan tetapi, negeri itu 

menjadi penuh dengan orang-orang dan mereka 

saling menghalangi. Kemudian suatu hari 

seekor burung terbang masuk dan berseru: 

“Bumi akan musnah, semua orang akan mati, 

jadi buatlah perahu untuk menyelamatkan diri 

kalian!” Akan tetapi, hanya satu keluarga yang 

percaya pada perkataan burung itu; orang-

orang ini membuat sebuah kapal dan duduk di 

dalamnya. Ketika laut naik, seluruh bumi 

terendam. Air naik begitu tinggi sehingga pera-

hu mencapai cakrawala, terangkat oleh air. 

Dengan cara ini para penumpang tiba di Pilogot 

mola. Kemudian dia tidak bisa melakukan apa 

pun kecuali memberi mereka sesuatu untuk 

dimakan. Pertama-tama dia menawarkan mere-

ka udang tetapi mereka menolaknya. Kemudian 

dia menawarkan pisang; mereka menerima ini 

dan memakannya. Hal yang baik juga karena 

jika mereka memakan udang, itu akan terjadi 

seperti sebelumnya: manusia akan terus hidup, 

terus-menerus meremajakan ketika mereka 

menjadi tua dan lagi-lagi bumi akan dipenuhi 

manusia dan lagi-lagi itu akan berakhir dengan 

kekerasan. Sekarang setelah mereka memakan 

pisang, hal yang sama terjadi pada mereka 

seperti pisang: ketika anak-anak mereka men-

jadi dewasa (tunas pisang), orang tua mening-

gal. 

Setelah Pilogot mola memberikan pisang 

kepada keluarga itu, air pun surut, begitu pula 

perahu, hingga kandas di Gunung Pinuntuan, 

tak jauh dari Desa Mantok. Warga pun 

meninggalkan perahu dan mendirikan desa 

pertama mereka di sana. 

Penduduk Balantak mengamati kehidupan 

sehari-hari dengan penuh perhatian dan curiga. 

Dari berbagai kejadian, ia menyimpulkan 

bahwa sebentar lagi akan ada kematian, dan ia 

sendiri bisa jadi orang yang meninggal itu. Ada 

seekor ular kecil yang panjangnya lebih dari 

satu jengkal dengan perut berwarna merah yang 

disebut ule mapalian. Hewan kecil ini punya 

kebiasaan membentuk tubuhnya seperti cincin 

saat ada bahaya mengancam. Jika orang 

melihatnya di jalan, itu pertanda buruk karena 

jika begitu salah satu anggota keluarga orang 

itu harus meninggal. Tidak boleh membunuh 

ular itu. Kadang-kadang, kata mereka, ular itu 

tiba-tiba menghilang tanpa ada yang tahu ke 

mana perginya. Untuk menghancurkan kejahat-

an yang muncul dari kemunculannya mereka 

menanam tanaman tembakau di tanah di tempat 

mereka melihatnya. Selain itu, mereka harus 

menetralkan roh jahat yang mengancam (mam-

pepasi ule) melalui upacara kecil (pepas); 

untuk itu seekor ayam betina disembelih agar 

‘racun’ ular tersebut tidak berdaya. Jika ada 

lima orang yang melihat binatang itu, lima ekor 

ayam betina harus dibunuh. 

Secara umum, masyarakat takut pada ular. 

Jika ada ular yang masuk ke dalam rumah, ini 

berarti salah satu penghuni rumah akan 

meninggal; atau akan terjadi musibah bagi ke-

luarga. Membunuh ular memang diperboleh-

kan tetapi hal ini tidak mengurangi kejahatan 

yang ditimbulkan oleh kemunculan ular 

tersebut. Jika ada ular yang melintasi jalan 

setapak saat seseorang pergi ke suatu tempat, ia 

akan kembali ke rumah. Masyarakat meng-

klaim bahwa ada seekor ular yang disebut ule 

asu, yang memiliki kepala di kedua ujung 

tubuhnya. Di beberapa bagian Sulawesi, 

masyarakat takut pada ular ini tetapi di 



Alb. C. Kruyt 

 181 

Balantak, kemunculannya tidak berarti apa-

apa. 

Jika seekor kunang-kunang (poiri) terbang 

ke dalam rumah, hal ini sendiri tidak berarti 

apa-apa; tetapi jika hinggap pada seseorang, 

orang tersebut akan segera kehilangan suami 

atau istrinya. Jika serangga seperti itu terbang 

ke dalam api tidak diragukan lagi bahwa 

beberapa binatang buas telah masuk ke dalam 

salah satu jerat atau perangkap yang telah 

mereka pasang. Keesokan paginya, mereka 

pergi untuk melihat dan mendapati ramalan itu 

terbukti. 

Bila orang melihat dua burung pembawa 

sial, dee (Phoenicophaeus calyorinchus) berke-

lahi di jalan, mereka harus pepas untuk melum-

puhkan kejahatan itu. Banyak fenomena yang 

bersifat mambara, mendatangkan malapetaka, 

mendatangkan kematian. Misalnya ketika se-

orang menebang pohon sagu, semua tandanya 

menunjukkan bahwa empulurnya banyak 

mengandung tepung dan ternyata tidak demi-

kian; ketika mereka memasang perangkap ikan 

dan memasang jerat dan hari demi hari berlalu, 

mereka tidak mendapatkan apa pun; ketika 

ketika berburu anjing-anjing telah mengepung 

seekor babi dan orang-orang bergegas untuk 

membunuhnya tetapi setiap kali mereka menu-

suk atau memotong dengan salah; semua ini 

merupakan indikasi bahwa akan segera ada 

seseorang dari keluarga itu yang meninggal. 

Kepercayaan bahwa mimpi meramalkan ke-

matian orang juga sangat kuat di antara orang-

orang ini. Jika dalam mimpinya orang telah 

dipindahkan ke pantai dan mereka melihat 

perahu berlayar di laut; jika orang bermimpi 

bahwa pohon sagu ditebang atau bahwa seekor 

babi atau kambing disembelih; jika orang 

melihat matahari atau bulan terbenam dalam 

mimpi; atau jika mereka melihat diri mereka 

memadamkan api, maka mereka yakin bahwa 

akan segera terjadi kematian di rumah itu. Ini 

belum tentu orang yang bermimpi. Orang takut 

bahwa salah satu dari anak-anak akan me-

ninggal ketika dalam mimpi mereka mema-

tahkan sisir mereka, atau ketika sepotong 

parang atau kapak beterbangan, atau ketika gigi 

tanggal.  

Mereka mencoba untuk mencegah efek dari 

mimpi buruk tersebut dengan membawa peng-

orbanan kecil untuk roh-roh (burake) dan roh 

yang menyertainya (palolo’). Dengan ini 

bantuan mereka dipanggil agar mimpi itu tidak 

menjadi kenyataan. 

Namun mimpi juga dapat meyakinkan orang 

dengan meramalkan bahwa mereka akan ber-

umur panjang. Misalnya, jika seseorang meli-

hat dirinya memanjat pohon kelapa dan men-

capai puncaknya, atau mendaki gunung hingga 

ke puncaknya dalam mimpinya; jika ia melihat 

dirinya menyeret batang rotan panjang yang 

baru saja dipotongnya di hutan, atau jika dalam 

mimpinya ia mengikuti aliran sungai ke atas, 

maka ia yakin akan berumur panjang. 

Hewan peliharaan diamati untuk memas-

tikan bahwa mereka tidak melakukan hal-hal 

yang mambara, yang mendatangkan malape-

taka karena selalu salah satu pemilik hewan, 

anggota keluarganya, yang akan merasakan 

dampak buruknya. Jika dua ekor ayam kawin di 

bubungan atap, atau jika salah satu dari mereka 

menyusu dari telurnya, ini mendatangkan 

malapetaka; dalam kasus terakhir, ayam betina 

akan dibunuh. Sungguh luar biasa bahwa tin-

dakan anjing, yang di mana-mana di Sulawesi 

dikatakan mendatangkan malapetaka tidak 

dianggap demikian di Balantak. Hanya ketika 

seekor anjing mengeluarkan lolongan memilu-

kan (mogauang) yang panjang, mereka meng-

atakan bahwa suatu penyakit menular sedang 

mendekat. Mereka kemudian mencoba mencari 

tahu melalui pertanda (momulos) jenis penyakit 

apa yang mengancam akan datang dan apa yang 

dapat mereka lakukan untuk melawannya. 



Hidup dan mati di Balantak (bagian timur Sulawesi) 

 182 

Tidak diperbolehkan menangis sampai 

orang sakit menghembuskan nafas terakhirnya 

karena jika tidak, hal itu akan mempercepat 

kematiannya. Dahulu rumah-rumah terdiri dari 

satu ruangan yang dapat dibagi menjadi bebe-

rapa bagian dengan kain kulit kayu atau tirai 

katun. Bubungan dibuat membujur ke arah 

timur-barat; di sisi utara lantai dibuat lebih 

tinggi daripada lantai di bagian rumah lainnya, 

karena di sanalah tempat tidur; di sisi selatan 

terdapat perapian. Orang-orang di sana tidur 

dengan kepala menghadap ke utara dan jenazah 

dibaringkan dalam posisi yang sama. Dahulu 

orang-orang tidak memandikan kepala jenazah, 

hanya air kelapa yang digosokkan ke rambut 

kepala. Jenazah tetap mengenakan pakaian 

yang dikenakannya saat meninggal; selain itu 

mereka juga mengenakan pakaian baru. Tidak 

ada orang tertentu yang bertugas memba-

ringkan jenazah; pelayanan kasih ini dilakukan 

oleh keluarga almarhum. Jenazah yang sudah 

berpakaian dibungkus dengan beberapa lembar 

kain kulit kayu, yang ujungnya dilipat di dekat 

kepala dan kaki. Jenazah dibaringkan telen-

tang, dengan lengan terentang di samping 

tubuhnya. Selama jenazah masih di dalam 

rumah, tidak boleh ada makanan atau pinang 

yang ditaruh di hadapan orang yang meninggal. 

Sejak zaman dahulu, mayat dikubur dalam 

peti mati (pasarang). Sejak memeluk agama 

Kristen, peti mati dibuat dari papan tetapi dulu 

mereka memotongnya dari batang pohon 

seperti yang masih mereka lakukan hingga 

sekarang. Ketika menebang pohon yang akan 

digunakan untuk membuat peti mati mereka 

hanya berhati-hati agar peti mati tidak tertahan 

oleh pohon atau tanaman merambat lainnya 

saat tumbang; jika ini terjadi, itu pertanda akan 

segera ada kematian lain dalam keluarga. Jika 

seseorang terluka saat memotong peti mati, 

lukanya tidak akan sembuh sampai dia mem-

buat peti mati lain untuk orang mati lainnya. 

Ketika peti mati dibawa pulang, seekor 

ayam betina disembelih; ini disebut pilayangi. 

Sebagian darah dioleskan pada peti mati dan 

sayap burung itu diikatkan ke peti mati. Mereka 

mengatakan bahwa mereka melakukan ini 

untuk mencegah teman serumah almarhum 

mengikutinya. Ketika jenazah dibaringkan di 

dalam peti mati mereka meletakkan piring 

keramik di bawah kepalanya; di dekat kepala 

dan kaki, sebuah piring diletakkan tegak lurus 

di sisi peti mati, serta di sepanjang kedua sisi 

jenazah; piring lain diletakkan di atas perut. Ini 

adalah satu-satunya benda yang dimasukkan ke 

dalam peti; benda lain yang dimasukkan akan 

diletakkan di atas kuburan. 

Janda (balu) duduk di sebelah kanan jena-

zah, sedangkan anak-anak duduk di sebelah 

kiri. Rambut kepala janda dan anak-anak 

dibungkus dengan kain katun berkualitas ren-

dah. Selain itu, janda mengenakan sejenis 

selendang di atas jas hariannya sebagai tanda 

berkabung. Suku Balantak tidak memiliki 

larangan bagi janda untuk makan nasi seperti 

yang kita temukan di banyak daerah di Sula-

wesi Tengah. Janda diperbolehkan berbicara 

dengan laki-laki tetapi harus dilakukan dengan 

sewajarnya. Dari pihak laki-laki dan perem-

puan, ada satu orang yang menerima duka cita 

juga dan telah menutup kepalanya dengan peci 

(tutui) untuk tujuan itu; mereka juga disebut 

balu. Janda dan pelayat tidak membuka peci 

sebelum batu-batu ditumpuk di atas kuburan 

dan gubuk pemakaman dibangun di atasnya. 

Selama ia berduka cita, janda harus selalu 

membawa serta seorang anak untuk mene-

maninya ketika ia meninggalkan rumah karena 

mena, roh-roh jahat, mengintainya.  

Pada zaman dahulu jenazah dibiarkan di atas 

tanah selama dua hari dan dijaga oleh anggota 

keluarga yang berkumpul di rumah duka. 

Untuk mempersingkat waktu, mereka memain-

kan berbagai macam permainan. Bahkan sete-



Alb. C. Kruyt 

 183 

lah pemakaman, mereka memainkan permain-

an tersebut setiap kali keluarga berkumpul di 

rumah duka pada hari-hari peringatan hingga 

pesta kematian terakhir (batangan) dirayakan. 

Setelah itu, permainan-permainan ini tidak 

boleh dimainkan lagi. 

Di antara permainan-permainan ini, per-

mainan bertanya dan memecahkan teka-teki 

(motangki-tangki) harus disebutkan terlebih 

dahulu. Beberapa teka-teki ini akan dipub-

likasikan di tempat lain. Mereka menikmati diri 

mereka sendiri bermain dengan biji jagung; 

sebuah kotak digambar di lantai dengan arang; 

di tepinya banyak sekali biji jagung diletakkan 

berderet dan di tengah hanya beberapa. 

Banyaknya biji jagung melambangkan bina-

tang yang dimakan oleh sedikit yang ada di 

tengah, kecuali binatang-binatang itu dapat 

menghalangi yang ada di tengah. Penjelasan 

tentang permainan yang mereka berikan kepa-

da saya sangat membingungkan sehingga saya 

tidak memahaminya. Permainan ini disebut 

mamacan ‘bermain harimau.’ Dari nama ini 

dan dari jenis permainannya, tampaknya per-

mainan ini diimpor. Permainan lain dengan biji 

jagung adalah pailuan: sejumlah biji jagung 

yang dipegang di tangan, dilempar ke atas, lalu 

ditangkap dengan punggung tangan. Semakin 

banyak biji jagung yang tetap berada di pung-

gung tangan, semakin besar keberhasilannya. 

Mereka juga mengenal sejenis permainan 

tulang buku jari yang konon katanya diimpor. 

Selanjutnya ada dingkoman, yaitu permainan 

dengan melilitkan tali pada tangan dan jari lalu 

diikatkan sedemikian rupa sehingga dapat 

dilonggarkan dengan sekali rentangkan. 

Banyak dari mereka yang hadir berpar-

tisipasi dalam komedi musikal yang disebut 

 
2 Lagu kematian di kalangan suku To Mori dan 

sebagian suku Poso-Toraja disebut juga tengke, dan 

karena ini perayaan kematian besar di kalangan 

mereka disebut motengke. 

batengke. Ada sekelompok penyanyi di rumah 

dan kelompok lain yang berkumpul di sekitar 

api unggun besar di tanah; kedua kelompok ini 

saling menanggapi nyanyian masing-masing. 

Ini adalah cara, kata mereka, untuk menjauhkan 

roh-roh jahat (mena) yang mengancam jiwa 

orang yang meninggal.2 

Selama pesta kematian terakhir, batangan, 

sebuah lagu pengiring dinyanyikan untuk jiwa. 

Ini disebut motantaie. Dalam lagu ini segala 

macam instruksi diberikan kepada orang yang 

meninggal. Yaitu pada kesempatan ini sebuah 

keranjang jinjing telah disiapkan untuk orang 

yang meninggal dengan segala macam bahan 

makanan yang dimaksudkan tidak hanya un-

tuknya, tetapi juga sebagai hadiah bagi mereka 

yang sudah berada di tanah arwah. Mereka 

meminta orang yang baru saja meninggal: jika 

kamu kebetulan bertemu ibu, berikan padanya 

ini dan jika kamu melihat ayah, berikan 

padanya itu dari keranjang. Dalam lagu ini 

mereka meminta orang yang menjaga kota 

orang mati untuk bertanya siapa orang yang 

baru saja meninggal dan sambil bernyanyi 

mereka memberitahunya namanya. Akhir lagu 

tersebut adalah mereka berkata kepada orang 

mati: “Sekarang kalian telah tiba di kota orang 

mati. Tinggallah di sana, dan untuk sementara 

waktu kami akan tetap tinggal di bumi.”3 

Bila ada orang terhormat yang meninggal 

dunia, baik laki-laki maupun perempuan, 

anggota keluarga (tonggol) para pemimpin 

maka masyarakat desa yang sama tidak boleh 

ke ladang selama enam hari, tidak boleh mem-

buat kegaduhan, tidak boleh memukul gong, 

tidak boleh berteriak-teriak dan sebagainya; 

pada siang hari tidak boleh menyalakan api di 

luar rumah. Untuk kematian yang wajar, 

3 Lagu-lagu tuntunan semacam ini juga terdapat pada 

kelompok Toraja Timur. Lihat jonjoawa di suku Toraja 

yang berbicara Bare'e, IIl, hal. 544. 

https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/11/Adriani-1914-pages-352-724.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/11/Adriani-1914-pages-352-724.pdf


Hidup dan mati di Balantak (bagian timur Sulawesi) 

 184 

aturan-aturan ini hanya dipatuhi selama satu 

hari. Jika seseorang tidak mengikuti larangan-

larangan ini (yang disebut mombongkar balu 

‘menggagalkan masa berkabung’) selama masa 

berkabung bagi seorang tonggol, maka ia harus 

membayar denda seekor kambing atau babi. 

Mereka tidak pernah melakukan praktik 

pengayauan untuk orang yang meninggal. 

Mereka tidak terbiasa memotong rambut 

sebagai tanda berkabung. Akan tetapi, mereka 

menebang beberapa pohon buah milik orang 

yang meninggal; ini disebut moratu. Orang-

orang yang tidak memiliki hubungan dekat 

dengan orang yang meninggal dapat meng-

ambil buah dari pohon yang ditebang. 

Mereka tidak terbiasa mengawetkan rambut 

atau kuku orang yang meninggal. 

Sekarang kita harus mengenal dukun orang 

mati, bolian na mena, ‘dukun bagi mena.’ Se-

perti yang telah kita lihat, mena adalah roh jahat 

yang mengancam jiwa (santuu) orang yang me-

ninggal untuk membawanya bersama mereka 

sehingga tidak dapat datang ke kota orang mati. 

Oleh karena itu dukun harus melindungi jiwa 

tersebut. Dukun muncul pada malam kedua 

saat jiwa berada di atas tanah. Ia meng-

umpulkan segala macam daun; daun-daun ini 

dipotong-potong dan ditimbun di tempat itu. 

Ketika peti jenazah dengan mayat di dalamnya 

diturunkan pada pagi hari, bolian na mena 

meletakkannya di samping tumpukan daun dan 

menyuruh janda dan anak-anak untuk duduk di 

sampingnya. Seporsi kecil makanan diletakkan 

di depan mereka masing-masing tetapi tidak 

seorang pun memakannya. Upacara ini disebut 

posikaan ‘makan bersama’; ini adalah makanan 

perpisahan antara orang yang meninggal 

dengan keluarganya. Bolian berbicara kepada 

orang yang meninggal dan anak-anak (moli-

waa), yang menunjukkan bahwa mereka 

sekarang bertemu untuk terakhir kalinya. 

Setelah itu, peti mati dibawa ke liang lahat. 

Baik saat diusung—yang selalu melalui pintu 

dan menuruni tangga—maupun selama perja-

lanan ke liang lahat, kaki orang yang meninggal 

akan diarahkan ke depan. Kadang-kadang peti 

mati terasa berat. Hal ini terjadi karena roh-roh 

bumi (tombolo tano) atau mena, atau bahkan 

arwah orang yang masih hidup, yang ingin 

menemani orang yang meninggal. Kemudian 

bolian na mena mendekati peti mati dan 

berbicara kepada arwah orang tersebut untuk 

meminta mereka turun dari peti mati. Jika arak-

arakan melewati jalan samping yang menuju ke 

ladang maka mereka menaburkan beras yang 

sudah diberi kunyit (songi) kuning di jalan 

bercabang tiga itu, “agar orang yang meninggal 

tahu bahwa ia harus berjalan lurus dan tidak 

menyimpang ke jalan menuju ladang.” 

Kuburan tidak digali sampai prosesi men-

capai tempat yang dimaksudkan. Bolian ne 

mena membuat sayatan di tanah dengan 

parangnya untuk menunjukkan seberapa besar 

kuburan itu seharusnya. Kemudian kuburan 

digali. Di sini tidak ada aturan yang dipatuhi. 

Dahulu mereka membuat kuburan hanya seda-

lam pinggang. Begitu kuburan siap, peti 

jenazah diturunkan dengan sejumlah tali rotan 

tanpa membersihkan jejak kaki penggali di 

dasar terlebih dahulu. Tidak ada yang 

diletakkan di dalam kuburan agar peti jenazah 

dapat bersandar di atasnya; tali rotan dibiarkan 

di dalam. Di samping peti jenazah mereka 

meletakkan parang tua dan kemudian lubang 

itu ditambal. 

Dahulu kala, beberapa orang tua meng-

atakan kepada saya, kami tidak menguburkan 

orang mati. Saat itu mereka dikurung di rumah 

selama tujuh hari. Mereka membuat lubang di 

dasar peti, yang melaluinya mereka mengikat-

kan tabung bambu, yang melaluinya cairan 

mayat mengalir. Di penutupnya dibuat lubang 

sehingga gas yang berkembang dapat keluar; 

celah antara peti dan penutup ditutup dengan 



Alb. C. Kruyt 

 185 

resin. Setelah tujuh hari peti dibawa ke ladang 

orang mati. Di sana sebuah tiang kokoh 

ditanam di tanah dan pada tiang ini peti diikat 

agak jauh di atas tanah (nikoot). Setelah itu 

mereka tidak dapat lagi memperhatikan orang 

mati: tiang-tiang membusuk dan jatuh, dan peti 

mati, yang kayunya juga telah membusuk, 

pecah dan isinya dibuang keluar. Tulang-tulang 

berserakan di seluruh ladang orang mati. 

Ketika saya tanya apa yang menyebabkan 

perubahan kebiasaan ini, mereka menjawab 

dengan ucapan bahwa anak-anak itu mengata-

kan hal-hal lucu tentang tulang-tulang yang 

mereka lihat ketika mengantar jenazah dan me-

nertawakannya: “Lihat, itu kakekku!” “Lihat, 

bibiku tertawa!” Ejekan ini membuat orang-

orang tua mereka merasa sangat malu sehingga 

mereka setuju untuk menguburkan mayat-

mayat itu. — Tentu saja bukan itu alasannya. 

Bahwa orang-orang masih tahu tentang cara 

penanganan mayat ini membuktikan bahwa 

perubahan itu terjadi mungkin hanya sekitar 

empat atau lima generasi yang lalu dan alasan 

yang paling jelas untuk perubahan itu adalah 

karena hal itu terjadi di bawah tekanan dari 

penguasa Banggai mereka. 

J. N. Vosmaer menyebutkan hal serupa 

tentang suku Tolaki di atas Kandari pada tahun 

1830-an: “Praktik menguburkan mayat setelah 

dibaringkan dalam peti kayu di celah-celah 

gunung bersama dengan harta warisan 

almarhum, tampaknya makin tidak lagi 

dilakukan; mayat-mayat itu sebagian besar 

dimasukkan ke dalam peti dan kemudian 

dikubur” (“Korte Beschrijving van het ZO 

Schiereiland van Celebes,” hlm. 96). Di sini 

juga tidak ada alasan lain untuk perubahan itu 

selain pengaruh yang diberikan penduduk 

Muslim di pesisir terhadap orang-orang di 

pedalaman. 

Ketika dukun mengiringi prosesi pemakam-

an, ia membawa serta sepotong tanaman me-

rambat berduri, inngkoa. Begitu kuburan terisi 

penuh, ia menarik tanaman merambat itu ke 

atasnya. Orang-orang mengira bahwa jiwa 

orang yang meninggal itu terikat pada tanaman 

merambat itu. Kemudian tanaman merambat 

itu dibungkus dengan kain katun putih dan 

diberikan kepada salah seorang anak orang 

yang meninggal untuk dibawa. Di rumah, 

tanaman merambat itu diletakkan di atas piring 

tembaga (dulang). Untuk sementara waktu, 

tempat tinggal janda berada di dekat tanaman 

merambat itu. Pada malam hari pemakaman, 

yaitu hari ketiga setelah orang yang meninggal, 

dua ekor ayam disembelih dan disantap 

darinya. Bolian na mena berbicara kepada roh 

jahat agar mereka tidak menyakiti jiwa orang 

yang meninggal. Mereka menyebut upacara ini 

mangkabuasemi, yang tujuannya adalah untuk 

memisahkan jiwa orang yang meninggal dari 

yang masih hidup. Ini adalah natolu na mian 

mate ‘malam ketiga bagi orang yang me-

ninggal.’ 

Setelah tujuh malam, napitu na mian mate, 

hal yang sama terjadi. Setelah itu, tanaman 

merambat dalam kain katun diambil dari 

mangkuk tembaga dan disimpan di lemari atau 

keranjang pakaian, di mana tanaman itu tetap 

berada di sana sampai pesta kematian yang 

sebenarnya untuk almarhum, batangan, diada-

kan. Kadang-kadang butuh waktu setahun 

sebelum mereka dapat meneruskannya karena 

banyak makanan yang dibutuhkan untuk para 

tamu. Pada pesta kematian ini, makam, yang 

selama itu dibiarkan sendiri, dirapikan. Hari 

pertama disebut montukas. Kemudian tikar 

dibentangkan di dekat dinding rumah di tempat 

sebelumnya dulang berdiri dengan tanaman 

merambat berduri. Ini diambil dari keranjang 

pakaian dan diletakkan di dulang dengan cara 

yang sama. Di atas dulang, tali rotan diren-

tangkan, yang di atasnya digantung segala 

macam pakaian dan kain katun, yang harus 

https://books.google.ca/books?hl=en&lr=&id=M46eaB3TSF4C&oi=fnd&pg=PT4&dq=Korte+Beschrijving+van+het+ZO+Schiereiland+van+Celebes,&ots=AHPIPgeIoX&sig=PduiOqjN_vH7OmzkjwMWLFYgRuM#v=onepage&q&f=false
https://books.google.ca/books?hl=en&lr=&id=M46eaB3TSF4C&oi=fnd&pg=PT4&dq=Korte+Beschrijving+van+het+ZO+Schiereiland+van+Celebes,&ots=AHPIPgeIoX&sig=PduiOqjN_vH7OmzkjwMWLFYgRuM#v=onepage&q&f=false


Hidup dan mati di Balantak (bagian timur Sulawesi) 

 186 

dipinjam oleh anggota keluarga. ‘Tempat tidur 

negara’ disebut pirate’an.4 Janda dan salah satu 

anak harus selalu duduk di samping dulang dan 

tidak boleh pergi selama pengerjaan makam 

berlangsung kecuali untuk memenuhi kebutuh-

an mereka. Pada semua jamuan makan, makan-

an diberikan terlebih dahulu ke mangkuk 

tempat liana diletakkan. Selama jamuan makan 

orang-orang lain duduk dalam barisan panjang 

dimulai dari janda. 

Mengenai pekerjaan di makam, mereka 

pertama-tama mendirikan gubuk di atasnya. 

Kemudian mereka mengumpulkan batu-batu 

yang ditumpuk seperti tembok di sekeliling 

makam; kegiatan terakhir ini disebut bawatuan 

‘meletakkan batu.’ 

Ketika tembok sudah siap, seekor ayam 

betina dan seekor anjing disembelih. Bolian na 

mena mengoleskan darah ayam betina di 

sepanjang batu-batu, agar tembok tidak runtuh. 

‘Pengolesan’ dengan darah ini disebut mang-

arara’i dari rara’ ‘darah.’ Daging anjing di-

siapkan dan dipersembahkan sebagai makanan 

bagi mereka yang bekerja di makam. 

Setelah semuanya selesai, dukun menyiap-

kan keranjang pembawa, basung, di rumah 

duka. Segala macam makanan dimasukkan ke 

dalam keranjang: beras, jagung, talas, ubi, 

pisang, dll. Ketika keranjang penuh, dukun 

mengosongkannya lagi untuk dikemas lagi. Ia 

mengulanginya tujuh kali. Akhirnya keranjang 

ditutup dengan kain katun putih. Sekarang 

janda membawa keranjang ke makam di 

punggungnya dan semua orang yang berpartisi-

pasi dalam pemakaman mengikutinya. Sesam-

painya di makam, isi keranjang diletakkan di 

atasnya dan keranjang digantung kosong di 

gubuk makam. Janda dan anak-anak memakan 

sebagian makanan. Upacara ini disebut pama-

 
4 Dalam "pirate'an", rate adalah kata yang tersebar di 

sebagian besar wilayah Sulawesi, yang berarti "jiwa 

konan basung ‘menyelesaikan (upacara kema-

tian) dengan keranjang pembawa.’ 

Selama batangan belum dilaksanakan janda 

akan menyisihkan sebagian makanannya pada 

setiap jamuan makan untuk mendiang, yang 

ditaruhnya di atas piring yang telah meng-

gantikan mangkuk yang berisi tanaman rambat 

berduri. Pada pamakonan basung diletakkan di 

atas makam: alas tidur (ampas), centong (san-

dok), periuk tanah liat (kuren) dan sejumlah 

bungkus nasi yang terbuat dari anyaman daun 

kelapa (katupat) yang banyak di antaranya 

tidak diisi. Dari atap gubuk digantungkan 

rumbai katun, yang disebut palangas, di seke-

liling makam. Di salah satu sisi makam dibuat 

lubang di rumbai tersebut yang di dalamnya 

ditaruh tujuh batang rokok buatan sendiri. 

Terakhir, ditancapkan sebuah tiang pancang di 

tanah dekat makam yang di atasnya dikibarkan 

bendera. 

Pada pagi-pagi sekali setelah pamakonan 

basung, bolian na mena pergi dan membuang 

liana; ini disebut mamantas kololon ‘memo-

tong tali,’ yang dengan-nya semua persekutuan 

antara yang mati dan yang hidup terputus. Pada 

semua kesempatan, bolian na mena-lah yang 

berbicara kepada roh-roh (mena) untuk men-

cegah mereka menyakiti jiwa orang yang sudah 

meninggal. Dia mengatur apa pun yang harus 

dilakukan pada pesta kematian kecuali dia tidak 

mengganggu tata cara dan peti jenazah. Orang-

orang tidak memiliki penghinaan atau ken-

gerian apa pun terhadapnya. Hadiah yang dite-

rimanya atas intervensinya terdiri dari empat 

piring dan empat depa kain katun berkualitas 

rendah (balasu) dan pada semua upacara dia 

mendapat cukup makanan. Upah ini diberikan 

kepadanya setelah pamakonan basung. 

Ketika keluarga terdekat mendengar bahwa 

yang mati". 



Alb. C. Kruyt 

 187 

seseorang meninggal di negeri asing dan diku-

burkan, mereka membuat boneka dari batang 

pisang yang di dalamnya dipotong kepala, 

lengan, dan kaki. Patung ini, yang disebut 

bongkot, didandani, dibungkus kain katun dan 

dikubur tanpa pakaian. Segera sebuah gubuk 

dibangun di atas kuburan ini dan dinding batu 

didirikan seperti yang biasa mereka lakukan 

dengan mayat. Selama malam ketiga dan ketu-

juh setelah boneka dikuburkan, orang yang 

meninggal dipanggil kembali dan dengan itu 

masalahnya selesai. 

Kita sekarang harus menelusuri apa yang 

diyakini penduduk Balantak tentang kehidupan 

setelah kematian jiwa. Jiwa manusia yang 

hidup disebut santuu. Selama mereka meng-

anggap bahwa jiwa orang yang meninggal 

belum pergi ke alam orang mati, Untuan ‘awal,’ 

‘dari mana ia berasal,’ mereka masih menye-

butnya santuu. Selama periode ini mereka 

membuat seolah-olah orang yang meninggal 

masih berada di antara yang hidup, mereka 

berbicara kepadanya, merawatnya. 

Setelah pamakonan basung, konon, orang 

mati mengambil keranjang berisi makanan 

yang telah disiapkan bolian na mena untuknya, 

meletakkannya di punggungnya dan berjalan 

menuju Untuan. Setelah itu, mereka tidak lagi 

membicarakan santuu, tetapi orang mati 

disebut tembunuat.5 Dalam perjalanan itu, ia 

menghadapi beberapa rintangan: ia bertemu 

seekor kambing yang ingin menanduknya, 

babi-babi yang suka berkelahi, anjing-anjing 

dan tangan-tangan, yang menghalangi setiap 

perjalanannya. Namun, orang mati memuaskan 

semua binatang itu dengan menawarkan sesu-

atu dari keranjang itu kepada mereka; lalu 

mereka membiarkannya lewat. Akhirnya, ia 

sampai di suatu titik di mana banyak jalan 

 
5 Juga di antara masyarakat Saluan di utara Balantak, 

jiwa orang yang hidup disebut santuu, dan "jiwa orang 

bertemu, dijaga oleh seorang penjaga. Orang 

mati itu memintanya untuk memberi tahu jalan 

mana yang harus ia lalui tetapi penjaga itu tidak 

menjawabnya. Kemudian, orang mati itu 

menawarkan pinang dari keranjangnya dan 

segera penjaga itu memberi tahu jalan mana 

yang harus ia lalui untuk tiba di kota orang 

mati. Hal ini diulang beberapa kali hingga ia 

melihat rumah-rumah tempat tinggal lelu-

hurnya. 

Akan tetapi, di dekat kota orang mati 

terdapat sebuah jembatan di atas jurang yang 

dalam. Setiap ujung jembatan dipegang oleh 

satu makhluk. Jika orang yang sudah mening-

gal telah melakukan banyak kejahatan, misal-

nya mencuri, melakukan inses dan berzina, 

kedua makhluk itu akan menjungkirbalikkan 

jembatan tersebut dan orang yang sudah me-

ninggal tersebut akan jatuh ke dalam panci 

berisi air mendidih di bawahnya. Panci itu 

disebut ukuman ‘hukuman’ (dari bahasa Me-

layu hukum); jembatan itu disebut tetean 

nggoling-nggoling ‘jembatan berputar.’ Jika 

orang yang sudah meninggal cukup beruntung 

untuk melewati jurang tersebut, ia akan tiba di 

Untuan, tanah para arwah. 

Di sini kehidupan seperti di bumi. Orang 

bilang kota orang mati itu tinggi dan sebagai 

buktinya mereka bilang banyak orang yang 

akan mati berkeringat dan terengah-engah. Ini 

tidak mungkin karena mereka harus mendaki 

gunung yang tinggi. 

Jiwa orang mati, tembunuat, sangat jarang 

menampakkan diri dalam sosok dukun, dan jika 

ini terjadi, itu bukan untuk menolong manusia 

jika ada penyakit atau kesusahan. Biasanya 

mereka adalah jiwa-jiwa yang terbebani oleh 

satu atau lain hal yang tidak mereka sukai. 

Sering kali mereka adalah jiwa para ibu yang 

yang mati" disebut teminuat. 



Hidup dan mati di Balantak (bagian timur Sulawesi) 

 188 

tidak bahagia karena anak-anak mereka yang 

ditinggalkan tidak diperlakukan dengan baik. 

Kadang-kadang mereka mengancam akan 

membawa anak-anak mereka ke Untuan. Ke-

mudian orang-orang harus menyembelih ayam 

betina untuk mendamaikan mereka, dan mem-

bujuk mereka untuk membatalkan niat mereka. 

 

References 

Adriani, N.; and Alb. C. Kruyt. 1912. De 

Bare’e-sprekende Toradja’s van Midden- 

Celebes, volume 2. Batavia: Landsdruk-

kerij. 

Adriani, N.; and Alb. C. Kruyt. 1914. De 

Bare’e-sprekende Toradja’s van Midden- 

Celebes, volume 3: Taal- en letterkundige 

schets der Bare’e-taal en overzicht van het 

taalgebied Celebes–Zuid-Halmahera. Bata-

via: Landsdrukkerij. 

Kaudern, Walter. 1921. I Celebes Obygder. 2 

volumes. Stockholm: Bonniers. 

Kaudern, Walter. 1927. Ethnographical studies 

in Celebes: Results of the author’s 

expedition to Celebes 1917–1920, volume 3: 

Musical instruments in Celebes. Göteborg: 

Elanders Boktryckeri Aktiebolag. 

Kruyt, Alb. C. 1932. De pilogot der Banggaiers 

en hun priesters. Mensch en Maatschappij 

8:114–135.25 

Vosmaer, J. N. 1839. Korte beschrijving van de 

zuid-oostelijk schiereiland van Celebes, in 

het bijzonder van de Vosmaersbaai of van 

Kendari; verrijkt met eenige berigten 

omtrent den stam der Orang Badjos, en meer 

andere aanteekeningen. Verhandelingen van 

het Bataviaasch Genootschap van Kunsten 

en Wetenschappen 17/1:63–184. Batavia: 

Ter Lands Drukkerij.   

 

 

 

 

 

https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/17
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/11/Adriani-1914-pages-1-351.pdf
https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/26
http://sulang.org/sites/default/files/kaudern-1927-musical-instruments.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/09/Pilogot.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/09/Pilogot.pdf

