
Alb. C. Kruyt 

 

 

 

 

 

Pengajian Balantak 
 

 

 

 

Dr. ALB. C. KRUYT 

  

 

 

 

 

 

 

 

ALB. C. KRUYT “Balantaksche Studiën” Tijdschrift voor Indische Taal-, Land- en Volkenkunde 1932 72: 328-90.  

 

 

 

 

 

Bagian I: Beberapa keterangan tentang 

Balantak dan penduduknya 

  

Ringkasan wilayah 

Semenanjung Sulawesi bagian timur ter-

kadang disamakan dengan jamur payung; 

ujungnya berbentuk topi yang bertumpu pada 

gagangnya. Di atas pegangan ini terletak ibu 

 
1 Saya telah menceritakan di sana-sini berbagai tradisi 

mengenai penyebab pertengkaran antara Lalogani dan 

Mapaang, kakak beradik, yang menyebabkan jatuhnya 

Boalemo. Untuk ini dapat ditambahkan versi baru, 

yang ada di antara penduduk Balantak. Rakyat 

Mapaang makan ikan setiap hari karena majikan 

mereka memiliki elang laut yang terbang ke laut setiap 

hari dan menyediakan makanan bagi semua orang. 

Suatu ketika beberapa orang Mapaang bertemu 

dengan beberapa rakyat Lalogani. Yang pertama 

kota subdivisi, Luwuk. Topi itu telah dibagi 

menjadi bagian utara dan selatan. Di bagian 

utara hiduplah masyarakat Saluan yang peng-

uasanya dahulu tinggal di Boalemo. Tempat ini 

dihancurkan oleh kesatuan tentara masyarakat 

Ternate, Banggai dan Gorontalo pada paruh 

kedua abad sebelumnya (lihat artikel saya 

“Kruyt, 1930: 340- 343).1 Orang Saluan telah 

bertanya kepada yang terakhir apa makanan sehari-

hari mereka. Mereka menjawab: "Kacang polong". 

Yang lainnya, yang berpesta makan ikan setiap hari, 

menganggap hal ini sangat menggelikan sehingga 

mereka menertawakan orang-orang Lalogani. Ketika 

hal ini dilaporkan kepada Lalogani, ia menjadi sangat 

marah dan mengutuk saudara perempuannya atas 

segala hal yang buruk. Untuk membalas dendam, 

Mapaang kemudian membawa musuh ke negara itu. 

http://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Kruyt-Balantak.pdf


Pengajian Balantak 

 128 

tersebar di sebagian besar wilayah timur 

Sulawesi. 

Bagian selatan topi jamur payung dihuni 

oleh orang lain yang menyebut dirinya mian 

('orang') Balantak dan menyebut bahasanya 

dengan basa Balantak. Mereka tentu berkera-

bat dengan orang Saluan namun bahasa dan 

adat istiadatnya sangat berbeda satu sama lain, 

sehingga Balantak merupakan cabang masya-

rakat yang mandiri. Bahasa Saluan mengguna-

kan kata madi untuk negasi, bahasa Balantak 

menggunakan kata sian (sien). 

Negara ini terbagi menjadi dua distrik: 

barat daya disebut Lamala, timur laut disebut 

Balantak. Secara administratif kedua distrik ini 

tidak merupakan satu kesatuan, namun masing-

masing dipimpin oleh kapitan laut di Luwuk 

yang selanjutnya bertanggung jawab kepada 

penguasa Banggai. Apabila dalam tulisan ini 

dibicarakan tentang Balantak dan mian Balan-

tak maka yang dimaksud adalah seluruh wi-

layah sehingga kedua distrik tersebut diga-

bungkan, kecuali jika secara eksplisit dinya-

takan bahwa yang dimaksud adalah distrik 



Alb. C. Kruyt 

 

Balantak atau desa dengan nama tersebut. 

Nama Pokobondolong sering terdengar diguna-

kan sebagai pengganti Balantak. Ini adalah 

nama yang diberikan masyarakat Ternate pada 

wilayah tersebut; dikatakan berarti 'sangat ban-

yak orang'. Di antara kedua bagian Balantak 

terdapat sedikit perbedaan dialek dalam baha-

sanya. Misalnya, di Lamala mereka sering 

mengucapkan e, sedangkan di Pokobondolong 

ada huruf a; mien untuk mian 'manusia'; sien 

untuk sian ‘tidak’; laigen untuk laigan 'rumah', 

dll. Namun, dalam teka-teki yang saya minta 

anak-anak sekolah Mantok (Lamala) tuliskan, 

banyak yang menggunakan a sedangkan yang 

lain menulis e. Beberapa kata juga berbeda. 

Penyimpangan kecil seperti ini juga dapat dite-

mukan dalam moral dan adat istiadat. 

Beberapa tahun yang lalu sebagian besar 

masyarakat Balantak (berbahasa Sian) menga-

nut agama Kristen. Pada saat sensus diadakan 

pada tahun 1930 terdapat 6.075 orang Kristen 

dari total penduduk asli 11,189 (5801 di distrik 

Balantak, 5388 di distrik Lamala). Orang-orang 

yang ingin dibaptis terus melaporkan dari 

penduduk kafir. 

  

Penciptaan. Banjir dan penyebaran penduduk 

Kisah-kisah mian Balantak tentang pencip-

taan dunia dan manusia sama fantastisnya 

dengan kisah-kisah suku lain di daerah terse-

but. Berikut ini saya — selain catatan saya sen-

diri — memanfaatkan beberapa tradisi yang 

dicatat oleh mantan administrator Becking 

dalam “Nota van Toelichtingen” (Catatan Pen-

Sulawesi Timur Laut. Dari Kaudern 1921 jilid II. 

https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/article/view/130/139


Pengajian Balantak 

 130 

jelasan) yang tidak diterbitkan dan disim-pan di 

arsip Luwuk. 

Sungguh luar biasa bahwa orang-orang di 

sini di bagian timur Sulawesi membawa segala 

sesuatunya kembali hingga terjadinya air bah. 

Hal ini mungkin disebabkan oleh fakta bahwa 

masyarakat di pulau-pulau dan semenanjung 

kecil ini dikelilingi oleh laut. Di Boalemo, di 

Kepulauan Banggai, dan di sini di Balantak 

orang pertama selalu datang dari tempat lain 

dengan menggunakan kotak atau proa. Mung-

kin cerita ini masih menyimpan fakta lama, 

yaitu bahwa negara-negara tersebut pernah 

dihuni oleh orang-orang yang datang dari luar 

negeri. 

Di Balantak diceritakan bahwa Pilogot 

mola, Penguasa surga, menjatuhkan sebuah 

kotak berbentuk proa dari cakrawala ke atas 

rotan. Kotaknya diberi nama bengka-bengka2 

dan rotannya jenis uwe wiwine ‘rotan betina’. 

Di dalam kotak itu ada dua manusia telan-jang, 

kakak beradik, dan di atas kotak itu duduk 

seekor ayam betina dan seekor ayam jantan. 

Kotak itu turun ke sebidang tanah bernama 

Pinontuan, sebuah gunung satu kilometer di 

sebelah utara desa Mantok. Laut surut dan 

daratan menjadi semakin besar. Ada tiga pohon 

yang tumbuh di tanah itu: kau dulupan, kau 

bintonu, dan kau walanse.  

Ketika daratan telah mencapai hamparan 

 
2 Di kalangan masyarakat To Pu'u mboto, salah satu 

bagian dari kelompok Toraja Timur, peti jenazah 

disebut bangka, sebuah kata yang di masa lampau 

pasti berarti "wadah" di sini. 
3 Mantan Controleur Becking menyebut nama Pino-

tunuan dalam Memorandumnya dan juga menceri-

takan kisah yang menjelaskan mengapa tempat ini 

disebut dengan nama itu, yang berarti "tempat pem-

bakaran". Yaitu, pasangan itu menebang kau bintonu, 

salah satu dari tiga pohon yang disebutkan, untuk 

membuat kano dari batangnya. Karena mereka belum 

memiliki kapak, mereka harus membiarkan pohon itu 

tumbang dengan menyalakan api di kakinya. Ketika 

yang luas, kedua manusia keluar dari kotak dan 

tinggal di tanah tersebut. Mereka sudah lama 

tinggal di sana, tiga pohon telah tumbuh tinggi 

dan ayam-ayam telah berkembang biak dengan 

pesat namun pasangan tersebut tetap tidak 

mempunyai keturunan. Hal ini disebabkan ka-

rena mereka tidak mengetahui bahwa untuk 

tujuan tersebut mereka harus melakukan hu-

bungan seksual satu sama lain. Baru setelah 

mereka berulang kali menyaksikan bagaimana 

ayam-ayam bersanggama, barulah terpikir oleh 

mereka bahwa mereka bisa mengikuti contoh 

ini. 

Rotan tempat kotak itu dijatuhkan mem-

bentuk jalan antara langit dan bumi. Jika 

pasangan tersebut membutuhkan sesuatu, laki-

laki itu naik ke atas dan kemudian Tuhan surga 

menyediakan segala yang mereka butuhkan. 

Namun lama kelamaan mereka menanam sen-

diri berbagai macam tanaman dan ketika mere-

ka mampu mencukupi kebutuhannya sendiri, 

persekutuan dengan surga melalui rotan pun 

putus. 

Kisah tentang bagaimana orang pertama 

datang ke Balantak tidak diketahui secara 

umum. Beberapa orang tidak dapat men-

jelaskan bagaimana mereka bisa sampai di 

Pinuntuan;3 namun orang-orang pertama per-

nah tinggal di sana diketahui semua orang. Dan 

mereka juga tahu namanya: laki-laki bernama 

pohon itu tumbang, terbentuklah gundukan tanah, 

sebuah bukit yang diberi nama Pinotunuan berda-

sarkan pembakaran pohon itu. Api juga digunakan 

untuk melubangi pohon, setelah itu bagian yang 

hangus dikikis dengan cangkang. Dari daun pohon itu, 

yang menyebar ke mana-mana ketika tumbang, tum-

buhlah semua jenis pohon lainnya. Tidak seorang pun 

informan saya yang mengetahui kisah ini. Tunu 

memiliki arti "memanggang" dan tidak dapat digu-

nakan untuk membuat api di dekat dan di batang 

pohon. Saya belum pernah mendengar nama lain se-

lain Pinuntuan. 



Alb. C. Kruyt 

 

Topulu4 dan perempuan bernama Labololing. 

Kemudian menyusul kisah banjir yang ada 

dua versi. Yang pertama menunjukkan bahwa 

malapetaka ini adalah akibat dari inses yang 

dilakukan karena manusia pertama yang ber-

saudara hidup bersama sebagai pasangan suami 

istri. Versi kedua mengatakan bahwa banjir 

tersebut bertujuan untuk memusnahkan umat 

manusia karena jumlahnya terlalu banyak. Ke-

dua cerita tersebut sepakat bahwa yang meng-

umumkan bencana tersebut adalah burung eng-

gang. Duduk di salah satu pohon yang telah 

disebutkan, dia mengumumkan kepada orang-

orang: 

“Dunia akan binasa, semua orang akan 

mati, jadi jadikanlah dirimu seorang proa untuk 

menyelamatkan dirimu sendiri.” Selain itu, 

dalam salah satu versi diceritakan bahwa se-

orang lelaki memanjat pohon tempat burung itu 

duduk; di sana dia menemukan seorang wanita 

tua. Ini adalah Kele’, dewi bumi, yang tinggal 

di dalam bumi, namun kini muncul dalam 

wujud burung enggang untuk memper-ingat-

kan orang-orang terhadap bencana yang akan 

datang. Kele’ ‘wanita’ mengawasi orang-

orang. Dalam cerita lain diceritakan bahwa ke-

tika kakak beradik itu mulai hidup sebagai 

suami istri, hujan deras datang dan tanah ter-

belah. Warga terkejut dan tidak tahu harus 

berbuat apa. Kemudian Kele’ mendatangi 

mereka dan menyuruh mereka pergi ke hutan 

dan menangkap seekor babi dan melempar-

kannya ke dalam celah tanah. Mereka melaku-

kannya dan bumi menutup dengan sendirinya 

dan hujan pun berhenti. 

Atas saran Kele', pasangan itu mengikatkan 

tali rotan panjang ke pohon dan ujung lainnya 

diikatkan ke perahu. Dia berjanji akan mengun-

jungi mereka sekali lagi tiga hari sebelum ban-

 
4 Di Peling Barat, ada mitos tentang duanga topulu 

(duanga "kapal", topulu, sejenis moluska. Holothuria 

edulis). Kapal ini kandas di Gunung Lipu Babasal saat 

jir datang. Pada kunjungan kedua ini ia men-

ceritakan kepada mereka bahwa ketika rumah 

mereka diguncang gempa, mereka harus naik 

ke dalam kapal karena jika demikian maka 

banjir akan datang keesokan harinya. Mereka 

harus membawa makanan selama empat belas 

hari. Banjir datang, kapal diangkat ke atas, 

rotan diulurkan dan ketika air sudah tenggelam 

kembali pasangan tersebut mendarat kembali di 

Pinuntuan. 

Kisah yang lain mengatakan bahwa bumi 

ini penuh dengan manusia karena Tuhan surga 

tidak membiarkan mereka mati. Ketika orang-

orang menjadi tua, mereka menanggalkan kulit 

lama mereka dan melanjutkan hidup mereka 

dengan peremajaan total. Akhirnya ada begitu 

banyak orang di bumi sehingga mereka ber-

jalan di jalan masing-masing. Kemudian dewi 

bumi datang dalam wujud burung enggang 

untuk mengakhiri situasi yang tidak dapat di-

pertahankan ini. Dari seluruh penghuni bumi 

hanya ada satu pasangan yang melekatkan ke-

yakinannya pada pengumuman burung bahwa 

umat manusia akan dibinasakan. Pasangan ini 

membuat sebuah proa yang melaluinya mereka 

diselamatkan ketika banjir datang. Kapal itu 

dibawa semakin tinggi mengikuti naiknya air 

hingga mencapai kediaman Pilogot mola, 

Penguasa surga. Dia menaruh udang di depan 

pengunjungnya; tetapi orang-orang tidak mau 

memakannya. Lalu dia memberi mereka pisang 

dan mereka memakannya. Inilah sebabnya 

mengapa orang-orang yang menghuni bumi 

setelah itu tidak lagi membuang kulitnya seper-

ti udang dan terus hidup dalam keadaan dire-

majakan (menurut gambaran orang-orang ini), 

melainkan mereka mati seperti pohon pisang 

ketika tunas-tunas muda telah tumbuh di kaki-

nya. Dengan demikian, bahaya bahwa di 

bumi masih tertutup laut. Dari kapal ini kemudian 

muncul seorang wanita, yang menjadi pasangan manu-

sia pertama. 



Pengajian Balantak 

 132 

kemudian hari akan terjadi lagi ‘pembersihan’ 

orang dapat dihindarkan. 

Pasangan yang selamat dari banjir ini 

memiliki dua putri dan seorang putra. Orang 

tua mereka khawatir tentang apa yang akan 

terjadi jika saudara laki-laki dan perempuan 

mereka menikah; tentu akan terjadi bencana 

lagi. Untuk mencegah hal ini mereka memu-

tuskan untuk membawa anak-anak mereka ke 

tempat lain. Mereka menyuruh putranya ting-

gal di gunung Tolimbang dekat desa Molino; 

salah satu putrinya ditempatkan di gunung Ue 

Batang dekat Eting; dan yang satu lagi 

ditugaskan di gunung Siapa dekat Lalipoa 

sebagai tempat tinggal. 

Tidak butuh waktu lama hingga pasangan 

ini dikaruniai tiga orang anak lagi, kali ini dua 

putra dan satu putri. Ketika mereka sudah 

dewasa, orang tuanya menitipkan putrinya ke 

gunung Tolimbang tanpa memberitahukan 

bahwa pemuda yang tinggal di sana adalah 

kakaknya. Ketika kakak beradik bertemu, 

mereka menikah dan tidak ada musibah yang 

timbul dari pertunangan inses tersebut karena 

mereka tidak mengetahui bahwa mereka adalah 

kakak beradik. Hal serupa juga terjadi pada 

kedua putranya yang dititipkan kepada saudara 

perempuannya di Ue Batang dan Siapa. 

Pasangan-pasangan ini menjadi nenek moyang 

masyarakat di Lamala dan masyarakat desa 

yang tinggal di sana masih menganggap nama 

gunung tersebut sebagai tempat suci dimana 

nenek moyang terus hidup sebagai roh, pilogot. 

Setiap kali hendak melakukan sesuatu yang 

penting, apalagi hendak melakukan perjalanan, 

pilogot dipanggil dan diminta untuk mem-

berikan kesejahteraan dan membawa pulang 

musafir tersebut dengan selamat. 

Bagi penduduk distrik Balantak gunung 

suci ini terletak di dekat bekas desa Gobee. 

Tradisi orang-orang ini menunjukkan kores-

pondensi yang luar biasa dengan tradisi Lamala 

yang dibicarakan oleh keturunan yang sama 

dari kedua bagian orang sian. Pertama-tama, 

nama tempat suku tersebut: Kau Totolu, ‘tiga 

pohon’, mengingatkan pada tiga pohon yang 

tumbuh di gunung suci Pinuntuan dekat 

Mantok. Pasang-an pertama diturunkan di sana 

dari surga dalam sebuah pot keramik besar 

(tampayan) yang menandakan adanya penga-

ruh dari luar. Pasangan yang tinggal di Kau 

Totolu ini memiliki seorang putra dan dua 

putri. Anak laki-lakinya adalah anak yang 

sangat ceria, sudah bisa ber-jalan ketika 

usianya baru satu bulan. Ia meni-kah dengan 

salah satu saudara perempuannya (di sini 

tradisi tidak dijelaskan lebih lanjut diban-

dingkan di Lamala). Dalam waktu singkat 

jumlah orang bertambah menjadi 300 orang 

karena tidak ada satupun yang meninggal. 

Namun melalui peningkatan pesat ini, banyak 

orang yang bertengkar dan masing-masing 

mengikuti jalannya masing-masing karena 

tidak ada pemimpin yang dapat mengatakan 

bagaimana seharusnya hal itu terjadi. 

Untuk mengakhiri kekacauan ini, sebuah 

dewan keluarga besar diadakan di mana 

seorang pemimpin akan dipilih. Namun tak 

sampai di situ dan malah memutuskan untuk 

putus. Penduduknya membagi diri menjadi 

empat bagian: satu tinggal di Kau Totolu 

(Gobee); bagian lainnya menuju Pinotua, yang 

terletak di antara Gobee dan desa Talima saat 

ini; bagian ketiga pergi ke Tana Tuu ‘tanah 

asli’, yang terletak di dekat Gobee di tepi laut; 

dan kelompok terakhir pindah ke Dale-dale di 

tepi laut, yang sekarang menjadi desa Balantak 

(Dale-dale dikatakan berarti ‘wilayah sehat’). 

Bagian terakhir ini cukup cepat mengasingkan 

diri dari yang lain dan hal ini bukanlah suatu 

kejutan besar karena penghuni pantai segera 

mengembangkan karakter yang berbeda dari 

penduduk asli dan proses ini dipercepat oleh 

orang asing yang datang dan menetap di antara 



Alb. C. Kruyt 

 

mereka. Itulah sebabnya tiga bagian suku per-

tama menyebut dirinya mian Bense, sedangkan 

masyarakat desa Balantak disebut mian Dale. 

Yang terakhir tersebar di sepanjang pantai 

sampai ke Teku, Pangkalaseang, Dondo dan 

Raung. Sebagian mian Bense juga turun ke 

bawah; bangunan utama mereka adalah Talima 

dan Tongke di pesisir pantai (bense — menurut 

Becking — berarti ‘desa induk’ atau ‘kum-

pulan rumah’). Namun, penyebaran anggota 

suku tersebut tidak memberikan banyak man-

faat bagi tujuan yang telah dilakukan karena 

jumlah orang bertambah lagi secepat sebelum-

nya karena mereka tidak mati; pertengkaran 

adalah hal biasa. Mereka merampok istri satu 

sama lain dan tidak ada yang berbuat adil. Lalu 

datanglah air bah, sebagaimana telah dijelaskan 

di atas, dan mengakhiri penyalahgunaan. Satu-

satunya orang yang selamat dari banjir hanya-

lah seorang ibu dengan dua orang anak, laki-

laki dan perempuan. Mereka tinggal di gunung 

Singkul dekat Talima. Wanita ini bernama Si-

nongki; anak-anaknya menikah satu sama lain 

dan mereka menjadi nenek moyang ras manu-

sia baru. 

Jelas sekali terdapat banyak kebingungan 

dan setidaknya ada dua tradisi yang tercampur 

aduk, seperti yang sering terjadi di kalangan 

masyarakat primitif. Tentu saja, pembagian 

menjadi empat marga harus dilakukan setelah 

air bah. 

  

Penguasa Banggai 

Di Lamala bahkan raja Banggai dikatakan 

berasal dari Balantak. Mereka menceritakan: 

setelah bumi dihuni kembali mereka pernah 

mengadakan pesta persembahan besar-besaran 

di desa suku Pinuntuan (sumawi). Roh yang 

marah (mena) ditimbulkan oleh bunyi gender-

 
5 Laolita i Sese nTaola, disunting oleh Dr. N. Adriani. 

Teks dalam Verhandelingen van het Bataviaasch 

Genootschap van Kunsten en Wetenschappen bagian 

ang dan gong yang ditabuh pada tarian dukun 

(omosulen). Raksasa ini berkepala sembilan 

dan memakan semua orang di desa kecuali satu 

wanita yang berhasil menyembunyikan dirinya 

di salah satu genderang. 

Lalu pada suatu ketika datanglah seorang 

laki-laki bernama Mata u Eo. Dia sangat ter-

kejut karena tidak ada satu jiwa pun yang dapat 

ditemukan di seluruh desa. Jadi dia menabuh 

salah satu genderang dengan asumsi bahwa 

orang-orang di sekitarnya akan dengar suara 

tersebut. Namun terdengar suara dari dalam 

genderang: “Jangan lakukan itu karena itu 

menyakitiku!” Setelah itu wanita itu muncul. 

Dia menceritakan apa yang terjadi dan memin-

ta Mata u Eo untuk jangan menabuh genderang, 

karena mena akan datang lagi. Namun orang 

asing itu terus menabuh genderang dan tidak 

butuh waktu lama sampai roh berkepala sem-

bilan itu keluar. Dalam serangannya Mata u Eo 

memenggal salah satu kepalanya namun raksa-

sa itu tidak berhenti. Dalam setiap serang-an 

dia kehilangan satu kepalanya hingga mati. 

Kemudian orang asing itu menikahi wanita itu, 

dan melahirkan seorang anak laki-laki melalui 

dia yang diberi nama Sembelengon (sembe-

lengon adalah sebutan untuk ‘tembuni' dalam 

bahasa Banggai). 

Dalam cerita ini kita langsung mengenal 

kisah Sese nTaola di kalangan masyarakat Poso 

Toraja.5 Cerita ini mengandung berbagai ciri 

yang mencirikannya sebagai mitos matahari. 

Hal ini semakin diperkuat dengan nama pah-

lawan dalam cerita Balantak; mereka tidak tahu 

apa arti namanya, tapi eo adalah ‘matahari’ 

dalam bahasa Bare’e (ilio dalam bahasa Balan-

tak) dan mata u eo adalah piringan mata-hari. 

Bahwa di sini kita berurusan dengan matahari 

akan tampak dari hal berikut juga. Sembe-

51, bagian ke-2; pengantar dan terjemahan dalam idem 

bagian 55, bagian pertama. 

https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/article/view/31


Pengajian Balantak 

 134 

lengon menjadi penguasa Banggai. Suatu keti-

ka dia pergi ke ladang bersama istrinya dan 

meninggalkan putranya di bawah perawat-an 

perawat. Dia menginstruksikannya: “Pasti-kan 

anak laki-laki itu tidak memasukkan tang-

annya ke dalam tong air di sana.” Tong ini 

penuh dengan ‘air emas’. Suatu ketika, ketika 

perawat tidak menyadarinya, anak laki-laki ter-

sebut memasukkan tangannya ke dalam tong 

tersebut dan tangannya ditutupi dengan lapisan 

emas. Perawat itu berusaha mengelapnya na-

mun air emas itu semakin merambat ke leng-an 

dan tubuh anak Sembelengon itu dan akhir-nya 

seluruh tubuhnya tertutupi air emas itu dan ia 

telah menjadi bongkahan emas. 

Sembelengon sangat berduka atas kehi-

langan putranya sehingga tidak ingin lagi men-

jadi penguasa. Sekarang semua orang mencari 

seorang raja tetapi tidak berjalan baik dengan 

salah satu dari mereka yang ditunjuk. Dalam 

keputusasaannya, rakyat akhirnya mengangkat 

kucing yang berkeliaran di istana kerajaan itu 

sebagai penguasa. Kemudian rakyat memohon 

agar Sembelengon bersedia menjadi raja lagi. 

Dia menerima hal ini dengan syarat bahwa 

mereka akan merawat putranya dengan baik, 

yang telah menjadi sebongkah emas, dan 

bahwa mereka akan memberinya kehormatan 

yang diperlukan. Ini terjadi: emas itu dibung-

kus dengan kain katun merah dan dihormati 

sebagai balakat (berkat Bah. Melayu), 'ber-

manfaat.' Dalam laporan yang saya berikan 

tentang “Para Pangeran Banggai” di Koloni-

aal Tijdschrift, masih ada tradisi lain tentang 

balakat tersebut Boneaka dapat ditemukan. 

Salah satu saudara laki-laki Sembelengon 

bernama Lubange; dia dikatakan tinggal di 

Balantak. 

  

 
6 Klan Bense tampaknya meluas lebih jauh ke Barat 

daripada yang dapat disimpulkan dari tradisi. Kecuali 

jika gelar tersebut berarti bahwa Pau di Mantok 

Para pemimpin negara 

Para pemimpin mian Balantak berasal dari 

luar negeri. Di Lamala mereka masih bisa 

bercerita bahwa seorang kapitan laut dari 

Banggai, bernama Saribulan, datang ke Mantok 

untuk menikah. Putranya Pomali dimakamkan 

di sana. Keturunan orang asing inilah yang 

menjadi pemimpin, tonggol. Dahulu tonggol 

ada di Mantok, Kalimbang, Molino, Sualangen 

Bolobak. Belakangan ketiganya mendapat 

gelar pau basal ‘anak si besar’, dalam artian 

‘basal kecil’, sebutan yang lazim bagi para 

pemimpin terkemuka di kepulauan Banggai 

(baik kata pau maupun basal adalah Banggai). 

Jadi mereka mempunyai: pau basal na tano 

Bense ‘pau basal negeri Bense’ di Mantok;6 

pau basal na lipu sambira ‘pau basal dari 

separuh desa,’ di Molino; dan pau basal 

Sualang di tempat bernama sama. 

Di bagian timur negeri ini juga terdapat 

pemimpin-pemimpin yang berasal dari luar 

negeri yang terlihat dari nama-nama yang 

menunjukkan bahwa mereka beragama Islam 

sehingga tidak berasal dari Banggai. Mitos-

mitos lama dikaitkan dengan kedatangan 

mereka. Demikian pula mereka menceritakan 

bahwa sangaji dari desa Balantak dan pe-

dalaman adalah keturunan Sukurunan tertentu, 

seorang laki-laki yang turun dari kayangan di 

antara Batu Biring yang sekarang. Sukurunan 

ini, kata Becking, pasti mempunyai karunia 

subur dan melahirkan anak karena ia mem-

punyai seorang putra dan seorang putri tanpa 

menikah, bernama Adam dan Latima, yang 

kemudian menikah dan mempunyai sembilan 

orang anak. Dari anak-anak tersebut diketahui: 

Sowoali, pemimpin pertama; Tutu Sapma 

adalah bolian (dukun); Mohammad yang ketu-

runannya memeluk Islam; Aru Malulu mena-

memiliki kekuasaan atas klan Bense, yang tinggal di 

Timur negara tersebut. 



Alb. C. Kruyt 

 

nam pohon-pohon; Bagina Ali melakukan 

pekerjaan berat; Sawalina menjadi pemimpin 

kedua; dan Aajawali menjadi pemimpin ketiga. 

  

Penghormatan untuk raja Banggai 

Sejak dulu orang-orang mengakui pengua-

sa Banggai sebagai junjungan mereka. Hal ini 

terbukti dengan sendirinya bagi mian Balantak, 

“karena dia mempunyai hubungan keluarga 

dengan kita.” Di sebelah timur negeri itu 

sangaji di desa Balantak yang mungkin segera 

memeluk Islam atau yang sudah menjadi orang 

asing menjadi Muslim, menjadi wakilnya. Di 

wilayah barat, yang penduduknya tidak punya 

usaha di tepi laut, penguasa menunjuk orang 

asing sebagai sangaji di Lombak. Ketika peng-

uasa mempertimbangkan waktunya telah tiba 

untuk membayar upeti (ruru), ia mengirim 

kapitan laut ke daratan Sulawesi. Dia melamar 

masing-masing sangaji dari Balantak dan Lom-

bak dan mereka pada gilirannya mengirim 

seseorang ke tonggol di pedalaman untuk 

memberitahukan kepadanya bahwa upeti harus 

dikumpulkan. Dalam perjalanan mereka ke 

pedalaman, para pembawa pesan menggunakan 

sebatang bambu yang mereka tiup sebagai 

terompet. Objek seperti ini disebut popuukon. 

Ketika penduduk yang tinggal tersebar men-

dengar suara ini mereka tahu ada sesuatu yang 

harus dilakukan dan mereka harus mencari 

jalan menuju pemimpinnya. 

Atas nama penguasa, tonggol diberitahu 

berapa pikul 7 lilin dan berapa pikul beras 

sekam yang diharapkan diterima oleh penguasa 

negara dari wilayah ini. Tonggol membagi jum-

lah tersebut kepada keluarga-keluarga sehingga 

setiap orang mengetahui berapa banyak yang 

harus dibawanya. Keluarga-keluarga tersebut 

dibagi menjadi beberapa kelompok sesuai 

dengan jumlah laki-laki yang mampu yang 

dihitung oleh setiap keluarga. Mereka yang ter-

diri dari beberapa laki-laki berbadan sehat 

disebut bababu, mereka yang memiliki sedikit 

sunduki. Yang pertama harus membayar lebih 

dari yang kedua. Rasionya diberikan sebagai 

lima dan tiga. Bagi Lamala, pajak lilin lebah 

sebesar satu pikul dan atas beras sekam 300 

usoki. Usoki adalah takaran yang dibuat dari 

pelepah daun sagu yang berbentuk keranjang 

pembawa (basung). Sebuah usoki berisi enam 

gantang; gantang adalah takaran yang terbuat 

dari sejenis bambu berukuran besar; panjang-

nya satu meter dan dapat menampung sekitar 

satu setengah hingga dua kilogram beras. 

Sebuah keranjang pembawa (basung) dihitung 

berisi dua usoki atau dua belas gantang. 

Besaran tersebut kemudian disebut satu out-

tuan. Oleh karena itu, pajak beras total berjum-

lah tidak sedikit, yaitu sekitar 3.150 kilogram 

atau lima puluh pikul. 

Warga desa membawa segala sesuatunya 

kepada pemimpinnya, lalu dibawa ke sangaji di 

Lombak dan Balantak. Ketika semuanya sudah 

siap, tiga proa dipasang; setiap desa atau lebih 

tepatnya komunitas harus menyediakan satu 

pendayung. Seringkali sangaji pergi dan mem-

bawa upeti kepada Banggai sendiri. Jika dia 

tidak dapat pergi, dia meminta salah satu pau 

basal untuk menggantikannya. Ketika ada 

sesuatu yang istimewa untuk dibicarakan di ibu 

kota, satu atau lebih pemimpin Balantak juga 

ikut serta. Setibanya di ibu kota, pertama-tama 

mereka menginap di rumah jougugu, kemudian 

di rumah panabela atau hukum tua, dan ter-

akhir di rumah kapitan laut, yang di bawah 

bimbingannya upeti dibawa ke kediaman peng-

uasa. Hal ini baru terjadi sekitar tiga hari 

setelah mereka tiba di Banggai. 

Begitu pula dalam hal terjadi kematian 

pada keluarga penguasa, kapitan laut menye-

berang ke Balantak untuk melakukan pemak-

saan. Selain itu kain dibagikan kepada masya-

rakat; seolah-olah beras itu dijual, namun ke-

nyataannya beras yang diminta dua kali lebih 



Pengajian Balantak 

 136 

banyak dibandingkan harga kainnya; hal ter-

akhir ini dilambangkan dengan kata Melayu 

tulungan ‘bantuan’. 

Pemimpin mereka sendiri, pau basal dan 

tonggol, mengambil sebagian kecil dari upeti 

dan membayar sendiri. Selanjutnya, setiap 

anggota masyarakat desa, baik laki-laki mau-

pun perempuan, bekerja di ladangnya satu hari 

pada tahun padi. Ketika mereka mengadili 

suatu perkara, mereka menerima sebagian dari 

denda yang dijatuhkan; ini disebut uduraa. 

Pemimpin juga dibantu oleh masyarakat ketika 

rumahnya didirikan dan ketika ada musibah 

atau kematian yang menimpa keluarganya, 

mereka memberikan bantuan dengan cara yang 

berbeda-beda. Mereka mengklaim bahwa tidak 

ada budak dari bangsanya sendiri. Seorang 

mian Balantak tidak akan pernah dijual dan 

mereka tidak pernah membiarkannya sampai 

sejauh itu sehingga seseorang harus dijual ke-

pada orang asing karena hutangnya. Mereka 

memang datang dan menjual mian Sea-sea dari 

Pulau Peling di negeri ini; namun mereka tidak 

disebut 'budak', meskipun mereka tahu kata itu, 

ata. Mereka menyebut yang dibeli sebagai 

'anak', dan mereka dimasukkan ke dalam ke-

luarga sepenuhnya. Harga satu orang diberikan 

kepadaku enam puluh real atau enam puluh 

piring tembaga (dulang). 

  

Kehidupan penduduk yang tersebar 

Pada sketsa peta yang dibuat oleh koman-

dan patroli yang pertama kali mengamati 

negara tersebut setelah pendudukan oleh peme-

rintah, seseorang membaca banyak nama-nama 

'desa'. Beberapa orang tua mengatakan kepada 

saya bahwa pada masa itu tidak ada pem-

 
7 Mereka dapat menceritakan satu pertikaian internal, 

yaitu antara penduduk Mantok dan penduduk Basama. 

Apa penyebab perang itu, mereka tidak dapat lagi 

menceritakannya; pastilah itu pertengkaran antara para 

Kepala Suku (tonggol) kedua tempat itu. Kedua pihak 

bicaraan tentang desa, yaitu koleksi rumah. Di 

tempat tinggal pau basal atau tonggol, berdiri 

sekitar tiga sampai enam rumah, namun 

selebihnya masyarakat tinggal bertebaran di 

ladang mereka secara kekeluargaan. Jadi kita 

harus berbicara tentang komunitas desa yang 

menye-but diri mereka sesuai dengan tempat 

tinggal pemimpinnya. Dan lebih jauh lagi, 

setiap lahan mempunyai namanya masing-

masing. Batas-batas wilayah masyarakat desa 

tersebut ditentukan dengan jelas oleh sungai-

sungai, punggung gunung dan ciri-ciri tanah 

lainnya. Di dalam batas-batas tersebut para 

anggota marga dapat dengan leluasa menata 

lahannya, tetapi di luar batas tersebut hanya 

dengan izin dari pemimpin dan tetua masya-

rakat yang memiliki lahan tersebut.  

Penghidupan yang tersebar ini menurut 

kesaksian masyarakat sendiri menjadi alasan 

mengapa mereka harus sangat menderita dari 

bajak laut Tobelo. Orang-orang ini memasuki 

negara tersebut dan membunuh serta meram-

pok orang-orang tanpa ada pihak yang mem-

perhatikan hal tersebut. Mereka dapat memberi 

tahu Anda bagaimana orang-orang Viking ini 

menembak dengan busur dan anak panah dan 

mungkin inilah satu-satunya alasan mereka 

menjadi akrab dengan senjata ini. Mereka tahu 

namanya bokasan (bukan bakasan), tapi saya 

belum menemukan apa pun yang menunjukkan 

bahwa pada zaman dahulu pun mereka meng-

gunakan busur dan anak panah. Mereka bahkan 

tidak mengetahuinya sebagai mainan anak-

anak. Menurut pengakuan mereka, mian 

Balantak tidak pernah ber-perang melawan 

bangsa lain selain masyarakat Tobelo.7 

Baru setelah Pemerintah Hindia Belanda 

terbiasa bertemu di suatu tempat yang masih disebut 

Asa'an, yaitu tempat mengasah pedang karena di sana 

terdapat batu tempat mengasah pedang sebelum 

menyerang. Perang ini berlangsung selama tiga tahun 

dan berakhir dengan tewasnya Umporon, tonggol 



Alb. C. Kruyt 

 

datang dan membereskan segala sesuatunya, 

barulah muncul desa-desa yang sebenarnya, 

awalnya di pegunungan. Lambat laun mereka 

datang dan menetap di pesisir pantai. Nama-

nama seperti Molin, Mantok, Binutik, Eting 

yang dulunya ditempatkan di pedalaman, kini 

bisa kita temukan di pesisir pantai. Mantok 

sudah menyatu dengan Sobol. Kalimbang 

masih terpecah belah: separuh penduduknya 

tinggal di pantai, separuhnya lagi tinggal di 

pegunungan. Kedua bagian tersebut terlalu 

kecil untuk membenarkan pendirian sebuah se-

kolah sehingga orang-orang ini, yang dulu-nya 

mempunyai sekolah sendiri, kini tidak mem-

punyai sekolah lagi. Dalam jangka pan-jang, 

wilayah pedalaman akan berkurang penduduk-

nya dan masyarakat hanya akan ter-konsentrasi 

di pesisir pantai. 

  

Membangun rumah 

Karena penduduknya tidak mempunyai 

rumah tetap di 'desa', namun menetap di tempat 

mereka mempunyai ladang, dan karena ladang-

ladang akibat tanaman berlebih itu diletakkan 

di lahan yang berbeda setiap tahunnya, men-

dirikan rumah baru adalah sebuah pekerjaan 

yang kembali hampir setiap tahun untuk mian 

Balantak. Jika seseorang mendirikan sebuah 

rumah, pertama-tama dia harus meyakinkan 

dirinya sendiri apakah tempat yang dia ingin-

kan itu baik dan tidak ada kejahatan yang ter-

sembunyi di dalamnya karena tempat itu akan 

terungkap di kemudian hari. Untuk memasti-

kannya, dia menancapkan sebatang kayu ke 

dalam tanah yang telah dia bersihkan dari 

rumput liar dan semak belukar agar dapat mulai 

membangun. Dia menyapa tongkat itu sebagai 

berikut: “Jika aku mati di tempat ini, aku akan 

bermimpi malam ini; jika aku tidak mati di sini, 

aku tidak akan bermimpi.” Lalu ia mengikatkan 

 
Basama. 

sebatang rotan pada pergelangan kaki kirinya; 

Dia melakukan ini, katanya, agar jiwanya 

(santuu) tidak keluar dari tubuhnya dan meng-

embara karena segala sesuatu yang dialami dan 

dilihat oleh jiwanya akan diimpikan oleh 

tuannya. Permintaan tanda ini disebut monotol. 

Ia diperbolehkan tidak boleh menarik kaki-

nya ke atas karena ketakutan pada malam itu 

(ini disebut pongkodi). Jika hal ini menimpa-

nya, maka ia harus mencari tempat lain untuk 

membangun rumahnya. Tongkat yang ditanam 

di tempat itu tidak dicabut sampai rumah itu 

didirikan. 

Jika malam berlalu tanpa mimpi, dia meng-

umpulkan kayu yang diperlukan. Untuk rumah-

nya tidak diperkenankan menggunakan kayu 

dari pohon yang dililitkan oleh tanaman me-

rambat dan liana karena dengan demikian mak-

hluk halus (din) akan selalu menyebabkan 

orang yang menghuni rumah tersebut sakit. 

Pohon-pohon yang tumbangnya terhalang oleh 

liana dan pohon-pohon lainnya juga dibiarkan 

tidak dimanfaatkan. Tidak ada pengorbanan 

yang dilakukan terhadap pohon-pohon yang 

ingin ditebang oleh masyarakat untuk mem-

bangun rumah mereka karena semua pohon 

yang mereka anggap memiliki sesuatu yang 

istimewa tidak tersentuh. 

Ketika kayu yang diperlukan telah dikum-

pulkan mereka mulai mendirikan rumah. Per-

tama-tama digali lubang untuk tiang tengah, 

bongunan. Di dalam lubang ini mereka mele-

takkan bungkusan kecil berisi sisa-sisa timah 

dan tembaga serta sedikit lilin lebah. Tidak ada 

yang bisa memberi tahu saya mengapa hal-hal 

khusus ini dimasukkan ke dalamnya. Logam 

sering digunakan untuk meningkatkan kekuat-

an vital manusia secara ajaib dan untuk me-

nangkal pengaruh buruk. Timah dapat dimak-

sudkan untuk membuat rumah menjadi ‘berat’, 



Pengajian Balantak 

 138 

yakni menjadikannya kokoh. Lilin biasanya 

digunakan untuk 'menempelkan' sesuatu, baik 

untuk menempelkan jiwa penghuninya pada 

rumah agar tidak hilang, atau (dan ini lebih 

mungkin) untuk memiliki bagian-bagiannya 

rumah itu saling menempel dan membuat 

rumah itu kokoh. 

Masyarakat belum terbiasa saling mem-

bantu dalam mendirikan rumah, mungkin 

karena letak rumah mereka yang berjauhan. 

Namun terkadang mereka mempekerjakan 

seseorang yang ahli dalam membangun rumah 

dan mem-berikan bimbingan terhadap berbagai 

pekerjaan teman serumah. Orang tersebut me-

nerima hadiah dua ikat beras sehari. Rumah-

rumah tua terdiri dari satu ruangan besar. Balok 

atap diletakkan timur-barat. Tangga, ancar, 

batang pohon dengan jumlah lekukan ganjil 

terletak di sisi timur atau barat dan selalu di 

sampingnya sehingga dekat dengan sisi pan-

jang rumah. Di sisi itu, sepanjang keseluruh-

annya, mereka mempunyai serambi lebar dan 

di ujung lainnya ditempatkan perapian. Di 

serambi, yang diberi nama kotakaan, para tamu 

diterima dan di sana-lah berlangsung perbin-

cangan rumah tangga. Lantai sisa rumah lebih 

tinggi dari pada teras. Di sana orang bisa mene-

mukan ruang tamu dan ruang tidur keluarga. 

Tidak ada tembok antara kotakaan dan ulu, 

sebutan untuk bagian yang ditinggikan. Ruang 

ini bahkan tidak dibagi lagi pada malam hari 

dengan menggunakan tikar atau kain fuya; 

anak-anak kecil tidur di belakang rumah ber-

sama orang tuanya; yang lebih besar lebih 

mengarah ke pintu. Hanya di rumah-rumah 

besar kadang-kadang orang membangun sebu-

ah ruangan tetap yang disebut olis, tetapi tidak 

digunakan untuk tidur; melainkan berfungsi 

sebagai tempat meletakkan piring persembahan 

untuk roh-roh rumah tangga dan untuk me-

nyimpan segala macam barang. 

Ruang di sekeliling perapian, rapu, disebut 

suncunan. Mereka hanya tinggal di sana untuk 

memasak dan menghangatkan diri di dekat api 

pada malam yang dingin. Mereka makan di ulu 

saat tidak ada tamu. Lantai dasarnya selalu ter-

buat dari bambu pering pipih, yang kemudian 

dibelah menjadi bilah-bilah; dindingnya ter-

buat dari tangkai daun sagu (kumbaal; dinding-

nya disebut bombong). Pintunya, omporon, 

terbuat dari bahan yang sama. Seringkali 

langit-langit, parawawo, dipasang di dalam 

rumah. Rumah-rumah berbentuk seperti ini 

tidak dibuat lagi kecuali sebagai gubuk-gubuk 

di ladang. Di mana-mana di desa-desa kita 

dapat melihat rumah-rumah bergaya Minahasa 

di antara mereka yang menganut agama Kris-

ten, sedangkan masyarakat Islam lebih me-

nyukai rumah-rumah Bugis yang lebih tertutup. 

Ketika perapian dibuat, ruang yang dise-

diakan untuk itu ditutupi dengan daun bu’ese, 

setelah itu dituangkan tanah di atasnya; jumlah 

keranjang yang mereka gunakan tidak dihitung. 

Ini adalah hal terakhir yang mereka lakukan 

terhadap rumah itu karena pada malam hari 

berikutnya terjadi kebakaran di perapian dan 

keluarga tersebut menetap di rumah baru. 

Apinya tidak boleh dibawa dari tempat tinggal 

lain tetapi harus dibuat baru. Mereka mengeta-

hui berbagai cara membuat api. Api dibuat dari 

percikan api dari batu api dan baja mengenai 

sedikit rabuk enau (baru), disebut kaluli. Batu 

api dan baja longinode Bambusa (kambangan) 

dengan sepotong mangkuk porselen disebut 



Alb. C. Kruyt 

 

ramping. Pembuatan api dengan gergaji yang 

menggunakan jenis bambu yang sama pada 

bagian atas dan bawah disebut mongkokor. 

Untuk bor api mereka menggunakan kayu saro, 

baik untuk porosnya maupun untuk perapian 

yang dibor. Ini disebut momiol. 

Jika itu adalah rumah biasa yang mereka 

tinggali, tidak ada perayaan yang akan diada-

kan. Namun jika diresmikan rumah yang lebih 

besar seperti rumah orang yang lebih kaya, ban-

yak anggota keluarga diundang untuk datang 

dan membantu membawakan harta benda dan 

makanan yang disisihkan untuk makan, karena 

semuanya harus dibawa ke dalam rumah 

sebagai satu kesatuan, setelah itu makan dila-

kukan. Pada kesempatan ini juga dibawakan 

piring persembahan untuk para roh rumah 

tangga. Sebagian darah ayam yang disembelih 

untuk santapan itu dioleskan pada seluruh 

balok rumah agar kokoh. 

Perabotan juga ditempatkan di dalam 

rumah. Selain bantal (tangonan) yang diisi 

dengan daun pisang kering atau sutra jagung, 

dan alas tidur (ampas), perabotannya sebagian 

besar terdiri dari kuali tanah (kuren) serta 

peralatan makan dan keranjang lainnya. Dari 

yang terakhir, mereka punya cukup banyak. 

Yang paling banyak digunakan adalah basung, 

keranjang berbentuk kerucut terpotong, terbuat 

dari pelepah daun sagu; itu dibawa dengan 

sepasang tali pengikat di atas bahu di bagian 

belakang. Mereka memilikinya dalam berbagai 

ukuran. W. Kaudern memberikan gambaran-

nya dengan gambar dalam bukunya I Celebes 

Obygder, volume II, hal. 263. Dari hiasan 

benang hitam (mungkin pakis panjat yang oleh 

orang Poso disebut paka) yang dilihatnya di 

belakang salah satu keranjang, ia merasa 

melihat sisa cara lain dalam memasang tali 

pengikat seperti yang masih biasa terjadi di 

Mongondow. Kemungkinan besar ini adalah 

ekspresi rasa artistik; di Poso sering juga dise-

diakan keranjang yang sama yang disebut baso 

dengan paka ini dan rotan berwarna merah 

dengan hiasannya. Keranjang lainnya adalah 

tauale, keranjang persegi pendek yang terbuat 

dari rotan; yang satu ini bisa dibuat lebih besar 

dengan meletakkan alas hujan (tindung) di 

dalamnya sehingga ruang muatnya menjadi 

lebih besar. Karandang adalah keranjang besar 

yang terbuat dari rotan; kai adalah Poso kayu, 

keranjang pembawa yang terbuat dari rotan 

Ransel. No 1, 3 dan 4. Dari Lamala. No 2 dari Mongondow. No 1 dan 3 untuk wanita. No 2 dan 4 untuk manusia. 

Pinggir nomor 5 di puncak keranjang putri di Lamala. A disebut belonkot, b disebut mankayawi, c disebut 

baludakan. Seluruh pinggir disebut buritna. (Gambar Kaudern 1921: 263) 

 



Pengajian Balantak 

 140 

dengan bagian bawah dan tiga sisi. Dengan 

menempatkan pelepah daun sagu seseorang 

dapat memberikan ukuran yang sangat besar 

pada alat pembawa ini. Keranjang ini hanya 

digunakan oleh pria. Buntong adalah keranjang 

yang rangkanya dilapisi sabut kelapa. Doson 

terdiri dari tiang-tiang bambu yang dihubung-

kan satu sama lain dengan menggunakan rotan 

berbentuk bubu ikan. Ini terutama digunakan 

untuk menyampaikan damar. Semua keranjang 

ini dibawa di punggung. 

Untuk keperluan di sekitar rumah, mereka 

mempunyai keranjang yang lebih kecil seperti 

ponang yang terbuat dari rotan; dan keranjang 

bertutup untuk menyimpan beras sekam seperti 

kaile yang terbuat dari kulit kayu Maranta 

dikotoma. 

 

Pencurian dan keadilannya 

Salah satu akibat dari penghidupan pendu-

duk yang tersebar adalah bahwa sebelumnya 

wilayah kekuasaan pemimpin (pau basal, tong-

gol) tidak banyak digunakan. Karena mereka 

tidak banyak berhubungan satu sama lain, 

kejahatan tidak banyak terjadi. Pelanggaran 

yang lebih kecil diselesaikan satu sama lain. 

Hal ini termasuk, pertama, pencurian, yang ke-

betulan tidak terlalu sering terjadi menurut 

kesaksian masyarakat. Aturannya adalah ketika 

seseorang mencuri sesuatu dan pencurinya 

tertangkap, dia harus mengembalikan dua kali 

lipat nilai barang yang dicurinya. Kalau misal-

nya ada yang mengambil parang orang lain 

maka dia harus mengembalikannya dan tambah 

lagi parang lainnya. Apa yang ditambahkan 

pada apa yang dicuri disebut obulus. 

Mencuri beras diperlakukan dengan cara 

yang sama. Jika yang dicuri hanya beberapa 

tandan saja maka jumlahnya untuk obulus yang 

diminta tidak sama melainkan lebih sedikit. 

Seolah-olah mereka memaafkan mengambil 

sedikit beras dan tidak menganggapnya buruk. 

Hal ini tentu ada kaitannya dengan adat istiadat 

yang ada di Kepulauan Banggai dan di banyak 

tempat di Sulawesi bahwa seseorang yang 

melintasi ladang atau perkebunan kelapa bebas 

mengambil gabah, ketimun dan kelapa itu un-

tuk menghilangkan rasa sakitnya, rasa lapar-

nya, asalkan ia tidak mengambil terlalu banyak 

sehingga itu menjadikan beban untuk dibawa 

pulang. Oleh karena itu, pengambilan beberapa 

tandan dihukum lebih berat, bukan dengan 

obulus tetapi dengan hukuman denda (mota-

ro’): empat piring, delapan meter kain katun 

balasu, satu kain, dan satu ayam betina. Apa 

yang dicuri harus dikembalikan. Ayam tersebut 

disembelih untuk mendamaikan dewi padi, 

burake'na pae, yang jika tidak maka akan 

membuat pemilik padi sakit karena marah atas 

apa yang telah dicuri dari padinya. Untuk itu 

darah ayam diusapkan pada dahi orang yang 

dirampok dan keluarganya (mangarara’i). 

Jika pencuri tidak mampu membayar 

denda yang dikenakan, keluarganya memban-

tunya. Jika mereka tidak sanggup atau mau 

maka dibicarakan dengan pemimpinnya, tong-

gol. Seringkali dia membantu membayar denda 

dan membujuk orang yang dirugikan agar puas 

dengan denda yang lebih rendah. Beberapa 

orang meyakinkan saya bahwa tidak ada mian 

Balantak yang pernah dijual karena utangnya 

seperti disebutkan di atas. Jika pelakunya tidak 

mampu membayar, seringkali mereka mem-

buang seluruh persoalannya untuk dituntun 

kemudian kepada anak atau cucunya. 

Jika seseorang dituduh melakukan pen-

curian dan dia menyangkal telah melakukannya 

maka hal itu menjadi tuntutan hukum. 

Seringkali diakhiri dengan diadakannya sidang 

demi cobaan dan ini hanya dapat diperintahkan 

dan diatur oleh pemimpin. 

Untuk mengadakan sidang demi cobaan 

seluruh anggota masyarakat desa berkumpul di 

suatu tempat yang dalam di sungai. “Pilogot di 



Alb. C. Kruyt 

 

atas sana, yang telah menciptakan manusia dan 

telah mengukir sifat-sifatnya, memandang 

kami rendah (sisiron). Pilogot di sini, yang 

membawa manusia dan menghukum mereka,  

lihatlah (lelengea’on) kepada kami.” Demi-

kianlah kata-kata pembuka yang digunakan 

untuk memanggil para dewa. Kemudian mere-

ka diberitahu siapa yang menuduh siapa atas 

apa dan intervensi mereka dilakukan untuk 

menunjukkan siapa yang benar. Setelah itu, 

jago terpilih untuk setiap belah pihak yang akan 

menyelam ke dalam air; sambil melakukan hal 

itu, dia memegang sebatang tongkat yang 

ditanam di dasar. Pada kesempatan seperti itu 

selalu ada banyak kemeriahan dan ketegangan. 

Mereka percaya bahwa orang yang menyelam 

ke bawah demi dia yang salah tidak akan 

mampu bertahan lama karena menekan hidung 

dan mulutnya. 

Jadi mereka yang terlibat dalam perkara itu 

tidak mengajukan diri ke pengadilan dengan 

cara menyelam (mengkakiop) tetapi mereka 

menyewa orang untuk itu yang mereka tahu 

'bernafas panjang'. Gaji yang mereka terima 

hanya berupa beberapa piring atau tiga meter 

kain katun kualitas rendah (balasu). Apabila 

terdakwa dinyatakan bersalah dengan cara 

demikian maka ia harus membayar denda yang 

telah dikenakan atas tindak pidana yang ditu-

uhkan kepadanya. Jika ternyata penuduh salah 

menuduh pihak lain maka ia didenda karena itu, 

motaro'. Kadang-kadang telah disepakati sebe-

lumnya oleh kedua belah pihak berapa jumlah 

masing-masing pihak yang akan membayar 

jika pihak lain ternyata benar. Pembuatan 

perjanjian seperti ini disebut batangka. 

Selain tes menyelam mereka juga akrab 

dengan mensingkom besi; di sini terdakwa 

harus memegang sebatang besi menyala. Jika 

telapak tangan tidak mengalami luka bakar 

maka terdakwa dianggap tidak bersalah. Peng-

hakiman Tuhan lainnya seperti melemparkan 

tombak, memasukkan tangan ke dalam air 

mendidih dan sejenisnya tidak diketahui. Unt-

uk membuktikan bahwa mereka tidak bersalah, 

mereka segera mengucapkan kutukan atas diri 

mereka sendiri yang akan terjadi jika mereka 

bersalah. Mereka tidak punya nama untuk ini. 

Ungkapan tetap yang digunakan untuk hal ini 

adalah: “Langit dan bumi dapat meremukkan 

aku sampai mati di antara keduanya jika aku 

melakukannya.” 

Biasanya mereka tidak tahu siapa yang 

mengambil sesuatu. Mereka mencoba menen-

tukannya dengan meramal, momulos. Khusus-

nya momulos na ikiran 'meramal dengan 

keranjang penampi beras' digunakan untuk ini. 

Seutas tali diikatkan pada tepi penampi 

sedangkan ujung lainnya dipegang oleh si pen-

anya (perantara). Dia bertanya apakah A meng-

ambil properti yang hilang. Jika penampi tidak 

bergerak, penyelidikan dilanjutkan: “Mungkin-

kah B yang melakukannya?” Dalam setiap 

pertanyaan disebutkan nama seseorang yang 

telah mencuri sesuatu sebelumnya atau yang 

mereka anggap mampu melakukannya karena 

satu dan lain hal. Pada titik tertentu, penampi 

itu terangkat dan mengetuk-ngetuk lantai keti-

ka nama tertentu disebutkan, yang gerakannya 

diulangi beberapa kali. Ini bukti bahwa orang 

yang disebutkan memang pelakunya. Perantara 

harus memegang erat tali tersebut karena 

menurut keterangan yang diberikan, penampi 

terkadang terbang liar dan membentur salah 

satu orang di sekitar (bukan yang disebutkan). 

Salah satu cara untuk membuat pencuri 

tidak senang adalah mongoloolung. Untuk itu 

mereka membutuhkan seseorang yang mema-

hami seni tersebut. Dalam pekerjaannya, prak-

tisi menggunakan mangkuk yang diisi air 

sampai penuh; dia menutupinya dengan kain 

katun putih dan memanggil jiwa pencuri itu. 

Tidak lama setelah itu, kata mereka, ada mata 

manusia yang terlihat di permukaan air; jika 



Pengajian Balantak 

 142 

terletak di dekat dinding kanan mangkuk, 

pencurinya ada di lingkungan itu; jika mereka 

melihatnya di sisi kiri mangkuk, dia tinggal 

lebih jauh. Jika mereka tidak ingin membuat 

pencurinya sedih, si penyihir menaburkan 

kapur pada matanya. Jika setelah satu atau dua 

hari mereka bertemu dengan seseorang yang 

matanya sakit, dia dituduh telah mengambil apa 

yang hilang. Jika pesulap menusukkan jarum 

ke mata yang muncul di permukaan air, pen-

curinya akan menjadi buta permanen. 

Jika seseorang terluka dalam suatu kece-

lakaan maka dia harus diberikan tiga ekor ayam 

dan seekor anjing: ayam tersebut dikorbankan 

kepada dewa-dewa domestik (pololo') dan 

makhluk halus lainnya (mangawauwau) untuk 

memohon perlindungan kepada mereka sehing-

ga lukanya dapat segera sembuh. Anjing dibu-

nuh dalam rangka mampepas, yaitu meniada-

kan akibat pengaruh yang bekerja secara magis 

(dalam hal ini: menyuruh anjing tersebut ‘di-

ambil’). Bahwa seseorang melukai sesamanya 

bukanlah suatu kesengajaan atau ketidakseng-

ajaan, melainkan akibat suatu keharusan yang 

ditimbulkan oleh pelepasan kekuatan magis. 

Selain itu, orang yang melukai tersebut harus 

merawat orang yang terluka tersebut dan 

memberinya obat-obatan hingga ia sembuh. 

Jika terjadi pembunuhan, biaya pemakam-

an ditanggung secara merata oleh si pembunuh 

dan keluarga orang yang meninggal. 

 

Mempersiapkan fuya 

Di masa lalu, mian Balantak hanya meng-

andalkan sumber daya mereka sendiri untuk 

menyediakan rumah, perabotan dan pakaian. 

Yang terakhir dulunya terbuat dari kulit kayu 

yang dipukul. Memukul fuya disebut momo-

 
8 Dr. W. KAUDERN, yang dalam karyanya yang lebih 

sering dikutip, II, hal. 260-261 menceritakan sesuatu 

tentang pemukulan fuya di Balantak, juga menye-

butkan tiga pohon, tetapi tidak menyebutkan 

nutu’. Papan pemukul yang kedua sisinya 

ditopang oleh sebatang batang pisang atau 

balok kayu disebut taanan. Pemukulan itu ada-

lah pekerjaan perempuan. Di sini kita bisa 

membicarakan masa lalu karena mereka tidak 

melakukan hal ini lagi kecuali mungkin di 

sana-sini di tempat-tempat terpencil. 

Kulit dari pohon-pohon ini digunakan 

untuk fuya: gonggolon, torop, dan ua atau ree.8 

Kulit bagian luarnya dikikis dengan parang, 

setelah itu kulit kayunya dimasukkan ke dalam 

air untuk difermentasi untuk kemudian dipu-

kul. Saat memukul, seorang wanita duduk di 

depan rak dengan kaki terentang dan menonjol 

di bawahnya. Pertama kulit pohon dipukul 

hingga lembut dengan tongkat kayu bundar 

berlekuk yang disebut popool atau pansali. 

Kemudian dikerjakan dengan palu batu yang 

telah diberi alur memanjang agar serat-serat 

kulit pohon yang lemah tidak terkoyak satu 

sama lain. Hampir di semua tempat di Sulawesi 

dimana persiapan fuya belum hilang dari 

ingatan, palu batu ini digunakan dan di mana-

mana disebut ike, di samping nama deskriptif 

lainnya (Kaudern memberikan gambar pansa-

sali dan ike dalam bukunya, hal. 102, jilid II, 

hal. 262). Di Balantak masyarakat pernah 

membeli palu tersebut, namun mereka tidak 

tahu dari siapa atau dari mana asalnya. 

Jumlahnya tidak banyak di negara ini sehingga 

para perempuan saling meminjamnya. 

Setelah kulit pohon dipukul menjadi 

potongan-potongan lebar, kulit kayu tersebut 

dikeringkan. Untuk membuat kain fleksibel, itu 

diremas dan kembali dikerjakan dengan palu. 

Tidak ada satu pun pohon yang disebutkan 

yang ditanam; mereka tumbuh di hutan. Fuya 

yang mereka dapatkan dari masing-masingnya 

gonggolan; di sisi lain, ia mencantumkan ree dan ua, 

yang ia sebut wowua, mungkin disalahpahami dari kau 

ua, sebagai dua pohon yang berbeda. 

https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/30
https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/30
https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/30
https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/30


Alb. C. Kruyt 

 

berbeda-beda kehalusannya. Penutup kepala 

dibuat dari jenis yang terbaik; jenis yang lebih 

kasar digunakan untuk jaket (badu; jaket 

wanita adalah bakata), sarung (baakan), cawat 

(ara’) dan selimut (puman). Fuya umumnya 

disebut baakan, seperti rok wanita yang terbuat 

dari bahan tersebut. 

Ketika semua pekerjaan di ladang telah 

selesai dan bulir padi mulai bertunas, seorang 

perempuan duduk menyiapkan bahan pakaian-

nya. Ketika padi sudah matang, dia membiar-

kan pekerjaannya beristirahat dan menukar 

palu pemukulnya dengan pisau pemotong padi. 

 

Penempaan 

Kata orang, mereka sudah mengenal seni 

menempa, umutu’ (bandingkan momonutu’ 

yang berarti ‘menabuh fuya’; Bahasa Bare’e: 

tutu, Bahasa Jawa, Melayu, tutuk ‘meng-

hentak’) sejak dulu. Mungkin saja mereka 

mempelajari seni ini dari orang lain, namun 

ingatan tentang hal itu telah hilang. Seni ini 

tidak lebih dari menempa parang, pedang, 

ujung tombak dan sejenisnya. Di Mantok tidak 

ada pandai besi, kata mereka, tapi ada di 

Binutik dan Kalibambang. Pandai besi, pande, 

memasang sepasang alat tiupnya, busaan 

(pistonnya pombusa), di sebuah gubuk yang 

diberi nama tutukan. Disana kita juga bisa 

menemukan landasannya, tandasan. Mereka 

tidak mengetahui oven sebenarnya dengan 

batu-batu yang didirikan, seperti yang dite-

mukan di antara misalnya, Toraja Timur. Api 

arang dibuat melalui penggalian kecil di dalam 

tanah di depan sepasang alat tiup, yang dibuang 

ke dalam pipa dari batu atau tanah liat yang 

dipanggang, yang disebut soongan. Api dihem-

buskan oleh udara yang ditekan oleh sepasang 

alat penghembus melalui soongan. Api terbuka 

tempat besi dipanaskan disebut pontunuan. 

Sepasang ububan terdiri dari dua tabung 

yang terbuat dari bambu jenis berat; piston 

yang bergerak ke atas dan ke bawah di dalam-

nya adalah dua balok kayu bundar yang pelek-

nya ditempelkan banyak potongan kapas12. 

Potongan-potongan ini membiarkan udara 

lewat ketika piston diangkat tetapi menutupnya 

ketika piston diturunkan. Untuk perkakasnya 

pandai besi mempunyai palu, ponutuk, dan 

sepasang penjepitnya, asip. Ketika seseorang 

meminta bantuan tukang besi, mereka harus 

menyediakan arang dan menghadiahinya deng-

an beras. Sejak bulir padi muncul hingga akhir 

panen, pemalsuan tidak diperbolehkan. Tidak 

ada upacara yang diadakan di bengkel. Tidak 

ada satupun kegunaan besi sebagai obat atau 

ketakutan akan kekuatan misteriusnya yang 

pernah terdengar di telinga saya. 

 

Memburu 

Di masa lalu, masyarakat Balantak hanya 

mengandalkan sumber daya mereka sendiri 

untuk memenuhi kebutuhan hidup mereka. 

Dalam ingatan saya, makanan utama mereka 

adalah nasi. Saya tidak akan berbicara di sini 

tentang budidaya padi dan bahan makanan 

lainnya. Saya akan menyampaikan kepada 

pembaca beberapa hal tentang hal itu dalam 

jurnal ini, dalam artikel saya “De Rijstbouw in 

Balantak”  (Pertanian Padi di Balantak). Saya 

hanya menyebutkan di sini bahwa mian Balan-

tak belum pernah mengetahui seni menyadap 

tuak dari Arenga sacharifera. Hal ini menun-

jukkan bahwa orang-orang tersebut telah lama 

menjalani kehidupan yang terisolasi. 

Dalam keadaan normal, orang-orang ini 

hanya menikmati daging jika berburu dan 

memancing menghasilkan sesuatu. Hewan pe-

liharaan (ayam, babi, anjing, kucing dan kemu-

dian kambing) hanya disembelih pada acara-

acara khusus (hari raya kurban). Perburuan 

banyak dilakukan. Berburu disebut lumako, 

yang dalam bahasa Sulawesi lainnya berarti 

‘berjalan’. Masyarakatnya berburu dengan an-

https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Kruyt-1934-Balantak-sawah.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Kruyt-1934-Balantak-sawah.pdf


Pengajian Balantak 

 144 

jing, aute’ (informan saya belum pernah men-

dengar kata yang umum digunakan di Sulawesi 

untuk ‘anjing’, asu). Dulu harga anjing tidak 

mahal: untuk satu kain mereka mendapat 

seekor anjing; terkadang anjing yang telah 

membuktikan keberaniannya berharga dua 

kain. 

Ketika orang membeli seekor anjing, 

tanda-tanda yang terdapat pada tubuh hewan 

tersebut akan terlihat; mereka berpikir bahwa 

mereka dapat menyimpulkan dari sini apakah 

ia berani dan apakah tuannya akan mendapat 

banyak manfaat darinya. Anjing yang paling 

berani dikatakan adalah mereka yang memiliki 

dua puting di kulit penisnya. Sama halnya jika 

semua puting susu anjing tidak saling berha-

dapan secara berpasangan, namun membentuk 

garis zig-zag saat terhubung satu sama lain, ini 

merupakan tanda keberanian. Jika semua 

puting susu berdiri saling berhadapan secara 

berpasangan kecuali satu pasang, anjing ter-

sebut disebut aute’ kauri ‘anjing kiri’: anjing 

tersebut tidak akan menangkap banyak hewan 

liar. Tanda-tanda selain posisi puting susu tidak 

diperhatikan. Mereka juga menceritakan bahwa 

di masa lalu musang palem, yang di sini disebut 

aute’ alas ‘anjing hutan’, digunakan sebagai 

anjing pemburu. Ada cerita tentang seorang 

pria yang menemukan seekor anak musang dan 

membesarkannya. Ketika sudah dewasa, dia 

membawanya saat dia pergi berburu dan tak 

lama kemudian hewan itu menjadi pemimpin 

dari semua anjing. Setiap kali pemiliknya pergi 

berburu, musang tersebut menangkap sesuatu 

dan lebih dari sekali dia sendiri yang mem-

bunuh hewan liar tersebut. Suatu ketika tuan-

nya sakit dan hewan itu melolong sehingga 

mereka akan membawanya dalam pengejaran. 

Tapi pria itu tidak bisa bangun. Kemudian 

hewan itu menjadi marah, menggigit leher 

pemiliknya dan membunuhnya. 

Jika seseorang mempunyai beberapa 

anjing, selalu ada satu dalam kelompok yang 

mendahului yang lain dan menginspirasi 

mereka melalui teladannya. Anjing seperti itu 

adalah 'pendahulu' tanaas. Ia mendapat makan-

an yang sama dengan anjing lainnya, namun 

pemiliknya membedakannya dengan hewan 

lainnya. Konon tanaas tersebut tidak meng-

gonggong pada hewan liar, namun langsung 

menerkam mangsanya. Ketika hewan yang 

telah memberikan begitu banyak manfaat bagi 

pemiliknya mati, ia tidak hanya ditempatkan di 

bawah tanah seperti bangkai anjing lainnya 

tetapi pemiliknya terlebih dahulu membung-

kusnya dengan kain katun. 

Ketika salah satu anggota keluarga pergi 

berburu, teman serumah lainnya tidak perlu 

memerhatikan hal-hal tertentu agar tidak me-

rusak keberuntungan pemburu, seperti yang 

terjadi di tempat lain. Mimpi sering kali men-

jadi perhatian: jika seseorang melihat sesuatu 

dalam tidurnya yang menandakan kesialan, ia 

tidak akan keluar pada hari itu. Jika dalam 

mimpi ia membawa mayat ke kuburan, atau 

membawa buah kolondion dari hutan; jika 

dalam mimpi ia menyentuh buah dada wanita, 

atau ia membelah pohon sagu untuk diambil 

sarinya, atau ia membelah kelapa untuk dima-

kan dagingnya, maka sedapat mungkin laki-

laki itu akan keluar sebagai berikut: pagi hari, 

karena mimpinya memberitahunya bahwa dia 

akan beruntung. Namun jika ia bermimpi ber-

kelahi dengan seseorang dan kalah, anjing-

anjing itu akan takut pada babi dan tidak mau 

menyerang. Ketika dalam mimpiku, aku 

melihat seikat kelapa tergeletak di tanah dan 

aku tidak ingin membawanya; atau saya 

bermimpi meminta sesuatu kepada seseorang, 

tetapi orang tersebut menolak memberikan apa 

yang diminta, maka lebih baik tinggal di rumah 

saja karena dalam hal ini saya tidak akan 

menangkap binatang buas apa pun. Begitu pula 

bila seseorang bermimpi membawa beban 



Alb. C. Kruyt 

 

suatu barang, misalnya labu atau mentimun, 

dan dirasa terlalu berat dan sebagiannya 

tergeletak di jalan. 

Jika seseorang di rumah menjadi marah 

kepada seekor anjing sebelum dia mening-

galkan rumah dan mengutuk anjing tersebut, 

misalnya dengan mengatakan: “Semoga babi 

mencabik-cabikmu!” Ia harus menunda niatnya 

untuk pergi berburu hingga keesokan harinya 

karena jika ia segera pergi maka kutukannya 

akan terpenuhi. Seekor anjing tidak boleh di-

beri jamur payung (tambata) atau kacang 

polong sebagai makanannya karena melalui hal 

tersebut ia akan kehilangan keberaniannya. Hal 

yang sama akan terjadi jika dipukul dengan 

sendok. 

Saat pemburu sedang dalam perjalanan, ia 

memperhatikan suara burung tontongo. Jika dia 

mendengarnya, dia segera kembali karena jika 

dia terus berjalan dan bertemu dengan babi 

salah satu anjingnya akan mati, atau jika tidak 

terjadi pemburu akan terluka. Kalau burung itu 

terdengar bunyinya pada malam hari, di dekat 

tempat pemanggangan daging hasil buruan 

maka sebaiknya ia keluar keesokan harinya 

karena dengan demikian ia beruntung. 

Jika pemburu telah berkeliaran, mengha-

biskan sebagian besar waktunya di hutan belan-

tara tanpa bertemu babi, tidak ada yang lain 

selain kembali ke rumah dan mencoba lagi 

keesokan harinya. Jika hal seperti itu terjadi 

beberapa kali berturut-turut, jelas baginya 

bahwa karena satu dan lain hal, roh pohon, 

bela, marah padanya; dia kemudian harus me-

nenangkan mereka dengan persembahan enam 

ekor ayam. Persembahan ini dibawa ke lokasi 

rumah. Mian Balantak tidak tahu apa-apa 

tentang bahasa pemburu. 

Kekecewaan selama pengejaran memberi-

 
9 Saya akan berbagi beberapa informasi tentang ata 

dan mottombing dalam esai saya "Dunia roh orang 

kan pemburu perasaan bahwa ia bergantung 

pada kekuatan tak kasat mata, yang tidak 

condong ke arahnya, dalam hal ini roh pohon, 

yang disebut bela. Kata ini juga berarti 'teman' 

dan untuk menjaga roh-roh ini, mereka mem-

bawakan persembahan kepada mereka. Dari 

waktu ke waktu persembahan tersebut dibawa 

ke dalam hutan dan pada akhirnya mereka 

kembali ke rumah dan tidak pergi berburu 

sampai keesokan harinya. Untuk persembahan 

ini, sebuah piring diletakkan di atas tanah dan 

di atasnya diletakkan patung yang sangat 

sederhana yang tidak lebih dari sepotong ben-

tang, di satu sisinya telah dipotong muka dan 

profilnya. Patung kayu ini disebut ata 'budak' 

dan mewakili personifikasi pemburu itu sendiri 

atau roh pendampingnya (pololo'). Kain yang 

terbuat dari tekstur aneh diletakkan di atas 

patung itu. Kain seperti itu disebut motombing 

dan mewakili personifikasi manusia atau 

penggantinya.9 Kemudian pemburu memanggil 

bela, menawarkan mereka sirih pinang dan 

meminta mereka untuk memberikan banyak 

kemakmuran dalam perburuan. Di akhir 

upacara sederhana ini ia mengubur patung 

tersebut di dalam tanah dan membawa piring 

serta kainnya kembali ke rumah. 

Pemburu bercerita banyak tentang orang-

orang yang tinggal di hutan; mereka semacam 

biadab. Seorang dukun (bolian) yang banyak 

berburu mengaku memiliki penampilan yang 

sama dengan mian Balantak, namun tubuhnya 

sangat berbulu. Pemburu hanya mendengar 

suara mereka, ketika mereka membiarkan tang-

isan mereka bergema di pegunungan. Orang-

orang menyebutnya mentailobo dan mereka 

takut terhadapnya. Suatu ketika, kata mereka, 

seorang pemburu yang pergi keluar sendirian 

ditemukan tewas di hutan, tubuhnya dipenuhi 

Balantak" di majalah ini. 



Pengajian Balantak 

 146 

goresan. Ini adalah pekerjaan mentailobo. Saya 

menemukan sebuah benda yang sangat mirip 

dengan gigi ular piton di antara benda-benda 

yang berperan dalam ibadah umum kafir dan 

telah diserahkan oleh orang-orang tersebut 

yang telah memutuskan untuk menjadi ‘Kristen 

sejati’; mereka memberitahuku bahwa ini 

adalah gigi mentailobo yang ditemukan di 

hutan. 

Seringkali seorang pemburu hanya men-

jauh selama satu hari dan kembali ke rumahnya 

lagi menjelang malam. Jika dia bermalam di 

padang gurun, dia membangun untuk dirinya 

sendiri sebuah gubuk kecil yang diberi nama 

sa’u. Dalam mendirikannya tidak ada aturan 

apa pun yang diperhatikan di hutan. 

Ketika babi telah disembelih, si pemburu 

meletakkan penutup kepala dan parangnya 

pada hewan tersebut dan berkata: “Saya mem-

beli hewan ini dari pemilik hewan tersebut.” Ini 

disebut mancambongi (mungkin Bare’e man-

cumbani, lihat karya Adriani Bare’e-Neder-

landsch Woordenboek s.v. ‘sumba’). Setelah 

itu ia mengikat kembali penutup kepala di 

kepalanya dan memasukkan parang ke dalam 

sarungnya. Jika pemburu sendirian (tidak 

termasuk anak kecil yang sering menemani-

nya), ia membawa pulang hasil rampasannya di 

punggungnya. Jika mereka adalah dua orang 

dewasa, mereka membawa hewan tersebut di 

antara mereka dengan digantung di sebuah 

tiang. Sesampainya di rumah (atau masuk ke 

dalam gubuk), babi tersebut dikeluarkan isi 

perutnya lalu dibaringkan di atas api untuk 

menghanguskan bulunya. Sementara si pem-

buru membalikkan binatang itu dari satu sisi ke 

sisi yang lain, dia berkata: “Di sini aku meng-

hanguskan babi dan orang tuanya, saudara-

saudaranya dan anak-anaknya, aku menghang-

uskan mereka semua di sini.” Jika hewan 

tersebut telah dibakar dan dikikis, bagian 

punggung hewan tersebut dipotong menjadi 

persegi dan paru-paru serta hatinya dikeluar-

kan. Sebagian daging dimasak dalam panci, 

sebagian lagi dipanggang di atas api di rak. 

Setelah semuanya matang, sepotong hati dipo-

tong kecil-kecil: sembilan potong diletak-kan 

di bagian depan balok potong, datalan, enam di 

belakang, dan tiga di atasnya. Kemu-dian si 

pemburu memanggil roh pepohonan, bela, dan 

mengundang mereka untuk datang dan makan 

dan untuk itu dia meminta mereka untuk 

memberinya babi yang lebih besar lagi saat dia 

pergi berburu di lain waktu. Ini disebut moki-

parawai atau mokitarai. Baru setelah mem-

bawa sesaji ini mereka bisa menikmati daging 

liar. 

Saat memakan daging, sejumlah larangan 

harus dipatuhi. Salah satunya, tidak boleh 

berjalan sambil makan hasil tangkapan karena 

nanti akan didatangi luka bernanah parah, 

tamu. Daging babi tidak boleh disajikan di atas 

piring, melainkan selalu disajikan dalam 

nampan yang terbuat dari pelepah daun sagu 

atau dari batok kelapa. Dagingnya tidak boleh 

dimasak bersama apa pun selain garam. 

Larangan menggunakan piring didasarkan pada 

hal ini: segala jenis makanan ada di piring. 

Semua ini adalah doso, artinya melanggar 

larangan ini akan mengakibatkan seseorang 

tidak beruntung dalam perburuan beberapa kali 

berikutnya. 

Ketika beberapa orang pergi berburu 

bersama, salah satunya adalah pemimpinnya, 

tanaas. Pada pembagian hasil tangkapan, 

mereka yang membawa anjing menerima lebih 

banyak hasil tangkapan dibandingkan anggota 

kelompok yang ikut tanpa anjing. Setiap orang 

yang memintanya diberi sebagian hasil tang-

kapannya; bagian seperti itu disebut posora. 

Hanya dagu (asi), sirloin (buku bolo’an) dan 

potongan putingnya yang tidak boleh diberikan 

kepada orang lain tetapi dagingnya harus 

dimakan oleh pemburu dan keluarganya. Tu-

https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/10/S-Pamona.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/10/S-Pamona.pdf


Alb. C. Kruyt 

 

lang rahangnya digantung di dekat api terbuka 

seperti semacam piala (awalnya mungkin untuk 

memikat lebih banyak hewan liar). Dalam 

pengejaran mereka menggunakan tombak 

berburu; bilahnya dilengkapi dengan duri. 

Senjata semacam itu diberi nama durukan atau 

kalait (bandingkan bahasa Melayu kait); jika 

ada duri di kedua sisinya disebut tibat. Bilah 

tombak ini diikatkan pada batangnya dengan 

menggunakan tali yang kuat namun dapat 

dilepas dengan mudah. Saat bilahnya didorong 

ke dalam tubuh hewan, bilahnya terlepas dari 

batangnya; yang terakhir menangkap pohon 

dan mencegah hewan itu berlari. 

Senjata kedua yang sering digunakan 

adalah sumpitan, soput. Seperti di daerah lain 

di Sulawesi, ini dibuat dari dua sambungan 

bambusa longinode yang sama lebarnya dan 

sekat-sekatnya telah dipotong. Ini dimasukkan 

ke dalam tabung bambu yang lebih lebar 

dengan panjang sekitar dua meter yang sekat-

nya telah ditembus dan dibuat sejajar dengan 

dinding. Anak panahnya terbuat dari kayu 

palem yang sangat mirip dengan pinang dan 

diberi nama salampangana ‘pinang palsu’. 

Anak panah tersebut disebut anak soput; ujung 

anak panah dipotong setengahnya sehingga 

putus dan tertinggal di badan. Di negara lain, 

duri telah dipotong; ini disebut belebelemeng. 

Anak panah ini disimpan di dalam wadah 

bambu, yang disebut pisolo (Kaudern menye-

butnya kades—lebih tepatnya kadees—tetapi 

ini adalah tempat penyimpanan tembakau). 

Ujung anak panahnya diberi racun yang dibuat 

dari getah gonggolon, pohon yang kulit 

pohonnya sama dengan yang mereka pukul 

hingga menjadi fuya. 

Berkenaan dengan racun ini, di sini saya 

salin uraian yang diberikan oleh Tuan Becking 

tentang persiapannya dalam bukunya yang 

berjudul “Nota van Inlichtingen” (Catatan 

Informasi): 

“Anak-anak panah itu selalu diracuni 

dengan getah pohon spuk (getah gonggolon). 

Racunnya disebut upas dan dihasilkan dengan 

membuat sayatan pada kulit pohon yang 

mengeluarkan getah berwarna putih susu. 

Dengan memasak getahnya akan menggumpal 

dan kemudian menghasilkan semacam gutta-

percha, yang dioleskan ke ujung anak panah. 

Sebelum dilakukan, getahnya terlebih dahulu 

dicampur dengan darah ulat hitam yang disebut 

ular kayu, yang di sini disebut kungkumie. 

Racunnya sangat aktif dan mematikan. Ketika 

seseorang terluka ia mengalami demam yang 

parah, tubuhnya menjadi hitam dan dalam 

beberapa jam kehidupan berlalu. Kadang-

kadang kerjanya begitu kuat sehingga hewan 

yang terluka akan mati dalam waktu lima belas 

menit. Saat mengumpulkan racun ini, mereka 

menunggu sampai pohonnya kokoh dan 

dewasa serta kehilangan cukup banyak daun-

nya karena dengan begitu racunnya paling kuat. 

Konon katanya kalau getahnya tidak tercampur 

dengan kungkumi, akibatnya tidak langsung 

mematikan, hanya anggota badan dan otot saja 

yang lumpuh. Kalau tidak dicampur disebut 

upas, dicampur tomalas. Sebagai pena-warnya 

masyarakat menggunakan akar bayem utan, 

yang disebut bayam merah, dicampur dengan 

air susu ibu. Campuran ini dimasukkan ke 

dalam mulut sebagai bubur dan selanjutnya 

dicampur dengan daging kepala udang. Akar 

bayam yang dicampur dengan air susu ibu 

sudah cukup untuk mencegah kerja racun yang 

mematikan. Namun untuk menyembuhkan luka 

secara menyeluruh perlu dilakukan pencam-

puran obat dengan daging udang. Selanjutnya 

racun dibuat dari seekor ikan kecil yang di sini 

disebut onding. Ikan ini mempunyai ciri khas 

yaitu dapat meledakkan dirinya sendiri. Jika 

racunnya dibuat dari alat kelamin onding maka 

memakannya juga berakibat fatal, tidak 

demikian halnya dengan racun upas atau toma-



Pengajian Balantak 

 148 

las, karena hanya mematikan jika terkena 

luka.” Sejauh ini Tuan Becking. 

Tentu saja mereka juga tahu cara membuat 

jebakan dan memasang jerat. Botikan adalah 

tombak pegas. Jika binatang buas itu berlari 

melawan tali yang diregangkan, tombak itu 

akan menembus tubuhnya, didorong melalui 

batang yang dikencangkan yang berfungsi 

seperti pegas dan pegas terbuka ketika tali 

digerakkan. Talong adalah jerat yang diletak-

kan di tanah. Di tengah-tengah jerat mereka 

menempatkan sepotong kayu yang menahan 

sebuah tiang yang direntangkan dengan kuat; 

dengan menginjak potongan kayu ini, tiangnya 

terlepas dan ketika ia meregang, ia melepaskan 

jerat dan hewan yang bersamanya ke udara. 

Pada peralatan lain, babi berlari melawan peng-

ait yang menahan balok kayu tinggi-tinggi. 

Gespernya terlepas dan balok kayu jatuh 

menimpa hewan tersebut. Ia ketakutan dan me-

lompat ke depan hingga menabrak tiang bambu 

runcing, ramba, yang dipasang di sana untuk 

tujuan itu. Selain babi hutan, anoa, balulang 

juga diburu. Dr Kaudern diberitahu bahwa 

hewan ini telah menghilang dari daerah terse-

but. Salah satu informan saya membantah dan 

mengatakan bahwa lebih dari satu kali dia 

menangkap anoa bersama anjingnya. Babirusa 

yang di sini disebut balangoan, pasti dulunya 

ada di sini tetapi sudah dimusnahkan atau pasti 

sudah punah karena sudah tidak ditemui lagi di 

hutan oleh masyarakat. Kedua hewan berkan-

tung yang ditemukan di sini—yang besar 

disebut kuse dan yang kecil disebut boloto—

dijatuhkan dengan sumpitan. Daging ular piton, 

bintana, dan sejenis katak besar, depu, dima-

 
10 Di Tobelo di Halmahera kita menemukan kata ini 

dalam pilogutu atau o pilogutu ma tau. A. HUETING 

berpendapat ("De Tobeloreezen in hun denken en 

doen", Bijdragen 78, 1922, hlm. 186-187) bahwa kata 

ini datang dari Bangga ke Halmahera karena hal yang 

dilambangkannya berasal dari luar negeri. "Rumah 

kan; bukan tikus. Rusa, donga, baru saja (dalam 

beberapa tahun terakhir) datang ke daerah 

tersebut. Salah satu informan saya, seorang 

laki-laki berusia lima puluhan dan warga asli 

Kecamatan Balantak, mengatakan bahwa keti-

ka ia masih kecil, di Balantak belum ada rusa. 

Di Mantok, rusa pertama baru terlihat pada 

tahun 1914 (?). 

Pemimpin (pau basal, tonggol) hanya bisa 

menegaskan hak berburu atas anoa. Dari setiap 

kerbau kerdil yang ditangkap, pemburu harus 

memberikan 30 potong daging kepadanya. 

Mereka tidak mengetahui batas lahan untuk 

melakukan pengejaran; semua orang bisa 

berburu dimanapun dia mau. 

Tentu saja, penduduk pegunungan dulunya 

jarang menangkap ikan. Jika seseorang ingin 

pergi ke laut dan pada malam sebelumnya ia 

bermimpi mengambil daun sirih atau pisang 

dari pohonnya maka ia tidak akan pulang 

dengan tangan kosong. Jika ada lingkaran 

cahaya di sekitar bulan, konon akan datang 

banyak ikan jenis tertentu. Dalam bahasa Mela-

yu ikan ini disebut tandipan, dalam bahasa 

Balantak busukan. Banyak ikan yang ditusuk 

dengan tombak pancing yang memiliki tiga 

ujung besi. 

 

Bagian II. Dunia Dewa dan Roh mian 

Balantak 

Saat kita mengenal dunia spiritual pendu-

duk Balantak kita langsung mendengar kata 

pilogot. Di sebelah timur Sulawesi, makhluk 

spiritual juga dilambangkan dengan nama ini di 

kalangan masyarakat Banggai dan Saluan.10 

Tetapi makna yang diberikan suku-suku ini 

primitif dipahami sebagai atap di atas 4 tiang, dengan 

panggung kecil di dalamnya, yang di atasnya dite-

mukan: perisai, golok, tombak, dan genderang; senjata 

yang disebutkan biasanya hanya tiruan kayu dari 

senjata-senjata tersebut. Biasanya juga ada: kepala 

manusia yang kasar dan diukir, sangat jarang dilu-



Alb. C. Kruyt 

 

kepada roh-roh yang ditunjuk dengan nama ini 

berbeda. Di antara penduduk Kepulauan Bang-

gai ia merupakan roh pelindung keluarga ("De 

Pilogot der Banggaiers en hun priesters" dalam 

Mensch en Maatschappij); di antara orang-

orang Saluan ia melambangkan jenis roh yang 

lebih penting, yaitu kepala keluarga ("De To 

Loinang van den Oostarm van Celebes", Bij-

dragen 86, 1930, hal. 401 dan seterusnya); Di 

antara masyarakat Balantak digunakan untuk 

menunjukkan roh yang lebih tinggi, yaitu Sang 

Pencipta: Pilogot mola. 

 

Pilogot di atas 

Pilogot mola tinggal di matahari dan dari 

sana dia memandang umat manusia di bawah 

dan satu lagi pilogot tinggal di bumi. Ketika 

keduanya dipanggil, mis. ketika bersumpah, 

ketika mengadakan penghakiman Ilahi, sese-

orang mengatakan: “Pilogot di atas sana, lihat 

ke bawah (sisiron), Pilogot di bawah sana, 

melihat ke atas (lelengea’on); tunjukkan siapa 

di antara kedua orang ini yang benar.” 

Ketika orang hanya berbicara tentang Pilo-

got, yang mereka maksud adalah makhluk yang 

hidup di bawah sinar matahari. Mereka juga 

memanggilnya Tumpunta 'dia yang memiliki 

kami, pemilik kami.' Pilogot memperhatikan 

dengan cermat apa yang dilakukan masyarakat. 

Segala kejahatan yang dilakukan akan dihukum 

olehnya, terutama mengucapkan sumpah palsu 

 
bangi, dengan tengkorak di dalamnya. Rumah kecil itu 

dikelilingi oleh daun palem (o bilere) dan orang selalu 

menemukan piring di dalamnya yang di atasnya 

dibakar dupa, yang dibakar secara teratur. Di sela-sela, 

juga dirayakan sebuah festival untuk roh yang tinggal 

di dalamnya, di mana dupa dibakar dan makanan 

dipersembahkan dengan cara yang biasa. Orang meng-

harapkan perlindungan dari ini, juga penyembuhan 

dari penyakit, tetapi orang juga menggunakannya 

sebagai jimat jahat, untuk merusak orang". Dari uraian 

tersebut dapat disimpulkan bahwa pilogutu orang 

Tobelo mempunyai banyak kemiripan dengan Balani 

dan melakukan hubungan sedarah. Jika yang 

terakhir masih bisa rujuk maka dilakukan 

dengan membawa sesaji yang disebut monsim-

put gogorong 'pelindung tenggorokan' karena 

masyarakat percaya bahwa Pilogot memotong 

tenggorokan seseorang sebagai hukuman atas 

perbuatan jahatnya, membunuh anak-anaknya, 

atau merugikannya dalam kehidupan dengan 

beberapa cara lain. Pilogot telah memberikan 

roh pelindung kepada setiap manusia yang 

disebut pololo’ yang akan dijelaskan lebih 

lanjut nanti.11 

 

Pilogot di bawah 

Banyak orang yang belum tahu banyak ten-

tang 'Pilogot-di-bumi.' Beberapa orang menya-

takan bahwa hanya ada satu Pilogot: Pilogot 

mola di bawah sinar matahari. Seorang mantan 

dukun bercerita kepada saya: Ketika Pilogot 

mola menciptakan manusia, dia juga memiliki 

roh yang tinggal di bumi; yang ini disebut mian 

monsolung ‘yang digendong’ (yaitu digendong 

di punggung, seperti yang dilakukan pada anak 

kecil); roh ini membawa manusia dan melin-

dungi mereka dari roh jahat dan bahaya. Lebih 

jauh lagi, mereka sering berbicara tentang 

seorang perempuan tua yang tinggal di bumi 

dan bernama Kele’ (bangkele dan variannya 

dalam berbagai bahasa Sulawesi berarti 

‘perempuan’). Ketika masih sedikit orang yang 

hidup di muka bumi, sering terjadi kakak 

di Kepulauan Banggai (lihat "De Pilogot der Bang-

gaiers en hun priesters" dalam Mensch en Maat-

schappij: dan "De zwarte kunst in den Banggai-

archipel en Balantak", yang akan dimuat dalam Jurnal 

ini). 
11 Gerhana matahari atau bulan disebut sabakon. 

Orang-orang membayangkan seekor ikan monster, 

garongo di wilayah udara, yang ingin menelan mata-

hari atau bulan. Kemudian mereka membuat suara 

keras untuk menakuti monster itu dan berteriak: Lua 

tumpu mai! "Muntahlah tuan kami." 

https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/09/Pilogot.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/09/Pilogot.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Kruyt-To-Loinang-1930.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Kruyt-To-Loinang-1930.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/09/Pilogot.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/09/Pilogot.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Kruyt-zwart-kunst.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Kruyt-zwart-kunst.pdf


Pengajian Balantak 

 150 

beradik menikah satu sama lain. Ketika hal ini 

terjadi untuk pertama kalinya, hujan mulai 

turun deras dan bumi retak akibat inses dila-

kukan. Manusia pertama sangat ketakutan 

dengan hal ini. Kemudian Kele’ muncul dari 

dalam bumi dan dia menyuruh penduduk bumi 

untuk menyembelih seekor babi dan memasuk-

kannya ke dalam celah bumi. Setelah mereka 

melakukan hal ini, retakan itu menutup kembali 

dan hujan pun berhenti. Sejak itu kebiasaan ini 

selalu diikuti setelah inses dilakukan. 

Kele’ mempunyai seekor babi besar yang 

disebut bokio’ ni Kele’. Ketika hewan ini… 

sendiri20 membentur salah satu dari empat 

tiang tempat bumi bersandar, potukon na tano, 

terjadilah gempa bumi yang hebat (lili). Warga 

kemudian berteriak: Montong! "Berhenti!" dan 

Taru! “Lilin Lebah!” Ungkapan terakhir ini 

mencakup keinginan agar bumi menjadi seperti 

lilin, saling menempel sehingga tidak terjadi 

retakan di dalamnya. 

Kele’ selalu digambarkan sebagai seorang 

wanita yang sangat tua yang memiliki kecen-

derungan baik terhadap umat manusia. Barang-

kali Pilogot-di-bumi, mian monsolung, dan 

Kele’ adalah orang yang satu dan sama; tetapi 

jika ada yang bertanya kepada orang-orang 

tentang hal itu mereka menjawab tidak tahu. 

Kepada dua dewa utama ini, yang satu laki-

laki, yang satu lagi perempuan, tidak ada peng-

orbanan khusus yang dilakukan. Pada pesta 

persembahan yang diadakan, Pilogot mola 

menerima bagiannya (kata mereka) namun hal 

ini tidak disebutkan secara khusus. Saya belum 

pernah mendengar ada persembahan yang 

dibawa ke Kele’. 

Nama Pilogot terkadang diberikan kepada 

makhluk halus yang tinggal di pegunungan 

Tompotika dan Pinuntuan juga. Yang pertama 

dianggap sebagai nenek moyang orang-orang 

di Balantak bagian timur, yang kedua dianggap 

sebagai nenek moyang orang di bagian barat. 

Mereka juga diartikan dengan nama berkat, 

yang berarti roh yang mengeluarkan kekuatan 

dan berkah khusus (Bahasa Melayu berkat). 

Orang-orang tersebut tidak pergi untuk mem-

bawakan persembahan di tempat tinggal mere-

ka; tetapi ketika mereka hendak bepergian, 

mereka meminta bantuan mereka terlebih 

dahulu; Hal ini juga mereka lakukan ketika 

bahaya mengancam, serangan musuh (orang 

Tobelo), atau ketika penyakit menghampiri 

mereka. Di Balantak kita dapat menemukan 

lebih banyak lagi gunung-gunung suci seperti 

itu, yang konon merupakan tempat tinggal 

dewa leluhur suatu kelompok masyarakat, 

seperti Tolimbang milik penduduk Molino, 

‘sungai’ Ue Batang di Eting, dan Siapa di 

Lalipoa. 

 

Burake 

Secara teratur roh-roh yang lebih rendah 

dibawakan persembahan. Salah satu kategori-

nya adalah burake, nama yang umum diguna-

kan di kalangan masyarakat Toraja Timur; 

lebih jauh ke barat nama menghilang. Di Ba-

lantak mereka menunjukkan roh yang lebih 

tinggi dengan itu. Mereka tinggal di pegunung-

an tinggi. Suatu ketika salah satu dari burake 

perkasa ini melahirkan—di masa lalu, ketika 

penduduk Balantak masih tinggal di desa suku 

Pinuntuan—saudara kembar dengan seorang 

perempuan, salah satunya adalah anak manu-

sia, yang lainnya adalah tupai (do’u). Ketika 

keduanya sudah dewasa, Do’u berkata: “Aku 

kembali ke ayahku di puncak gunung.” Lalu dia 

menghilang. Gunung itu adalah Tompotika 

yang disebut juga Keneng Kelang. 

Burake menginap di pantai, di pegunungan, 

di bawah sinar matahari. Jika ada yang mene-

bang pohon atau batu yang dipilih burake 

sebagai tempat tinggalnya maka orang itu akan 

sakit. Ia tidak akan disembuhkan sampai 

burake telah berdamai dengan mempersembah-



Alb. C. Kruyt 

 

kan seekor ayam betina. Makhluk halus padi 

yang bertempat tinggal di sawah disebut juga 

burake: burake'na pae. Tentang roh-roh ini 

sesuatu akan dikatakan dalam artikel saya “De 

Rijstbouw di Balantak” (Penanaman Padi di 

Balantak) di jurnal ini. 

 

Roh pepohonan 

Kategori roh lainnya hidup di pohon-pohon 

besar, tempat banyak anggrek berdiam; khu-

susnya di pohon beringin (tamparang) mereka 

menjaga tempat tinggalnya. Mereka disebut 

sangke; anak-anak khususnya harus berhati-

hati untuk tidak mendekati pohon-pohon ini ka-

rena roh-roh tertentu sedang merasuki mereka. 

(Jika sangke ini mempunyai arti yang sama 

dengan Bah. Bare’e, maka artinya adalah ‘me-

nangkap dalam pelarian’, dan ini berarti 

menangkap jiwa anak, sehingga anak menjadi 

sakit.) 

Jenis roh pohon lainnya disebut bela, seperti 

di kalangan masyarakat Toraja Timur. Ini 

sangat penting bagi pemburu karena mereka 

adalah roh yang memasok hewan liar kepada 

mereka. Saya telah membicarakannya dalam 

artikel saya,  “Iets over Balantak en zijne bewo-

ners” (“Beberapa Catatan tentang Balantak dan 

Penduduknya”) di jurnal ini. 

 

Roh bumi 

Roh juga tinggal di bumi. Yang paling 

terkenal adalah tambolo tano; tapi ada juga 

Teenak dan Burake Tano. Mereka tidak dapat 

memberi tahu Anda apa perbedaan antara tipe-

tipe ini. Babi dikorbankan untuk roh-roh ini, 

yang tidak berlaku untuk roh-roh beras atau 

roh-roh samar yang banyak berkeliaran dan 

disebut din setelah bahasa Arab jin; mereka ini 

dianggap roh Islam karena dipinjjam dari orang 

asing. Ketika tikus mengancam untuk merusak 

tanaman, mereka mengatakan bahwa ini adalah 

roh orang mati namun mereka tetap percaya 

bahwa tambolo tano-lah yang mengirimkan 

hewan-hewan kecil ini; oleh karena itu persem-

bahan dibawakan kepada mereka agar mereka 

dapat memanggil kembali hewan berkaki em-

pat itu. 

Pengorbanan kepada makhluk halus secara 

umum disebut mangawauwau yang secara 

umum berarti ‘melakukan sesuatu, membuat 

sesuatu’ (Bah. Loinang mombau). Saat mereka 

mempersembahkan korban kepada roh bumi, 

nasi dan telur ayam diletakkan di atas daun 

yang dibentangkan di tanah; sedangkan roh-roh 

diajak bicara (moliwaa) agar keinginan orang-

orang diketahui oleh mereka. 

 

Roh air 

Lebih dari sekali roh bumi disembah 

bersama dengan roh air. Sebab untuk kedua-

duanya anjing disembelih apabila imam telah 

menyatakan bahwa salah satu dari keduanya 

atau kedua-duanya telah membuat orang sakit. 

Hal ini hanya terjadi ketika masyarakat 

mengabaikan persembahan kepada roh air (din 

na weer ‘roh air’) ketika mereka menanam sagu 

di dekat kolam atau mata air. Jika seseorang 

menemukan kolam atau mata air seperti itu di 

hutan belantara, konon, kebaikan din na weer 

yang tinggal di sana itulah yang menyebabkan 

orang untuk menemukan tempatnya; roh air 

menuntun manusia ke sana. Jika mereka ingin 

menanam sagu di sana, terlebih dahulu mereka 

harus membuat persembahan berupa seekor 

babi, seekor kambing, seekor anjing besar dan 

kecil, serta sejumlah ekor ayam yang disem-

belih. Upacara seperti ini disebut mangarop din 

na weer. Harus ada seorang dukun yang hadir 

untuk berbicara kepada roh (moliwaa). 

Kambing dan ayam disembelih di rumah tetapi 

babi dan anjing diperuntukkan bagi roh air 

(tambolo tano) yang tinggal di sana, dan menu-

rut mereka jahat. Babi khususnya berfungsi 

agar sagu yang akan mereka tanam di sana 

https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Kruyt-1932e.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Kruyt-1932e.pdf


Pengajian Balantak 

 152 

tumbuh subur. Konon mereka menyembelih 

anjing agar tambolo tano memakan hati hewan 

dan bukan hati manusia.  

Roh laut adalah din ndalangon. 

Di sebelah timur Sulawesi Tengah, pelangi 

sering dikaitkan dengan roh pohon. Namun di 

Balantak, pelangi (tandalo) tidak mempunyai 

arti khusus. Pada kemunculannya misalnya, 

mereka tak henti-hentinya bekerja, tak pula 

mereka lakukan di tengah gemuruh guntur, 

gorung. Akan tetapi, tidak disarankan untuk 

menunjuk ke sana dengan jari yang terentang 

karena nanti seseorang akan terserang penyakit 

yang disebut tamu, yang membuat orang ter-

ingat akan penyakit kusta: di sini jari-jari 

tangan dan kaki membusuk dari tubuh. Hanya 

ketika berada di laut mereka memperhatikan 

pelangi: jika muncul, mereka secepat mungkin 

mencari pelabuhan yang aman karena badai 

akan segera melanda. 

 

Tompudau dan Balani 

Di Balantak kami menjumpai beberapa 

nama makhluk halus yang juga kami jumpai di 

kepulauan Banggai. Misalnya ada Balani 

(bahasa Melayu berani, berapi-api). Balani ini 

tinggal di pantai dan di hutan. Ketika seluruh 

desa berbaris keluar dari pegunungan menuju 

pantai untuk mansa'ei (momosu'i), yaitu upa-

cara di mana arwah padi diberikan keberang-

katannya sehingga mereka akan kembali ke 

negaranya di seberang laut, tiga boyo, tabung 

bambu dengan nasi, dan tiga ekor ayam 

diberikan kepada Balani. Ketika orang pergi ke 

hutan untuk berburu dan memasang jerat, per-

tama-tama mereka menawarkan kepada Balani 

agar dia tidak membuat si pemburu sakit. 

Balani adalah roh laki-laki yang selalu 

membawa tombak. Ketika mereka ingin meng-

hukum seseorang mereka melempar tombak 

dan orang tersebut mendapat rasa sakit yang 

menyengat. Ketika roh balani merasuki se-

orang dukun, dia berpose dengan liar, berteriak 

dan memagari dirinya sendiri. Dia kemudian 

berseru melalui mulut dukun: “Jika kamu 

berkorban kepadaku, aku akan melindungimu 

dengan tombakku tetapi jika kamu lalai, aku 

akan membunuhmu dengan tombakku!” 

Anjing secara eksklusif dikorbankan untuk 

Balani. Rongga-rongga syaraf yang terdapat 

pada rahang bawah hewan-hewan ini saja dapat 

diramalkan. Berkonsultasi dengan peramal 

rahang bawah hewan merupakan seni perdu-

kunan di kepulauan Banggai. Saya telah mem-

beri tahu pembaca sedikit banyak tentang hal 

ini dalam artikel saya “De Pilogot der 

Banggaiers en hun Priesters” (dalam bahasa 

belanda). Di sini, tongkat kecil ditancapkan ke 

rongga saraf rahang bawah hewan kurban dan 

dari posisi tongkat ini mereka menyimpulkan 

sesuatu. Seni meramal ini tidak berkembang di 

kalangan masyarakat Balantak seperti di 

kepulauan Banggai. Cara kerjanya seperti ini: 

jika satu atau kedua rongga saraf di sisi kiri 

melengkung, ini berarti bahwa si pemberi per-

sembahan akan segera dikuburkan; jika demi-

kian halnya dengan salah satu rongga di sisi 

kanan, si pemberi persembahan akan meng-

uburkan anggota keluarga dalam waktu sing-

kat. Jika rongga ketiga dapat ditemukan di 

dekat dua rongga yang normal, ini selalu 

memiliki makna yang tidak menguntungkan, 

terutama ketika rongga ketiga ini ditemukan di 

dekat bagian atas rahang. Dengan tanda yang 

tidak menguntungkan seperti itu, Balani-lah 

yang harus didamaikan. Dengan kata lain: si 

pemberi persembahan harus menghindari 

bahaya yang mengancam dengan persembahan 

yang telah ditemukan melalui peramal. Pada 

pesta pengorbanan untuk rumah tangga, 

terkadang juga tampak dari penyelidikan isi 

perut ayam yang dikorbankan bahwa Balani 

meminta seekor anjing. 

Di Banggai kita mengenal Tompudau atau 

https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/09/Pilogot.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/09/Pilogot.pdf


Alb. C. Kruyt 

 

Tompidau sebagai dewa pemburu. Di antara 

penduduk pulau-pulau yang baru saja dise-

butkan, Balani dan Tompidau memiliki tempat 

tinggal tetap di dekat rumah-rumah penduduk. 

Hal ini tidak berlaku bagi Balantak, seperti 

yang telah kita lihat pada Balani. Tompidau 

juga mengembara di hutan, sering kali ditemani 

(mamarawi) oleh Balani. Di antara orang-

orang Banggai ditemukan pula pertemuan ke-

dua roh ini. Tompidau adalah makhluk jantan 

dan betina: tompidau molane dan tompidau 

baune. Roh-roh hutan, yang telah disebutkan di 

atas, dikatakan sebagai budak-budak tompidau. 

Jika seorang pemburu berulang kali menerima 

banyak barang rampasan atau ia menangkap 

binatang buas dalam perangkap dan jeratnya 

tanpa jeda, ia harus memberikan pesta yang 

sama seperti mangarop din na weer, yang 

dijelaskan di atas untuk roh-roh air. Di rumah, 

kambing dan ayam disembelih untuk din na 

alas ‘roh hutan,’ yang, seperti roh air, digam-

barkan sebagai orang baik dan penyayang 

terhadap manusia. Sebaliknya, babi dan anjing 

disembelih di hutan untuk tompidau jantan dan 

betina dan untuk balani; yang pertama agar 

mereka terus memberkati, yang kedua agar 

pemburu atau anggota keluarganya tidak jatuh 

sakit. Mereka mengatakan kepada saya bahwa 

mereka tidak pernah menunggu lama untuk 

pesta pengorbanan seperti itu karena takut 

penyakit akan menyebar di antara ayam-ayam, 

yang akan mencegah orang-orang untuk mem-

persembahkan; dan kemudian seluruh rumah 

tangga akan jatuh sakit karena Balani. 

Mian Balantak juga mengenal Sama, yang 

meyakinkan orang Banggai akan menangkap 

ikan yang melimpah. Begitu pula mereka tidak 

membuat tempat tinggal bagi roh ini. Ketika 

mereka kembali dengan banyak ikan dari 

pantai ke gunung, mereka biasa berkata: “Sama 

menemaniku.” Pada pesta kurban domestik, se-

ekor ayam betina juga dikorbankan untuk roh 

ini. Elang ikan menyandang nama lain sama 

‘sayap Sama.’ 

Seorang dukun yang telah memeluk agama 

Kristen memberi tahu saya bahwa tiga jenis roh 

terakhir itu aslinya bukan Balantak tetapi 

diambil alih dari orang Banggai. Ini mungkin 

saja. Mereka kemudian kehilangan karakter 

mereka sebagai dewa domestik dan telah men-

jadi dewa umum. Kata-kata yang digunakan 

untuk membedakan tompidau menjadi jantan 

dan betina adalah molane dan baune (dalam 

bahasa Banggai kata untuk jantan dan betina 

adalah malane dan boine, Sea-sea: moluko; 

dalam bahasa Loinang: mo’ane dan boune). 

 

Pololo’ 

Kita telah melihat di atas bahwa ketika 

Pilogot mola menciptakan manusia, ia mem-

berikan roh pelindung kepada masing-masing 

dari mereka; inilah pololo’ “yang mengikuti, 

menyertai.” Inilah roh plasenta manusia; ia 

tinggal di sebuah rumah yang terdiri dari dua 

atau tiga piring yang telah ditempatkan di dekat 

salah satu dinding (tidak masalah yang mana). 

Roh-roh rumah tangga ini yang disebut pilogot 

di antara orang Banggai, dan karenanya tidak 

tinggal di tiang tengah rumah seperti halnya di 

pulau-pulau. Piring-piring tersebut harus di-

tangani dengan hati-hati: seseorang tidak boleh 

menumpahkan air ke atasnya atau memukul 

atau menyenggolnya karena ini membuat 

pololo’ marah dan kemudian ia membuat salah 

satu anggota rumah sakit. Pada saat pesta 

kurban, lebih banyak piring ditambahkan ke 

piring-piring yang sudah ada untuk berbagai 

roh lain yang dipanggil dan dikatakan tinggal 

di rumah untuk sementara waktu. Setelah pesta, 

piring-piring ini dipindahkan lagi. 

Tempat meletakkan piring-piring kurban 

disebut pontowe’ian. Setiap kali mereka mela-

kukan sesuatu yang penting, saat berangkat ke 

ladang atau kembali dari sana, mereka 



Pengajian Balantak 

 154 

meletakkan pinang di salah satu piring dan 

memberi tahu pololo’ (moliwaa) tentang apa 

yang akan mereka lakukan atau apa yang telah 

mereka lakukan, dan meminta berkat untuk itu. 

Pololo’, seperti yang telah dikatakan, adalah 

roh plasenta; ia disimpan di rumah, dibungkus 

dalam keranjang berisi abu. Setiap anak yang 

lahir dalam keluarga memiliki pololo’, “tetapi 

anak-anak berasal dari orang tua mereka,” 

seorang dukun menjelaskan kepada saya, “dan 

pololo’ mereka adalah satu dengan pololo’ 

orang tua; meskipun pololo’ mereka sama 

banyaknya dengan jumlah anggota keluarga, 

pada kenyataannya hanya ada satu pololo’ 

untuk keluarga itu.” Meskipun demikian, mere-

ka tetap berpegang pada kemajemukan pololo’ 

dari satu keluarga. Mereka mengatakan bahwa 

ketika seseorang meninggal, pololo’-nya 

menghilang tetapi dalam keadaan hidup yang 

sulit, mereka juga memohon pololo’ orang 

tuanya yang telah meninggal. 

Pololo’ anak yang lahir mati memiliki 

makna khusus. Pololo’ dianggap sangat aktif. 

Pada suatu pesta keluarga, ketika mereka mem-

persembahkan kurban (mangawauwau) kepada 

pololo’ anak yang lahir mati, jika ada hal 

seperti itu muncul dalam keluarga, seekor ayam 

betina tambahan disucikan. Mereka meminta 

ayam betina tersebut untuk melindungi saudara 

laki-laki dan perempuan dari anak yang lahir 

mati (tentang kekuatan yang diberikan kepada 

mayat anak tersebut, lihat “Van Leven en 

Sterven in Balantak” dalam jurnal ini). 

Setelah menanyai beberapa orang apakah 

pololo’ menyertai jiwa ke kota orang mati atau 

apakah ia memiliki tempatnya sendiri, jawab-

annya selalu: “Tidak, ia menghilang.” Dari sini 

kita melihat bahwa pololo’ dianggap sebagai 

personifikasi kehidupan dan bahwa ia meme-

lihara keluarga. 

Pololo’ menyertai setiap penghuni rumah; 

khususnya anak-anak dikatakan dilindungi 

oleh pololo’. Di bawah ini kita akan berbicara 

tentang penyembahan roh-roh ini pada pesta-

pesta kurban. 

Setiap orang dewasa memiliki tempat 

penyimpanan atau representasi pololo’-nya. Ini 

adalah sehelai kain katun yang disebut 

motombing. Kain ini bertekstur kasar dari serat 

katun yang dipintal tidak sama, ditenun sangat 

longgar sehingga menyerupai kain karung. 

Helaian kain ini berukuran seperti sapu tangan 

berukuran sedang. Kain ini dikenal di seluruh 

wilayah timur Sulawesi, di Mori dan di wilayah 

kelompok Toraja Timur serta di Luwu dan 

memiliki peran di sana. Pemilik rumah me-

nyimpan motombing. Jika ia ingin pergi 

berburu selama beberapa hari, ia terlebih dahu-

lu masuk ke hutan dengan motombing-nya dan 

juga membawa serta patung kayu; benda ini 

hampir tidak layak disebut patung karena 

merupakan bilah kayu sepanjang satu jengkal 

yang dipahat kepala; ini disebut ata ‘budak.’ Di 

hutan, ia meletakkan piring di tanah, mem-

baringkan ata di atasnya dan menutupinya 

dengan motombing. Kemudian ia berbicara 

(moliwaa) kepada roh-roh hutan (bela). Setelah 

memberitahukan niatnya, ia meminta harta 

rampasan yang banyak dan menawarkan mere-

ka ‘pakaian’, yaitu penguburan untuk itu. 

Setelah doa ini, ia menyelipkan kain di antara 

pakaiannya tetapi mengubur ata di tempat itu 

dan kemudian kembali ke rumah. Upacara ini 

disebut mansambongi dan tujuannya adalah 

agar roh-roh akan memberikan banyak bina-

tang buas dan membuat babi-babi berlari ke 

dalam jerat yang telah dipasang. Ketika 

seseorang bepergian jauh dari rumah baik 

melalui laut maupun darat, ia tidak membawa 

serta motombingnya, tetapi selama ia tidak ada, 

kain itu diletakkan di salah satu piring kurban 

pololo’ dan kotak sirih tembaga yang diisi 

penuh dengan bahan-bahan pinang diletakkan 

di atasnya. Ini tetap demikian sampai peng-

https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Kruyt-1933c.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Kruyt-1933c.pdf


Alb. C. Kruyt 

 

embara itu kembali. 

Dr. Kaudern (I Celebes Obygder, II, bab 11) 

menceritakan: “Ketika orang yang meninggal 

dibaringkan di dalam peti, tepat sebelum 

tutupnya ditutup, mereka mengusap wajahnya 

dengan kain putih tua, motombing; kain ini 

dilipat menjadi satu; mereka telah menangkap 

roh orang yang meninggal di dalamnya. Kain 

ini kemudian dibawa ke dekat pakaian yang 

tergantung di rumah, di mana menurut pen-

dapat mereka orang yang meninggal menerima 

pakaian untuk perjalanannya ke alam orang 

mati. Setelah itu mereka dengan hati-hati 

menyimpan kain tersebut.” Sejauh ini Dr. 

Kaudern. 

Orang-orang yang saya tanyai tentang hal ini 

mengatakan bahwa mereka tidak terbiasa 

menyeka wajah orang yang meninggal dengan 

motombingnya, tetapi mereka pikir mungkin 

orang lain melakukannya. Cairan kehidupan 

dengan demikian terperangkap dalam kain, 

yang merupakan personifikasi pololo’-nya se-

lama hidup. Bagaimanapun, kain tersebut 

disimpan dengan hati-hati. 

Jika mayat hilang karena kebakaran atau 

dengan cara lain, ini tidak berarti banyak; 

mereka kemudian membeli yang lain. Kain-

kain ini ditenun di Luwuk dan mereka mem-

belinya seharga sepuluh usoki gabah. Dalam 

mas kawin, upacara penguburan seperti itu 

seharusnya selalu ada. 

‘Patung-patung’ kayu (ata) seperti yang 

dijelaskan di atas juga dibuat untuk pesta kur-

ban besar bagi dewa-dewa domestik. Kemu-

dian harus ada setidaknya tiga yang diletakkan 

di salah satu piring kurban. Tidak ada yang 

dilakukan dan tidak disebutkan dalam petunjuk 

untuk pololo’ atau roh-roh lainnya. Di akhir 

pesta, mereka meninggalkan salah satu ata ini 

tergeletak di piring; yang lainnya dikubur di 

tempat mereka membunuh anjing yang diperlu-

kan pada pesta kurban tersebut. Tidak seorang 

pun informan saya dapat mengatakan apa arti 

penting ata ini. Mereka meragukan bahwa 

mereka dimaksudkan untuk menggantikan 

manusia. Meskipun demikian, saya percaya 

bahwa inilah arti dari patung-patung ini. Bahwa 

mereka dikubur menunjukkan bahwa mereka 

dikhususkan untuk roh-roh bumi, roh-roh yang 

paling sering mengganggu kehidupan orang-

orang (bahwa ata akan menjadi pengganti 

dukun, seperti yang disebutkan Kaudern, tidak 

mungkin). Dalam koleksi benda-benda kafir 

yang diserahkan penduduk Mantok ketika 

mereka memutuskan untuk menjadi orang 

Kristen, patung seperti itu juga ditemukan. 

 

Dukun-dukun 

Sekarang setelah kita berkenalan dengan 

roh-roh yang menurut orang Balantak mengeli-

linginya, kita harus melacak bagaimana ia ber-

hubungan dengan roh-roh tersebut. Setiap 

orang dapat melakukan tindakan pengorbanan 

dan doa sederhana untuk dirinya sendiri. 

Namun, ketika pemujaan lebih rumit seperti 

pesta pengorbanan yang lebih besar yang tidak 

hanya menyentuh individu, tetapi juga keluarga 

dan klan, dan ketika roh-roh yang lebih tinggi 

muncul di tempat kejadian, yang tidak biasa 

dihadapi oleh penduduk desa biasa, ia 

membutuhkan seorang perantara dan memang-

gil seorang dukun atau dukun wanita. 

Seorang dukun disebut bolian (untuk kata 

ini lihat Tontemboansch-Nederlansch Woord-

enboek karya J. A. Th. Schwarz, s.v. ‘walian,’ 

hlm. 577). Di antara para dukun, orang dapat 

menemukan pria dan wanita. Namun, demi 

kenyamanan, dalam bagian berikut ini saya 

hanya berbicara tentang dukun. 

Tanda-tanda yang membuktikan bahwa 

seseorang ditakdirkan menjadi dukun antara 

lain: banyak bicara dalam tidur; mimpi di mana 

roh-roh dan hal-hal aneh lainnya terlihat; ber-

pose aneh hingga gila. Bisa saja seseorang jatuh 

https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/30


Pengajian Balantak 

 156 

sakit dan tidak dapat disembuhkan, apa pun 

pengobatan yang diberikan. Kemudian seorang 

dukun muncul, yang memutuskan melalui pe-

ramal jengkal tangan bahwa penyakit itu 

disebabkan oleh roh yang berusaha untuk me-

netap di orang sakit, menguasainya. Kemudian 

setelah waktu yang lama orang sakit itu mulai 

gemetar dan gemetar karena campur tangan 

dukun dan setelah beberapa saat ia telah 

disembuhkan. 

Kini orang yang sudah sembuh datang untuk 

magang dengan dukun dan dukun itu memberi 

tahu calon dukun itu bagaimana ia harus 

menjelaskan berbagai liku-liku isi perut ayam 

betina; bagaimana ia harus berkonsultasi deng-

an para peramal (bapulos); singkatnya, ia 

ditahbiskan ke dalam semua ilmu dan keteram-

pilan profesi itu. Biasanya pendidikan ini 

memakan waktu dua tahun, selama masa itu 

sang magang (tabas) mengikuti sang guru. 

Setelah itu, ia dapat tampil secara mandiri teta-

pi pentahbisannya sebagai dukun berlangsung 

dengan pesta pengorbanan kecil yang disebut 

melembeti. Pada kesempatan ini seekor ayam 

betina disembelih dan kemudian sang guru 

memberikan roh dukun yang telah meninggal 

kepada calon dukun itu sehingga ia menerima 

kekuatan dan bantuan dari orang yang telah 

meninggal itu. Bagaimana ini dilakukan, mere-

ka tidak dapat (tidak mau) memberi tahu saya. 

Sang guru tidak menerima imbalan apa pun 

atas pendidikannya tetapi setiap kali muridnya 

dipanggil untuk membantu, ia memberikan 

sebagian upah yang diterimanya kepada sang 

guru. Ia terus memberikan hal ini hingga sang 

guru meninggal. Ketika seorang dukun tua 

meninggal, semua muridnya datang ke pema-

kamannya dan memberikan sesuatu kepada 

dukun yang sudah meninggal di dalam peti 

jenazahnya dan meminta dukun tersebut untuk 

mewariskan sebagian kekuatan dan kesak-

tiannya kepada mereka. Mereka mencoba 

untuk mencapai hal ini hanya dengan berbicara 

kepada orang yang sudah meninggal (moli-

waa). Beberapa perkakas milik dukun yang 

telah meninggal yang digunakannya untuk 

menghidupkan kembali orang sakit tidak boleh 

dikubur; perkakas tersebut diawetkan atau 

digunakan oleh anak atau cucu dukun tersebut, 

ketika ia menjadi dukun. 

Para dukun yang berkumpul saat kematian 

majikan mereka tidak diperbolehkan untuk ikut 

ambil bagian secara aktif dalam pemakaman. 

Mereka, para pembawa kehidupan, tidak 

diperbolehkan untuk bersentuhan dengan apa 

pun yang memusuhi kehidupan seperti yang 

telah membunuh sang majikan. Untuk 

melayani saat kematian, mereka menggunakan 

jenis dukun lain, yang disebut bolian na mena 

“dukun mena.” Mena adalah roh-roh yang 

mendatangi jiwa (santuu) orang yang mening-

gal untuk mengganggunya. Para bolian ini 

kemudian harus memastikan bahwa jiwa 

tersebut tiba tanpa halangan di kota orang mati. 

Kita kembali kepada mereka dan pekerjaan 

mereka saat kita menyebutkan sesuatu tentang 

pengantaran jenazah. Untuk membedakannya 

dari kategori ini, dukun biasa, yang melayani 

orang yang masih hidup, disebut bolian na 

wauwau “dukun kurban.” 

Bolian tidak membedakan dirinya dalam hal 

apa pun dari orang lain dalam kehidupan 

sehari-hari, baik dalam hal pakaian maupun 

kebiasaan hidup. Ada pemburu di antara para 

dukun; apa pun yang dimakan orang lain, 

mereka boleh memakannya juga; misalnya 

daging babi dan daging anoa pula, sayur labu 

(Lagenaria vulgaris) dan sayur pakis (paku) 

pula, hal-hal yang sering diharamkan bagi para 

dukun dan dukun wanita di kalangan masya-



Alb. C. Kruyt 

 

rakat Toraja Timur dan Toraja Barat.12 

 

Pekerjaan dukun 

Orang tidak segera memutuskan untuk 

mengadakan pesta kurban karena banyak biaya 

yang terkait dengannya. Mereka tidak pernah 

tahu berapa biayanya karena ketika pertanda 

buruk dari satu hewan, mereka harus memiliki 

hewan lain yang dapat dikorbankan setelah 

hewan yang diramalkan buruk. Jika mereka 

telah memutuskan untuk mengadakan pesta 

kurban, salah satu penghuni rumah diutus 

kepada dukun dengan kotak sirih tembaga yang 

penuh dengan pinang dan pesan apakah dia 

bersedia datang dalam waktu tiga hari dan 

melakukan pekerjaannya. Kotak berisi bahan 

pinang tetap berada di rumah dukun untuk 

sementara waktu sehingga dia akan menerima 

mimpi melalui perantara ini yang mengung-

kapkan kepadanya apa penyebab penyakit 

orang yang dimintai pertolongannya. Kemu-

dian kotak itu dikembalikan. Pinang yang 

dibawa dukun disebut pondolo’ bolian. 

Ketika tiba saatnya upacara dimulai, sese-

orang pergi menjemput bolian. Ia datang 

dengan pakaian sehari-harinya; ia tidak mem-

bawa apa pun. Ranting Dracaena (tabang) yang 

ia butuhkan dalam pekerjaannya telah disiap-

kan oleh orang yang memanggilnya. Dukun 

tiba sekitar pukul 7 malam. Ketika ia telah naik, 

ia duduk di atas tikar yang telah dibentangkan 

orang untuknya dan mengunyah sirih. Semen-

tara itu, mereka telah meletakkan di sekeliling-

nya segala sesuatu yang ia butuhkan dalam 

pekerjaannya: tiga, enam atau sembilan piring, 

tempat ia akan meletakkan kurban untuk ber-

bagai roh; kelapa muda; tiga atau enam 

bubungan (ini adalah tabung bambu yang telah 

 
12 Pada bagian penelitian saya ini saya diberitahu 

bahwa hingga datangnya Pemerintah pada awal abad 

ini tidak diketahui bahwa spesies pakis paku meng-

hasilkan sayuran yang baik. Hal ini hanya dipelajari 

diikatkan dengan rumbai daun kelapa dan yang 

nantinya akan digunakan untuk menampung air 

kelapa); boyo (tabung bambu yang nantinya 

akan mereka masukkan beras untuk diberikan 

kepada roh sebagai makanan selama perjalanan 

mereka); selanjutnya tembakau dan beras. Di 

tengah-tengah semua barang yang akan dikur-

bankan ini terdapat seekor ayam betina yang 

diikat dan hidup. Piring-piring tersebut telah 

dilapisi dengan sepotong kain katun putih. 

Apa yang dilakukan dukun pada malam itu 

disebut mo’iku. Pertama-tama, ia berbicara ke-

pada dewa-dewi rumah tangga (pololo’) dan 

semua roh di sekitarnya dipanggil bersama-

sama olehnya untuk menjadi saksi atas peker-

jaannya. Kemudian, ia terdiam beberapa saat, 

merasakan sengatan listrik di sekujur tubuhnya, 

lalu mulai gemetar. Ini adalah tanda bahwa roh 

pertama telah menguasainya karena ada ber-

bagai makhluk yang lebih tinggi yang akan 

menampakkan diri di dalam dirinya satu demi 

satu. Ketika ada roh yang ingin meninggalkan 

dukun, ia mengumumkannya dengan kata-kata: 

“Saya pergi.” Kemudian, dukun meletakkan 

tangannya di dahinya dan tiba-tiba menariknya 

menjauh; kemudian roh lain memasukinya, din, 

burake, pololo’, terkadang pilogot. Ia tidak 

merokok; hanya pada saat roh laut, din 

ndalangon, menampakkan diri, ia meminta 

sebatang rokok. Dirasuki dengan cara demikian 

disebut lansu’on. 

Duduk di sebelahnya, bolian memiliki se-

mangkuk minyak kelapa; sesekali ia menggo-

sok tangannya dengan minyak itu dan meng-

usapkannya ke wajahnya. Kemudian dia meng-

oleskan sedikit minyak itu ke dahi orang yang 

sakit juga. 

Kebanyakan roh berbicara bahasa Balantak. 

dari guru-guru Ambon dan Minahasa yang datang dan 

menetap di antara mereka. Spesies pakis ini disebut 

lingkong dalam bahasa Balantak. 



Pengajian Balantak 

 158 

Namun lebih dari sekali roh dari negara lain 

menampakkan diri dalam bahasa bolian, misal-

nya dari Boalemo, yang berbicara bahasa 

Saluan; atau dari Kepulauan Banggai, yang 

berbicara bahasa Banggai. Misalnya roh laut, 

din ndalangon, melakukan yang terakhir tetapi 

ini datang dari luar negeri, dari Banggai. 

Bahkan roh Bugis dan Arab kadang-kadang 

memasuki dukun dan kemudian dia mengoceh 

beberapa kata dalam bahasa makhluk-makhluk 

itu, yang mereka buat terdengar melalui mulut-

nya. Bahasa dukun tidak ada, jadi mereka tidak 

memiliki penerjemah untuk menerjemahkan 

kata-kata dukun kepada para pengamat.13 

Pada titik tertentu bolian mengatakan bahwa 

tidak ada lagi roh yang ingin menampakkan diri 

dan kemudian mereka pergi tidur. 

Persembahan kurban baru dimulai keesokan 

paginya. Setelah bolian memanggil (moliwaa) 

misalnya burake suatu tempat yang dalam hal 

ini ia harapkan bantuan khusus darinya, ia 

mempersembahkan tiga ekor ayam kepada roh 

tersebut yang dipegang oleh orang sakit dan 

teman-temannya serumah. Karena pesta kurban 

semacam itu cukup besar maka pesta itu juga 

bermanfaat bagi mereka yang sehat. Mereka 

pasti telah melakukan satu atau lain hal yang 

membuat roh-roh ingin menghukum mereka 

juga; tetapi pada pesta ini mereka sudah dapat 

mendamaikan kejahatan yang tidak diketahui 

sebelum hukuman menimpa mereka. Fakta 

bahwa mereka telah mengabaikan roh-roh 

dengan tidak mempersembahkan kurban kepa-

da mereka dalam jangka waktu yang lama 

sudah cukup untuk mendatangkan malapetaka 

atas rumah itu. Melalui pesta kurban semacam 

itu, pembersihan menyeluruh dilakukan dalam 

segala hal. Kemudian dukun mempersembah-

kan tiga ekor ayam lagi kepada roh lain, misal-

 
13 Tidak benar bila Tuan Becking mengatakan dalam 

Nota Penjelasannya: “Orang Bulian (baca: Bolian) 

menggunakan berbagai kata dalam mantra-mantra 

nya kepada Pilogot mola, yang tinggal di 

bawah sinar matahari saat matahari terbit dan 

terbenam. Ia bekerja seperti ini dari satu ke 

yang lain sehingga tak lama kemudian ayam 

betina yang disucikan untuk roh berjumlah 

lebih dari lima puluh. Pada setiap pentahbisan, 

dukun memanggil keriuhan dari sekitarnya 

juga, untuk menjadi saksi bahwa ia memang 

membawa kurban. Akan tetapi, ayam-ayam 

baru disembelih pada akhir upacara. Pada se-

tiap pentahbisan, dukun menggerakkan cabang 

Dracaena ke atas dan ke bawah di tangannya 

dan menghitung dari satu sampai sembilan, dari 

satu sampai enam, dari satu sampai tiga. Pada 

setiap pentahbisan, roh yang dipanggil mema-

sukinya sehingga seolah-olah dukun menerima 

persembahan itu sendiri. Roh itu kemudian 

menceritakan melalui bolian bahwa ia mene-

rima ayam-ayam itu dan bahwa ia akan mem-

berikan berkat dan kemakmuran untuknya. 

Kadang-kadang seekor kambing dibawa ke 

dalam rumah. Bolian menari (omosulen) di 

sekitar hewan tersebut dengan cawan berisi 

minyak kelapa di tangannya dan ketika roh 

yang dituju persembahan ini telah merasuki-

nya, ia secara teratur mengoleskan sedikit 

minyak ke hewan tersebut; sementara itu ia 

melompat dan menari semakin liar sampai ia 

kehilangan kendali diri. Orang-orang meng-

klaim bahwa bagian dari upacara ini telah di-

adopsi dari Banggai. Bagaimanapun, keadaan 

membuktikan bahwa sesuatu seperti itu hanya 

dilakukan dengan seekor kambing dan bahwa 

bagian dari tindakan ini berasal dari waktu 

kemudian karena kambing tidak diperkenalkan 

sampai waktu yang lebih baru. Di Balantak 

hanya para dukun yang mengenal omosulen 

dan hanya mereka yang diizinkan untuk 

melakukan tarian ini. Di Kepulauan Banggai 

mereka yang tidak dipakai dalam kehidupan sehari-

hari, yakni yang disebut bahasa Bulian”. 



Alb. C. Kruyt 

 

hampir semua penduduk desa di sebagian besar 

wilayah mengetahui tarian ini dan menampil-

kannya pada acara-acara perayaan (lihat “De 

Pilogot der Banggaiers en hun Priesters” di 

Mensch en Maatschappij). 

Dari isi perut ayam yang disembelih, dukun 

bolian terkadang mengetahui bahwa satu roh 

atau roh lainnya menuntut pengorbanan lain-

nya. Tuntutan itu bahkan dapat diajukan 

bahwa, selain semua hewan yang dikorbankan, 

seekor anjing harus dibunuh sebelum orang 

sakit dapat disembuhkan. Anjing dipukuli 

sampai mati, berbeda dengan babi, kambing 

dan ayam yang disembelih. Daging anjing 

dimakan. Hanya anjing yang dibunuh dengan 

tujuan mengeluarkan racun, doti, yang telah 

disulap seseorang ke dalam tubuh sesama ma-

nusia sehingga orang sakit dapat disembuhkan, 

yang tidak dimakan. 

Menurut informan saya, persembahan peng-

orbanan kepada berbagai roh ini memakan 

waktu sekitar dua jam. Setelah itu, ayam dan 

hewan lainnya disembelih dan makanan besar 

disiapkan dari dagingnya. Setelah disajikan, 

pesta selesai dan semua orang pergi. Seba-

gaimana telah disebutkan, piring-piring sesaji 

untuk dewa-dewi (pololo’) ditaruh di tem-

patnya, sedangkan piring-piring lain yang 

diperuntukkan bagi roh-roh yang hanya datang 

ke rumah pada saat hari raya, disingkirkan. 

Tak perlu dikatakan lagi, ketika hanya 

sedikit penyakit yang harus disembuhkan tidak 

terlalu banyak keributan yang dibuat untuk itu 

dan orang-orang sudah cukup dengan beberapa 

ekor ayam. Ketika seseorang jatuh sakit, karena 

seorang yang marah telah memasukkan suatu 

benda atau yang lain ke dalam tubuhnya, seper-

ti sepotong bambu, bawang, batu kecil, atau 

sejenisnya, benda-benda ini dikeluarkan dari 

tubuhnya dengan cara digosok. Namun, peker-

jaan seperti itu tidak hanya dilakukan oleh para 

dukun; orang lain juga memahami seni ini. 

Terkadang dukun mengetahui bahwa penye-

bab penyakit itu adalah jiwa telah pergi dan 

tidak ingin kembali ke tubuh. Maka mereka 

harus melakukan mangolongkol. Kemudian 

dukun meletakkan cawan di depannya dengan 

sedikit minyak kelapa di atasnya yang di 

dalamnya telah diletakkan gelang kerang dan 

koin tembaga; di sebelahnya terdapat mangkuk 

berisi air yang ditutupi dengan sepotong kain 

katun putih. Sementara dukun terus-menerus 

memukul cawan dengan lembut dengan cabang 

Dracaena, ia memanggil jiwa (santuu). Setelah 

beberapa lama, ia meninggalkannya untuk se-

mentara waktu, kadang-kadang bahkan sampai 

keesokan paginya. Kemudian kain itu dengan 

hati-hati dikeluarkan dari mangkuk dan ia 

melihat apakah ia dapat menemukan sesuatu di 

dalamnya: secuil kotoran dari atap atau sesuatu 

seperti itu. Jika demikian halnya, maka mereka 

menganggap diri mereka yakin bahwa jiwa ada 

di dalam air; orang yang sakit dibasuh 

dengannya dan dengan cara ini jiwa dikembali-

kan ke dalam tubuh. 

Seperti halnya semua masyarakat primitif, 

roh berperan dalam semua keadaan kehidupan 

Balantak. Dalam artikel saya “De rijstbouw in 

Balantak,” saya menjelaskan mengapa bantuan 

dukun dibutuhkan dalam kaitannya dengan 

pekerjaan di ladang. 

Saat kelahiran seorang anak, seorang dukun 

wanita (laki-laki tidak cocok untuk ini) dipang-

gil saat anak tersebut baru berusia beberapa 

hari. Seekor ayam betina disembelih dan bolian 

berbicara kepada roh pendamping (pololo’) 

bayi yang baru lahir dan memintanya untuk 

merawat anak tersebut dengan baik. Mereka 

mengatakan bahwa Pilogot mola, roh agung 

yang tinggal di matahari memberikan pololo’ 

kepada janin yang belum lahir saat masih 

dalam kandungan. Saat kelahiran, dukun wani-

ta mengikatkan jenis rumput tertentu di perge-

langan tangan anak tersebut untuk mencegah 

https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/09/Pilogot.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/09/Pilogot.pdf


Pengajian Balantak 

 160 

jiwanya meninggalkan anak tersebut. Sebagai 

upah, ia menerima seekor ayam betina, sebuah 

piring dan dua meter kain katun berkualitas 

rendah (balasu). Upacara ini disebut mombu-

kasi atau momuuti. 

Bantuan yang diberikan dukun dalam situasi 

kehidupan lain secara otomatis muncul untuk 

dibahas ketika kita membahas berbagai fase 

dalam kehidupan orang Balantak. Bahkan 

dalam situasi yang tidak langsung berlaku bagi 

roh, bantuan dukun diminta. Dalam kehidupan 

sehari-hari, sering terjadi pertengkaran hebat 

antara suami dan istri. Sering kali mereka 

begitu sakit hati sehingga mereka berdua 

memegang ujung sepotong rotan yang dipotong 

oleh orang ketiga, yang melaluinya mereka 

mengungkapkan perasaan mereka bahwa mere-

ka tidak ingin tahu apa pun tentang satu sama 

lain lagi, tidak ingin berbicara, tidak ingin 

berhubungan seksual satu sama lain; tidak lebih 

dari dua potong rotan dapat bertemu lagi, akan 

mereka saling mendekati. Setelah memotong-

nya salah satu dari mereka melemparkan 

potongannya ke timur, yang lain ke barat. Ini 

disebut mamantas asip. 

Kadang-kadang suami dan istri melakukan 

ini ketika mereka begitu sakit hati satu sama 

lain sehingga mereka tidak menganggap kata-

kata yang diucapkan pemimpin, tonggol, untuk 

memisahkan mereka dari satu sama lain, sudah 

cukup. 

Jika kedua orang yang telah saling 

mengingkari dengan cara ini ingin memulihkan 

ikatan di kemudian hari, hal ini tidak dapat 

terjadi tanpa usaha yang keras karena akibat 

buruknya akan tampak dengan kematian anak-

anak dan malapetaka lainnya. Untuk hal-hal 

seperti itu mereka membutuhkan dukun, mes-

kipun roh-roh tidak ada hubungannya dengan 

hal itu secara langsung. Dalam kasus seperti itu 

yang dimaksud adalah meniadakan pengaruh 

kata-kata yang diucapkan dengan sesuatu yang 

positif. Kemudian dukun memotong jambul 

ayam betina dan mengoleskan darahnya pada 

dahi orang-orang yang harus didamaikan satu 

sama lain. Ia melakukan hal yang sama dengan 

sepotong temulawak (songi). Sementara itu ia 

menceritakan mengapa ia melakukannya seper-

ti ini: hal ini berfungsi untuk mempertemukan 

kembali kedua orang ini. Beberapa saat setelah 

itu, keduanya menyembelih seekor babi agar 

kutukan sumpah yang mereka buat tidak me-

nimpa mereka, yang menyebabkan mereka 

menjadi sakit-sakitan. 

 

Sumawi 

Segala sesuatu yang telah dijelaskan sejauh 

ini berlaku untuk beberapa orang yang telah 

dipercayakan oleh dukun untuk mengurusinya. 

Sesekali mereka melakukan pekerjaan mereka 

atas nama seluruh klan, seluruh desa. Pesta 

pengorbanan besar yang menjamin kesejahte-

raan masyarakat desa disebut sumawi. Ini 

adalah nama tarian melingkar yang ditampilkan 

pada hari-hari raya tersebut setiap malam. Pada 

masa ketika Balantak masih sepenuhnya pagan, 

tarian ini hanya dapat ditampilkan pada pesta 

klan ini; itulah sebabnya nama tarian ini 

diterapkan pada seluruh upacara. Kemudian, 

ketika sebagian besar penduduk telah memeluk 

agama Kristen, mereka juga menarikannya 

pada kesempatan lain ketika pendeta asli gereja 

Kristen tidak melarangnya. Dr. Kaudern meli-

hat tarian ini ditampilkan di Sukon dan ia 

memberikan deskripsi berikut tentangnya: 

“Mereka menari sumawi, yang diikuti oleh 

laki-laki dan perempuan; seorang presenter 

atau pemimpin tari, lotu, memulai dengan 

sebuah lagu dan perlahan berputar ke arah 

matahari di sekitar tiang tengah di ruang dansa, 

dalam hal ini di sekitar batang pisang. Tak lama 

kemudian lebih banyak orang bergabung dan 

berdesakan bahu-membahu mereka perlahan 

berputar di sekitar tiang tengah dari kiri ke 



Alb. C. Kruyt 

 

kanan. Kecepatannya sangat sederhana: setiap 

orang melakukan dua langkah dengan setiap 

kaki dan pada langkah kedua bertumpu pada 

kaki kanan. Ketika fajar menyingsing, tarian ini 

digantikan oleh tarian lain, yang hanya 

dilakukan oleh gadis-gadis muda. Mereka 

menari dengan langkah cepat dalam lingkaran 

lebar dan jarak pendek satu sama lain. Setiap 

gadis memegang selendang atau kain di tang-

annya yang setengah terentang dan dengan 

langkah cepat mereka berputar di sepanjang 

lingkaran ke arah perjalanan matahari.” (I 

Celebes Obygder, jilid II, bab 2). 

Sebagai pelengkap dari sumawi, dapat dika-

takan bahwa para peserta saling berpegangan 

dengan cara mengaitkan jari-jari mereka. Sa-

yang, Kaudern tidak menyebutkan nama tarian 

para gadis; mungkin mosoiri, tarian yang dalam 

banyak hal menyerupai omosulen. Ketika 

orang-orang primitif memeluk agama Kristen, 

tarian-tarian suci terdahulu sering dinodai, 

seperti yang terjadi pada tarian-tarian di Sula-

wesi Tengah. Memang benar bahwa banyak 

terjadi amoralitas dalam pertunjukan tarian-

tarian tersebut; tetapi deskripsi yang diberikan 

oleh Dr. Kaudern tentang hal itu mungkin di-

besar-besarkan dan mungkin berasal dari guru-

guru Ambon dan Minahasa, yang menurut 

pengalaman saya suka menceritakan sesuatu 

dari sudut pandang mereka. 

Perayaan sumawi dirayakan secara tidak 

teratur dengan selang waktu antara lima sampai 

sepuluh tahun. Bila kehidupan berjalan tanpa 

peristiwa penting, butuh waktu lama sebelum 

mereka memutuskan untuk merayakannya 

karena biaya yang dikeluarkan sangat besar. 

Bila selama beberapa tahun jumlah anak yang 

lahir lebih sedikit dari biasanya, atau bila 

 
14 Dr. Kaudern memberi nama lantang untuk gubuk 

ini; lantang, Poso lunta, adalah kata yang mungkin 

terdapat di seluruh Sulawesi Tengah dan menunjukkan 

sebuah gubuk atau lantai tempat tinggal;. Di Balantak 

selama beberapa waktu lebih banyak orang 

meninggal sementara tidak ada penyakit 

menular sebagai penyebabnya; bila jumlah 

hewan piaraan bertambah sangat lambat; atau 

bila panen hanya menghasilkan sedikit buah 

selama beberapa tahun, maka pemimpin, 

tonggol, dan penduduk desa yang paling ter-

kemuka dan terkaya berkumpul dan berdiskusi 

apakah mereka tidak dapat mencoba untuk 

memperoleh lebih banyak kemakmuran bagi 

klan dengan mengadakan pesta sumawi. 

Namun, motif pesta semacam itu bisa juga 

sebaliknya: bila desa menikmati kemakmuran 

khusus selama dua atau tiga tahun, orang-orang 

mulai berpikir: "Tidakkah mungkin, bahwa 

pada waktunya kesengsaraan akan mengikuti 

kemakmuran ini?" Tak lama kemudian mun-

cullah pertanyaan untuk didiskusikan: “Bukan-

kah kita akan merayakan hari raya Sumawi 

untuk menjamin kesejahteraan dan menghin-

darkan kita dari malapetaka yang mena-

kutkan?” 

Masyarakat membutuhkan banyak persiap-

an untuk pesta tersebut sehingga memakan 

waktu sekitar satu bulan. Hewan kurban yang 

dibutuhkan harus dipastikan untuk masyarakat 

desa: satu orang akan mengurus dua ekor babi, 

satu orang lagi mengurus satu ekor, orang 

ketiga berjanji akan menyerahkan kambing-

kambingnya dan setiap keluarga harus memili-

ki cukup banyak ayam. Kemudian dibangunlah 

sebuah gubuk besar. Gubuk yang dibangun di 

Mantok pada pesta sumawi terakhir berukuran 

panjang empat puluh yard dan lebar dua puluh 

empat yard, menurut para pemimpin saat itu. 

Gubuk seperti itu disebut saroa.14 Bagian 

tengah lantai terbuat dari bambu, tetapi di 

sekeliling-nya telah diletakkan lorong lebar 

juga digunakan untuk gubuk yang dibangun anak laki-

laki di cabang-cabang pohon untuk melindungi diri 

dari nyamuk. 

https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/30
https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/30


Pengajian Balantak 

 162 

dari papan; lorong ini disebut sisiran. Di lantai 

ini para dukun dan murid-muridnya melakukan 

omo-sulen, tarian dukun dan di sini juga orang 

banyak bergerak mengikuti tarian sumawi yang 

dilakukan setiap malam hingga fajar menying-

sing. Di gubuk (saroa) ini semua orang ber-

kumpul untuk memanggil roh-roh (moliwaa) 

dan menari (omosulen, sumawi). Orang-orang 

tidak makan di situ; ini terjadi di dalam rumah, 

di bawah atap dan di udara terbuka. 

Ketika semuanya telah siap dan orang-orang 

berkumpul di saroa untuk pertama kalinya 

guna memulai pesta maka dilakukanlah mong-

osuka. Kemudian diambillah sebatang bambu 

kuning (timbo taring) yang besar. Bambu itu 

didirikan di tengah-tengah gubuk dan dihias 

dengan daun kelapa dan bunga. Batang ini 

disebut tunggul (Kaudern menyebutnya bu-

bungan; yang berarti balok atap). Pada waktu 

malam para dukun berkumpul di sekitar batang 

ini dan di sana segala macam roh menam-

pakkan diri di dalamnya, setelah itu mereka 

mulai menari di koridor kayu (omosulen). 

Setelah mereka melakukan ini selama beberapa 

saat, mereka kembali ke rumah mereka untuk 

makan. Tidak ada pengorbanan yang dilakukan 

untuk roh-roh di dekat batang tersebut. Hanya 

dikatakan bahwa pinang yang cukup harus 

selalu tersedia di sana. Namun ini bukan untuk 

para roh, tetapi untuk digunakan oleh para 

dukun. 

Setelah orang-orang selesai makan di 

rumah, mereka berkumpul lagi di gubuk untuk 

melakukan sumawi di bawah pimpinan lotu. 

Lotu adalah penyair-penyanyi. Ia mulai bernya-

nyi sambil mengatur tempo tarian yang 

dijelaskan sebelumnya, sementara ia perlahan-

lahan berjalan di atas koridor kayu (sisiran). 

Bait-bait yang ia nyanyikan diulang-ulang oleh 

para penari dalam segala macam modulasi. Ke-

mudian lotu memulai bait baru yang diulang-

ulang oleh kerumunan untuk beberapa saat. 

Dengan cara ini, tarian berlangsung sepanjang 

malam. Ketika tarian melingkar berlangsung 

dengan baik, lotu mundur ke tengah gubuk, 

tetapi ia terus memberikan bait-bait baru 

kepada kerumunan, segera setelah satu bait 

selesai. Membuat dan mendorong bait-bait ini 

disebut lumotu. Pada omosulen, gendang dan 

gong dipukul untuk menunjukkan ritme; ini 

tidak terjadi pada sumawi. 

Hal ini berlangsung selama enam malam: 

para dukun menari omosulen dan masyarakat 

menari sumawi. Hari ketujuh disebut libayan. 

Pada hari itu, orang-orang dari desa tetangga 

diundang sebagai tamu untuk datang ke pesta. 

Para pemimpin menyembelih tiga ekor babi. 

Dagingnya dibagi di antara keluarga-keluarga 

yang berbeda yang menyiapkannya untuk 

dihidangkan di hadapan para tamu pada jamuan 

makan besar. Pada malam hari, kegembiraan 

sangat tinggi karena semua tamu ikut serta 

dalam sumawi. Keesokan paginya, semua 

orang kembali ke tempat tinggalnya. Semen-

tara itu, penduduk desa melanjutkan pesta. Para 

dukun menerima penampakan mereka di 

batang bambu yang disebut sebagai 'tempat 

para dukun dan roh bertemu satu sama lain.' 

Kerumunan melanjutkan tarian malam mereka. 

Ketika hal ini berlangsung selama enam malam 

lagi, hari ketujuh disebut libayan lagi; kemu-

dian para tamu datang lagi dan babi disembelih 

untuk mereka. 

Setelah mereka melakukan libayan empat 

kali, para pemimpin sepakat untuk mengakhiri 

pesta. Hari di mana hal ini akan terjadi 

ditetapkan dan banyak tamu diundang untuk 

datang. Hari ini disebut balaki’na ‘hari besar.’ 

Pada malam hari besar, gubuk-gubuk kecil 

dibuat di sekitar gudang pesta (saroa) tempat 

hewan kurban dibawa bersama untuk dikor-

bankan; gubuk-gubuk kecil ini disebut balaidi; 

di sana hewan-hewan akan disembelih. Pada 

pesta sumawi terakhir di Mantok, dua belas 



Alb. C. Kruyt 

 

babi, dua puluh kambing dan sejumlah besar 

ayam disembelih pada hari terakhir pesta. 

Pada pagi hari terakhir, para dukun mening-

galkan saroa bersama orang banyak dan 

berjalan menuju gubuk-gubuk tempat hewan 

kurban diikat. Langkah khidmat ini disebut 

malaumo na balaidi ‘turun ke gubuk-gubuk.’ 

Kemudian para dukun menutupi kepala mereka 

dengan sehelai kain katun karena jika mereka 

tidak melakukannya, Pilogot mola, Tuhan 

surga yang tinggal di matahari akan ‘membelah 

perut mereka,’ Agaknya ini berarti mereka 

akan mengalami sakit perut yang parah. Pada 

hewan kurban, para dukun berbicara kepada 

roh-roh (moliwaa) dan mempersembahkan 

kepada masing-masing dari mereka hewan-

hewan yang telah dipisahkan untuk itu. Semua 

ini telah ditentukan sebelumnya. Ketika 

mereka siap, mereka mulai menyembelihnya. 

Darah hewan tidak digunakan dengan cara 

tertentu. Dagingnya kembali dibagi-bagikan di 

antara rumah-rumah peserta pesta yang 

penghuninya harus memasak daging untuk para 

tamu: setiap keluarga diberi sekelompok tamu 

untuk dirawat. Tidak sampai malam tiba se-

muanya siap dan jamuan besar pun dimulai. 

Pada akhirnya semua orang berkumpul di 

saroa dan tarian sumawi dilakukan untuk 

terakhir kalinya. 

Keesokan harinya pesta resmi berakhir dan 

para tamu kembali ke rumah. Namun, bagi para 

pemimpin pesta, hari itu masih merupakan hari 

yang sibuk. Upah perlu disiapkan untuk para 

dukun yang telah memberikan pelayanan mere-

ka di pesta tersebut. Upah ini disebut batarai 

bolian; upah ini terdiri dari piring, kain yang 

terbuat dari fuya, ayam dan beras sekam. Lotu 

menerima bagian yang sama dengan para 

pendeta. 

Dengan ini, sebagian besar hari berlalu dan 

pada malam hari tindakan terakhir pesta ber-

langsung, yaitu momusu’ burake ‘mengusir 

roh-roh.’ Untuk tujuan itu, para dukun ber-

kumpul di sekitar batang bambu dan meng-

habiskan waktu berbicara dengan roh-roh 

(moliwaa). Mereka memberi tahu para roh 

bahwa pesta yang diberikan untuk meng-

hormati mereka, kini telah berakhir dan bahwa 

mereka sekarang dapat kembali ke tempat 

tinggal mereka yang berbeda. 

Selama hari-hari raya, para dukun bebas 

bergerak: mereka boleh masuk dan keluar dari 

pondok pesta sesuka hati tanpa perlu meng-

ambil tindakan pencegahan apa pun kecuali 

menutup kepala saat malaumo na balaidi. 

Setelah beberapa hari, setelah mereka pulih 

dari kelelahan akibat pesta, pondok pesta di-

bongkar. Batang bambu dibuang begitu saja. 

Kayu dan penutup atap yang masih berguna 

digunakan untuk keperluan lain. Sisanya 

dibuang. 

 

References  

Adriani, N. 1900. Laolita i Sese nTaola: Het 

verhaal van Sese nTaola, oorspronkelijke 

tekst in de Bare'e-taal (Midden-Celebes). 

(Verhandelingen van het Bataviaasch Ge-

nootschap van Kunsten en Wetenschappen, 

51/2.) Batavia: Albrecht.  

Adriani, N. 1902. Verhaal van Sese nTaola: 

Inleiding en vertaling  (Verhandelingen van 

het Koninklijk Instituut voor Taal-, Land- en 

Volkenkunde van Nederlandsch-Indië, 55 

/1). Batavia: Albrecht.  

Adriani, N. 1928. Bare’e-Nederlandsch 

woordenboek, met Nederlandsch-Bare’e 

register. Leiden: E. J. Brill.  

Becking, Th. n.d. Nota van toelichtingen. Bel-

um dipublikasikan ms.  

Grimes, Charles E.; and Kenneth R. Maryott. 

1994. Named speech registers in Astro-

nesian languages. Language contact and 

change in the Austronesian world (Trends in 

Linguistics, Studies and Monographs 77), 

https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/article/view/31
https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/article/view/31
https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/article/view/31


Pengajian Balantak 

 164 

edited by Tom Dutton and Darrell T. Tryon, 

275-319. Berlin: Mouton de Gruyter.  

Hueting, Amon. 1921–1922. De Tobeloreezen 

in hun denken en doen. Bijdragen tot de 

Taal-, Land- en Volkenkunde van Neder-

landsch Indië 77(1):217–357, 78(1):137–

342.  

Kaudern, Walter. 1921. I Celebes Obygder. 2 

volumes. Stockholm: Bonniers.  

Kruyt, Alb. C. 1930. De To Loinang van den 

oostarm van Celebes. Bijdragen tot de Taal, 

Land- en Volkenkunde van Nederlandsch-

Indië 86:327–536.  

Kruyt, Alb. C. 1932. De pilogot der Banggaiers 

en hun priesters. Mensch en Maatschappij 

8:114–135.  

Kruyt, Alb. C. 1932. De zwarte kunst in den 

Banggaai-Archipel en in Balantak. Tijd-

schrift voor Indische Taal- , Land- en Volk-

enkunde 72:727–741.  

Kruyt, Alb. C. 1933. Van leven en sterven in 

Balantak (Oostarm van Celebes). Tijdschrift 

voor Indische Taal-, Land- en Volkenkunde 

73:57–95. 24  

Kruyt, Alb. C. 1934. De rijstbouw in Balantak 

(oostarm van Celebes). Tijdschrift voor 

Indische Taal-, Land- en Volkenkunde 74: 

123–139.  

Kruyt, Alb. C. 1931. De vorsten van Banggai. 

Koloniaal Tijdschrift 20:505–528, 605–624.  

Schwarz, J. A. Th. 1908. Tontemboansch-

Nederlandsch woordenboek, met Neder-

landsch-Tontemboansch register. Leiden: 

E. J. Brill. 

 

 

 


