Pengajian Balantak

Dr. ALB. C. KRUYT

Alb. C. Kruyt

ALB. C. KRUYT ““Balantaksche Studién” Tijdschrift voor Indische Taal-, Land- en Volkenkunde 1932 72: 328-90.

Bagian I: Beberapa keterangan tentang
Balantak dan penduduknya

Ringkasan wilayah

Semenanjung Sulawesi bagian timur ter-
kadang disamakan dengan jamur payung;
ujungnya berbentuk topi yang bertumpu pada
gagangnya. Di atas pegangan ini terletak ibu

! Saya telah menceritakan di sana-sini berbagai tradisi
mengenai penyebab pertengkaran antara Lalogani dan
Mapaang, kakak beradik, yang menyebabkan jatuhnya
Boalemo. Untuk ini dapat ditambahkan versi baru,
yang ada di antara penduduk Balantak. Rakyat
Mapaang makan ikan setiap hari karena majikan
mereka memiliki elang laut yang terbang ke laut setiap
hari dan menyediakan makanan bagi semua orang.
Suatu ketika beberapa orang Mapaang bertemu
dengan beberapa rakyat Lalogani. Yang pertama

kota subdivisi, Luwuk. Topi itu telah dibagi
menjadi bagian utara dan selatan. Di bagian
utara hiduplah masyarakat Saluan yang peng-
uasanya dahulu tinggal di Boalemo. Tempat ini
dihancurkan oleh kesatuan tentara masyarakat
Ternate, Banggai dan Gorontalo pada paruh
kedua abad sebelumnya (lihat artikel saya
“Kruyt, 1930: 340- 343).! Orang Saluan telah

bertanya kepada yang terakhir apa makanan schari-
hari mereka. Mereka menjawab: "Kacang polong".
Yang lainnya, yang berpesta makan ikan setiap hari,
menganggap hal ini sangat menggelikan sehingga
mereka menertawakan orang-orang Lalogani. Ketika
hal ini dilaporkan kepada Lalogani, ia menjadi sangat
marah dan mengutuk saudara perempuannya atas
segala hal yang buruk. Untuk membalas dendam,
Mapaang kemudian membawa musuh ke negara itu.


http://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Kruyt-Balantak.pdf

Pengajian Balantak

tersebar di sebagian besar wilayah timur
Sulawesi.

Bagian selatan topi jamur payung dihuni
oleh orang lain yang menyebut dirinya mian
(‘orang') Balantak dan menyebut bahasanya
dengan basa Balantak. Mereka tentu berkera-
bat dengan orang Saluan namun bahasa dan
adat istiadatnya sangat berbeda satu sama lain,
sehingga Balantak merupakan cabang masya-
rakat yang mandiri. Bahasa Saluan mengguna-
kan kata madi untuk negasi, bahasa Balantak
menggunakan kata sian (sien).

Negara ini terbagi menjadi dua distrik:
barat daya disebut Lamala, timur laut disebut
Balantak. Secara administratif kedua distrik ini
tidak merupakan satu kesatuan, namun masing-
masing dipimpin oleh kapitan laut di Luwuk
yang selanjutnya bertanggung jawab kepada
penguasa Banggai. Apabila dalam tulisan ini
dibicarakan tentang Balantak dan mian Balan-
tak maka yang dimaksud adalah seluruh wi-
layah sehingga kedua distrik tersebut diga-
bungkan, kecuali jika secara eksplisit dinya-
takan bahwa yang dimaksud adalah distrik

-y Zomingoocht o S b Ol Tang ialas -
’ : Seang =
_B Tarvy_—mtzfa A 2
/5:90 =
T2koe o O g
> Thla.
Yo = bee
f\ '/ C’ ‘_'_‘J_
- g Y =
L’Z’ﬂt’ami 43'33‘:”‘& Zteng A f;'
oo "o Tanalocoe ¢ STandsckh
TN PN .Z't‘en Grobdees v \
-:d[. - 7 ,/ q-laz Palasnpa .qdjpm C, —
S TR AN T P Lomiad a o L R £
T 2. aa; —= \ ' e
e ) . 4 Sosalanyg Talimea'}. .R:oe 1
= Bone sodakal Distr -Ba/'aar&é‘_zlk A
1 ale e =
=" 3 €24 o 7o 9
J .\:5'09 B Fynoenégean gk Zona. et
A Ny /Soe k L
2 ‘ff/".:zno BAREYL dang Seme g Donggo lalee
Lamada Py %
e S o . Tombose
N\ {‘fam‘cé 9
‘.Qb ~oul e
Ll Boracef-
Straat Y ety e
P&/z »n .7 ‘\_‘?:’.._-an_gkq.n W
) \ )
7 3afot
Sketsa peta Balantak
* desa yang ada; + desa-desa yang ditinggalkan; ... ... Jalan

128



Balantak atau desa dengan nama tersebut.
Nama Pokobondolong sering terdengar diguna-
kan sebagai pengganti Balantak. Ini adalah
nama yang diberikan masyarakat Ternate pada
wilayah tersebut; dikatakan berarti 'sangat ban-
yak orang'. Di antara kedua bagian Balantak
terdapat sedikit perbedaan dialek dalam baha-
sanya. Misalnya, di Lamala mereka sering
mengucapkan e, sedangkan di Pokobondolong
ada huruf a; mien untuk mian 'manusia'; sien
untuk sian ‘tidak’; laigen untuk laigan 'rumah’,
dll. Namun, dalam teka-teki yang saya minta
anak-anak sekolah Mantok (Lamala) tuliskan,
banyak yang menggunakan a sedangkan yang
lain menulis e. Beberapa kata juga berbeda.
Penyimpangan kecil seperti ini juga dapat dite-
mukan dalam moral dan adat istiadat.

Alb. C. Kruyt

Beberapa tahun yang lalu sebagian besar
masyarakat Balantak (berbahasa Sian) menga-
nut agama Kristen. Pada saat sensus diadakan
pada tahun 1930 terdapat 6.075 orang Kristen
dari total penduduk asli 11,189 (5801 di distrik
Balantak, 5388 di distrik Lamala). Orang-orang
yang ingin dibaptis terus melaporkan dari
penduduk kafir.

Penciptaan. Banjir dan penyebaran penduduk

Kisah-kisah mian Balantak tentang pencip-
taan dunia dan manusia sama fantastisnya
dengan kisah-kisah suku lain di daerah terse-
but. Berikut ini saya — selain catatan saya sen-
diri — memanfaatkan beberapa tradisi yang
dicatat oleh mantan administrator Becking
dalam “Nota van Toelichtingen” (Catatan Pen-

Sulawesi Timur Laut. Dari Kaudern 1921 jilid II.

= Y
m@@s

-

TELUK
TOMINI

Tanjung Api N

TANGKIANG

Tanah yang belum dijelajabi

-
AKI

TELUK TOLO

7.~ Kintom ™ Namlzo
Ay

0 5 1015w Km
[

Y
® Bualemo

NT

ooooo

/GGAAI

BANGKULU p

ﬁB()B()
o

RN AW,
o 0 [t
BOKANOARNA Q

° ¢ o
s » 9’



https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/article/view/130/139

Pengajian Balantak

jelasan) yang tidak diterbitkan dan disim-pan di
arsip Luwuk.

Sungguh luar biasa bahwa orang-orang di
sini di bagian timur Sulawesi membawa segala
sesuatunya kembali hingga terjadinya air bah.
Hal ini mungkin disebabkan oleh fakta bahwa
masyarakat di pulau-pulau dan semenanjung
kecil ini dikelilingi oleh laut. Di Boalemo, di
Kepulauan Banggai, dan di sini di Balantak
orang pertama selalu datang dari tempat lain
dengan menggunakan kotak atau proa. Mung-
kin cerita ini masih menyimpan fakta lama,
yaitu bahwa negara-negara tersebut pernah
dihuni oleh orang-orang yang datang dari luar
negeri.

Di Balantak diceritakan bahwa Pilogot
mola, Penguasa surga, menjatuhkan sebuah
kotak berbentuk proa dari cakrawala ke atas
rotan. Kotaknya diberi nama bengka-bengka’
dan rotannya jenis uwe wiwine ‘rotan betina’.
Di dalam kotak itu ada dua manusia telan-jang,
kakak beradik, dan di atas kotak itu duduk
seekor ayam betina dan seekor ayam jantan.
Kotak itu turun ke sebidang tanah bernama
Pinontuan, sebuah gunung satu kilometer di
sebelah utara desa Mantok. Laut surut dan
daratan menjadi semakin besar. Ada tiga pohon
yang tumbuh di tanah itu: kau dulupan, kau
bintonu, dan kau walanse.

Ketika daratan telah mencapai hamparan

2 Di kalangan masyarakat To Pu'u mboto, salah satu
bagian dari kelompok Toraja Timur, peti jenazah
disebut bangka, sebuah kata yang di masa lampau
pasti berarti "wadah" di sini.

3 Mantan Controleur Becking menyebut nama Pino-
tunuan dalam Memorandumnya dan juga menceri-
takan kisah yang menjelaskan mengapa tempat ini
disebut dengan nama itu, yang berarti "tempat pem-
bakaran". Yaitu, pasangan itu menebang kau bintonu,
salah satu dari tiga pohon yang disebutkan, untuk
membuat kano dari batangnya. Karena mereka belum
memiliki kapak, mereka harus membiarkan pohon itu
tumbang dengan menyalakan api di kakinya. Ketika

130

yang luas, kedua manusia keluar dari kotak dan
tinggal di tanah tersebut. Mereka sudah lama
tinggal di sana, tiga pohon telah tumbuh tinggi
dan ayam-ayam telah berkembang biak dengan
pesat namun pasangan tersebut tetap tidak
mempunyai keturunan. Hal ini disebabkan ka-
rena mereka tidak mengetahui bahwa untuk
tujuan tersebut mereka harus melakukan hu-
bungan seksual satu sama lain. Baru setelah
mereka berulang kali menyaksikan bagaimana
ayam-ayam bersanggama, barulah terpikir oleh
mereka bahwa mereka bisa mengikuti contoh
ini.

Rotan tempat kotak itu dijatuhkan mem-
bentuk jalan antara langit dan bumi. Jika
pasangan tersebut membutuhkan sesuatu, laki-
laki itu naik ke atas dan kemudian Tuhan surga
menyediakan segala yang mereka butuhkan.
Namun lama kelamaan mereka menanam sen-
diri berbagai macam tanaman dan ketika mere-
ka mampu mencukupi kebutuhannya sendiri,
persekutuan dengan surga melalui rotan pun
putus.

Kisah tentang bagaimana orang pertama
datang ke Balantak tidak diketahui secara
umum. Beberapa orang tidak dapat men-
jelaskan bagaimana mereka bisa sampai di
Pinuntuan;®> namun orang-orang pertama per-
nah tinggal di sana diketahui semua orang. Dan
mereka juga tahu namanya: laki-laki bernama

pohon itu tumbang, terbentuklah gundukan tanah,
sebuah bukit yang diberi nama Pinotunuan berda-
sarkan pembakaran pohon itu. Api juga digunakan
untuk melubangi pohon, setelah itu bagian yang
hangus dikikis dengan cangkang. Dari daun pohon itu,
yang menyebar ke mana-mana ketika tumbang, tum-
buhlah semua jenis pohon lainnya. Tidak seorang pun
informan saya yang mengetahui kisah ini. Tunu
memiliki arti "memanggang" dan tidak dapat digu-
nakan untuk membuat api di dekat dan di batang
pohon. Saya belum pernah mendengar nama lain se-
lain Pinuntuan.



Topulu* dan perempuan bernama Labololing.

Kemudian menyusul kisah banjir yang ada
dua versi. Yang pertama menunjukkan bahwa
malapetaka ini adalah akibat dari inses yang
dilakukan karena manusia pertama yang ber-
saudara hidup bersama sebagai pasangan suami
istri. Versi kedua mengatakan bahwa banjir
tersebut bertujuan untuk memusnahkan umat
manusia karena jumlahnya terlalu banyak. Ke-
dua cerita tersebut sepakat bahwa yang meng-
umumkan bencana tersebut adalah burung eng-
gang. Duduk di salah satu pohon yang telah
disebutkan, dia mengumumkan kepada orang-
orang:

“Dunia akan binasa, semua orang akan
mati, jadi jadikanlah dirimu seorang proa untuk
menyelamatkan dirimu sendiri.” Selain itu,
dalam salah satu versi diceritakan bahwa se-
orang lelaki memanjat pohon tempat burung itu
duduk; di sana dia menemukan seorang wanita
tua. Ini adalah Kele’, dewi bumi, yang tinggal
di dalam bumi, namun kini muncul dalam
wujud burung enggang untuk memper-ingat-
kan orang-orang terhadap bencana yang akan
datang. Kele’ ‘wanita’ mengawasi orang-
orang. Dalam cerita lain diceritakan bahwa ke-
tika kakak beradik itu mulai hidup sebagai
suami istri, hujan deras datang dan tanah ter-
belah. Warga terkejut dan tidak tahu harus
berbuat apa. Kemudian Kele’ mendatangi
mereka dan menyuruh mereka pergi ke hutan
dan menangkap seekor babi dan melempar-
kannya ke dalam celah tanah. Mereka melaku-
kannya dan bumi menutup dengan sendirinya
dan hujan pun berhenti.

Atas saran Kele', pasangan itu mengikatkan
tali rotan panjang ke pohon dan ujung lainnya
diikatkan ke perahu. Dia berjanji akan mengun-
jungi mereka sekali lagi tiga hari sebelum ban-

4 Di Peling Barat, ada mitos tentang duanga topulu
(duanga "kapal", topulu, sejenis moluska. Holothuria
edulis). Kapal ini kandas di Gunung Lipu Babasal saat

Alb. C. Kruyt

jir datang. Pada kunjungan kedua ini ia men-
ceritakan kepada mereka bahwa ketika rumah
mereka diguncang gempa, mereka harus naik
ke dalam kapal karena jika demikian maka
banjir akan datang keesokan harinya. Mereka
harus membawa makanan selama empat belas
hari. Banjir datang, kapal diangkat ke atas,
rotan diulurkan dan ketika air sudah tenggelam
kembali pasangan tersebut mendarat kembali di
Pinuntuan.

Kisah yang lain mengatakan bahwa bumi
ini penuh dengan manusia karena Tuhan surga
tidak membiarkan mereka mati. Ketika orang-
orang menjadi tua, mereka menanggalkan kulit
lama mereka dan melanjutkan hidup mereka
dengan peremajaan total. Akhirnya ada begitu
banyak orang di bumi sehingga mereka ber-
jalan di jalan masing-masing. Kemudian dewi
bumi datang dalam wujud burung enggang
untuk mengakhiri situasi yang tidak dapat di-
pertahankan ini. Dari seluruh penghuni bumi
hanya ada satu pasangan yang melekatkan ke-
yakinannya pada pengumuman burung bahwa
umat manusia akan dibinasakan. Pasangan ini
membuat sebuah proa yang melaluinya mereka
diselamatkan ketika banjir datang. Kapal itu
dibawa semakin tinggi mengikuti naiknya air
hingga mencapai kediaman Pilogot mola,
Penguasa surga. Dia menaruh udang di depan
pengunjungnya; tetapi orang-orang tidak mau
memakannya. Lalu dia memberi mereka pisang
dan mereka memakannya. Inilah sebabnya
mengapa orang-orang yang menghuni bumi
setelah itu tidak lagi membuang kulitnya seper-
ti udang dan terus hidup dalam keadaan dire-
majakan (menurut gambaran orang-orang ini),
melainkan mereka mati seperti pohon pisang
ketika tunas-tunas muda telah tumbuh di kaki-
nya. Dengan demikian, bahaya bahwa di

bumi masih tertutup laut. Dari kapal ini kemudian
muncul seorang wanita, yang menjadi pasangan manu-
sia pertama.



Pengajian Balantak

kemudian hari akan terjadi lagi ‘pembersihan’
orang dapat dihindarkan.

Pasangan yang selamat dari banjir ini
memiliki dua putri dan seorang putra. Orang
tua mereka khawatir tentang apa yang akan
terjadi jika saudara laki-laki dan perempuan
mereka menikah; tentu akan terjadi bencana
lagi. Untuk mencegah hal ini mereka memu-
tuskan untuk membawa anak-anak mereka ke
tempat lain. Mereka menyuruh putranya ting-
gal di gunung Tolimbang dekat desa Molino;
salah satu putrinya ditempatkan di gunung Ue
Batang dekat Eting; dan yang satu lagi
ditugaskan di gunung Siapa dekat Lalipoa
sebagai tempat tinggal.

Tidak butuh waktu lama hingga pasangan
ini dikaruniai tiga orang anak lagi, kali ini dua
putra dan satu putri. Ketika mereka sudah
dewasa, orang tuanya menitipkan putrinya ke
gunung Tolimbang tanpa memberitahukan
bahwa pemuda yang tinggal di sana adalah
kakaknya. Ketika kakak beradik bertemu,
mercka menikah dan tidak ada musibah yang
timbul dari pertunangan inses tersebut karena
mereka tidak mengetahui bahwa mereka adalah
kakak beradik. Hal serupa juga terjadi pada
kedua putranya yang dititipkan kepada saudara
perempuannya di Ue Batang dan Siapa.
Pasangan-pasangan ini menjadi nenek moyang
masyarakat di Lamala dan masyarakat desa
yang tinggal di sana masih menganggap nama
gunung tersebut sebagai tempat suci dimana
nenek moyang terus hidup sebagai roh, pilogot.
Setiap kali hendak melakukan sesuatu yang
penting, apalagi hendak melakukan perjalanan,
pilogot dipanggil dan diminta untuk mem-
berikan kesejahteraan dan membawa pulang
musafir tersebut dengan selamat.

Bagi penduduk distrik Balantak gunung
suci ini terletak di dekat bekas desa Gobee.
Tradisi orang-orang ini menunjukkan kores-
pondensi yang luar biasa dengan tradisi Lamala

132

yang dibicarakan oleh keturunan yang sama
dari kedua bagian orang sian. Pertama-tama,
nama tempat suku tersebut: Kau Totolu, ‘tiga
pohon’, mengingatkan pada tiga pohon yang
tumbuh di gunung suci Pinuntuan dekat
Mantok. Pasang-an pertama diturunkan di sana
dari surga dalam sebuah pot keramik besar
(tampayan) yang menandakan adanya penga-
ruh dari luar. Pasangan yang tinggal di Kau
Totolu ini memiliki seorang putra dan dua
putri. Anak laki-lakinya adalah anak yang
sangat ceria, sudah bisa ber-jalan ketika
usianya baru satu bulan. Ia meni-kah dengan
salah satu saudara perempuannya (di sini
tradisi tidak dijelaskan lebih lanjut diban-
dingkan di Lamala). Dalam waktu singkat
jumlah orang bertambah menjadi 300 orang
karena tidak ada satupun yang meninggal.
Namun melalui peningkatan pesat ini, banyak
orang yang bertengkar dan masing-masing
mengikuti jalannya masing-masing karena
tidak ada pemimpin yang dapat mengatakan
bagaimana seharusnya hal itu terjadi.

Untuk mengakhiri kekacauan ini, sebuah
dewan keluarga besar diadakan di mana
seorang pemimpin akan dipilih. Namun tak
sampai di situ dan malah memutuskan untuk
putus. Penduduknya membagi diri menjadi
empat bagian: satu tinggal di Kau Totolu
(Gobee); bagian lainnya menuju Pinotua, yang
terletak di antara Gobee dan desa Talima saat
ini; bagian ketiga pergi ke Tana Tuu ‘tanah
asli’, yang terletak di dekat Gobee di tepi laut;
dan kelompok terakhir pindah ke Dale-dale di
tepi laut, yang sekarang menjadi desa Balantak
(Dale-dale dikatakan berarti ‘wilayah sehat”).
Bagian terakhir ini cukup cepat mengasingkan
diri dari yang lain dan hal ini bukanlah suatu
kejutan besar karena penghuni pantai segera
mengembangkan karakter yang berbeda dari
penduduk asli dan proses ini dipercepat oleh
orang asing yang datang dan menetap di antara



mereka. Itulah sebabnya tiga bagian suku per-
tama menyebut dirinya mian Bense, sedangkan
masyarakat desa Balantak disebut mian Dale.
Yang terakhir tersebar di sepanjang pantai
sampai ke Teku, Pangkalaseang, Dondo dan
Raung. Sebagian mian Bense juga turun ke
bawah; bangunan utama mereka adalah Talima
dan Tongke di pesisir pantai (bense — menurut
Becking — berarti ‘desa induk’ atau ‘kum-
pulan rumah’). Namun, penyebaran anggota
suku tersebut tidak memberikan banyak man-
faat bagi tujuan yang telah dilakukan karena
jumlah orang bertambah lagi secepat sebelum-
nya karena mereka tidak mati; pertengkaran
adalah hal biasa. Mereka merampok istri satu
sama lain dan tidak ada yang berbuat adil. Lalu
datanglah air bah, sebagaimana telah dijelaskan
di atas, dan mengakhiri penyalahgunaan. Satu-
satunya orang yang selamat dari banjir hanya-
lah seorang ibu dengan dua orang anak, laki-
laki dan perempuan. Mereka tinggal di gunung
Singkul dekat Talima. Wanita ini bernama Si-
nongki; anak-anaknya menikah satu sama lain
dan mereka menjadi nenek moyang ras manu-
sia baru.

Jelas sekali terdapat banyak kebingungan
dan setidaknya ada dua tradisi yang tercampur
aduk, seperti yang sering terjadi di kalangan
masyarakat primitif. Tentu saja, pembagian
menjadi empat marga harus dilakukan setelah
air bah.

Penguasa Banggai

Di Lamala bahkan raja Banggai dikatakan
berasal dari Balantak. Mereka menceritakan:
setelah bumi dihuni kembali mereka pernah
mengadakan pesta persembahan besar-besaran
di desa suku Pinuntuan (sumawi). Roh yang
marah (mena) ditimbulkan oleh bunyi gender-

5 Laolita i Sese nTaola, disunting oleh Dr. N. Adriani.

Teks dalam Verhandelingen van het Bataviaasch
Genootschap van Kunsten en Wetenschappen bagian

Alb. C. Kruyt

ang dan gong yang ditabuh pada tarian dukun
(omosulen). Raksasa ini berkepala sembilan
dan memakan semua orang di desa kecuali satu
wanita yang berhasil menyembunyikan dirinya
di salah satu genderang.

Lalu pada suatu ketika datanglah seorang
laki-laki bernama Mata u Eo. Dia sangat ter-
kejut karena tidak ada satu jiwa pun yang dapat
ditemukan di seluruh desa. Jadi dia menabuh
salah satu genderang dengan asumsi bahwa
orang-orang di sekitarnya akan dengar suara
tersebut. Namun terdengar suara dari dalam
genderang: “Jangan lakukan itu karena itu
menyakitiku!” Setelah itu wanita itu muncul.
Dia menceritakan apa yang terjadi dan memin-
ta Mata u Eo untuk jangan menabuh genderang,
karena mena akan datang lagi. Namun orang
asing itu terus menabuh genderang dan tidak
butuh waktu lama sampai roh berkepala sem-
bilan itu keluar. Dalam serangannya Mata u Eo
memenggal salah satu kepalanya namun raksa-
sa itu tidak berhenti. Dalam setiap serang-an
dia kehilangan satu kepalanya hingga mati.
Kemudian orang asing itu menikahi wanita itu,
dan melahirkan seorang anak laki-laki melalui
dia yang diberi nama Sembelengon (sembe-
lengon adalah sebutan untuk ‘tembuni' dalam
bahasa Banggai).

Dalam cerita ini kita langsung mengenal
kisah Sese nTaola di kalangan masyarakat Poso
Toraja.> Cerita ini mengandung berbagai ciri
yang mencirikannya sebagai mitos matahari.
Hal ini semakin diperkuat dengan nama pah-
lawan dalam cerita Balantak; mereka tidak tahu
apa arti namanya, tapi eo adalah ‘matahari’
dalam bahasa Bare’e (ilio dalam bahasa Balan-
tak) dan mata u eo adalah piringan mata-hari.
Bahwa di sini kita berurusan dengan matahari
akan tampak dari hal berikut juga. Sembe-

51, bagian ke-2; pengantar dan terjemahan dalam idem
bagian 55, bagian pertama.


https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/article/view/31

Pengajian Balantak

lengon menjadi penguasa Banggai. Suatu keti-
ka dia pergi ke ladang bersama istrinya dan
meninggalkan putranya di bawah perawat-an
perawat. Dia menginstruksikannya: “Pasti-kan
anak laki-laki itu tidak memasukkan tang-
annya ke dalam tong air di sana.” Tong ini
penuh dengan ‘air emas’. Suatu ketika, ketika
perawat tidak menyadarinya, anak laki-laki ter-
sebut memasukkan tangannya ke dalam tong
tersebut dan tangannya ditutupi dengan lapisan
emas. Perawat itu berusaha mengelapnya na-
mun air emas itu semakin merambat ke leng-an
dan tubuh anak Sembelengon itu dan akhir-nya
seluruh tubuhnya tertutupi air emas itu dan ia
telah menjadi bongkahan emas.

Sembelengon sangat berduka atas kehi-
langan putranya sehingga tidak ingin lagi men-
jadi penguasa. Sekarang semua orang mencari
seorang raja tetapi tidak berjalan baik dengan
salah satu dari mereka yang ditunjuk. Dalam
keputusasaannya, rakyat akhirnya mengangkat
kucing yang berkeliaran di istana kerajaan itu
sebagai penguasa. Kemudian rakyat memohon
agar Sembelengon bersedia menjadi raja lagi.
Dia menerima hal ini dengan syarat bahwa
mereka akan merawat putranya dengan baik,
yang telah menjadi sebongkah emas, dan
bahwa mereka akan memberinya kehormatan
yang diperlukan. Ini terjadi: emas itu dibung-
kus dengan kain katun merah dan dihormati
sebagai balakat (berkat Bah. Melayu), 'ber-
manfaat." Dalam laporan yang saya berikan
tentang “Para Pangeran Banggai” di Koloni-
aal Tijdschrift, masih ada tradisi lain tentang
balakat tersebut Boneaka dapat ditemukan.

Salah satu saudara laki-laki Sembelengon
bernama Lubange; dia dikatakan tinggal di
Balantak.

¢ Klan Bense tampaknya meluas lebih jauh ke Barat
daripada yang dapat disimpulkan dari tradisi. Kecuali
jika gelar tersebut berarti bahwa Pau di Mantok

134

Para pemimpin negara

Para pemimpin mian Balantak berasal dari
luar negeri. Di Lamala mereka masih bisa
bercerita bahwa seorang kapitan laut dari
Banggai, bernama Saribulan, datang ke Mantok
untuk menikah. Putranya Pomali dimakamkan
di sana. Keturunan orang asing inilah yang
menjadi pemimpin, tonggol. Dahulu tonggol
ada di Mantok, Kalimbang, Molino, Sualangen
Bolobak. Belakangan ketiganya mendapat
gelar pau basal ‘anak si besar’, dalam artian
‘basal kecil’, sebutan yang lazim bagi para
pemimpin terkemuka di kepulauan Banggai
(baik kata pau maupun basal adalah Banggai).
Jadi mereka mempunyai: pau basal na tano
Bense ‘pau basal negeri Bense’ di Mantok;®
pau basal na lipu sambira ‘pau basal dari
separuh desa,” di Molino; dan pau basal
Sualang di tempat bernama sama.

Di bagian timur negeri ini juga terdapat
pemimpin-pemimpin yang berasal dari luar
negeri yang terlihat dari nama-nama yang
menunjukkan bahwa mereka beragama Islam
sehingga tidak berasal dari Banggai. Mitos-
mitos lama dikaitkan dengan kedatangan
mereka. Demikian pula mereka menceritakan
bahwa sangaji dari desa Balantak dan pe-
dalaman adalah keturunan Sukurunan tertentu,
seorang laki-laki yang turun dari kayangan di
antara Batu Biring yang sekarang. Sukurunan
ini, kata Becking, pasti mempunyai karunia
subur dan melahirkan anak karena ia mem-
punyai seorang putra dan seorang putri tanpa
menikah, bernama Adam dan Latima, yang
kemudian menikah dan mempunyai sembilan
orang anak. Dari anak-anak tersebut diketahui:
Sowoali, pemimpin pertama; Tutu Sapma
adalah bolian (dukun); Mohammad yang ketu-
runannya memeluk Islam; Aru Malulu mena-

memiliki kekuasaan atas klan Bense, yang tinggal di
Timur negara tersebut.



nam pohon-pohon; Bagina Ali melakukan
pekerjaan berat; Sawalina menjadi pemimpin
kedua; dan Aajawali menjadi pemimpin ketiga.

Penghormatan untuk raja Banggai

Sejak dulu orang-orang mengakui pengua-
sa Banggai sebagai junjungan mereka. Hal ini
terbukti dengan sendirinya bagi mian Balantak,
“karena dia mempunyai hubungan keluarga
dengan kita.” Di sebelah timur negeri itu
sangaji di desa Balantak yang mungkin segera
memeluk Islam atau yang sudah menjadi orang
asing menjadi Muslim, menjadi wakilnya. Di
wilayah barat, yang penduduknya tidak punya
usaha di tepi laut, penguasa menunjuk orang
asing sebagai sangaji di Lombak. Ketika peng-
uasa mempertimbangkan waktunya telah tiba
untuk membayar upeti (ruru), ia mengirim
kapitan laut ke daratan Sulawesi. Dia melamar
masing-masing sangaji dari Balantak dan Lom-
bak dan mereka pada gilirannya mengirim
seseorang ke tonggol di pedalaman untuk
memberitahukan kepadanya bahwa upeti harus
dikumpulkan. Dalam perjalanan mereka ke
pedalaman, para pembawa pesan menggunakan
sebatang bambu yang mereka tiup sebagai
terompet. Objek seperti ini disebut popuukon.
Ketika penduduk yang tinggal tersebar men-
dengar suara ini mereka tahu ada sesuatu yang
harus dilakukan dan mereka harus mencari
jalan menuju pemimpinnya.

Atas nama penguasa, tonggol diberitahu
berapa pikul 7 lilin dan berapa pikul beras
sekam yang diharapkan diterima oleh penguasa
negara dari wilayah ini. Tonggo/ membagi jum-
lah tersebut kepada keluarga-keluarga sehingga
setiap orang mengetahui berapa banyak yang
harus dibawanya. Keluarga-keluarga tersebut
dibagi menjadi beberapa kelompok sesuai
dengan jumlah laki-laki yang mampu yang
dihitung oleh setiap keluarga. Mereka yang ter-
diri dari beberapa laki-laki berbadan sehat

Alb. C. Kruyt

disebut bababu, mereka yang memiliki sedikit
sunduki. Yang pertama harus membayar lebih
dari yang kedua. Rasionya diberikan sebagai
lima dan tiga. Bagi Lamala, pajak lilin lebah
sebesar satu pikul dan atas beras sekam 300
usoki. Usoki adalah takaran yang dibuat dari
pelepah daun sagu yang berbentuk keranjang
pembawa (basung). Sebuah usoki berisi enam
gantang; gantang adalah takaran yang terbuat
dari sejenis bambu berukuran besar; panjang-
nya satu meter dan dapat menampung sekitar
satu setengah hingga dua kilogram beras.
Sebuah keranjang pembawa (basung) dihitung
berisi dua wusoki atau dua belas gantang.
Besaran tersebut kemudian disebut satu out-
tuan. Oleh karena itu, pajak beras total berjum-
lah tidak sedikit, yaitu sekitar 3.150 kilogram
atau lima puluh pikul.

Warga desa membawa segala sesuatunya
kepada pemimpinnya, lalu dibawa ke sangaji di
Lombak dan Balantak. Ketika semuanya sudah
siap, tiga proa dipasang; setiap desa atau lebih
tepatnya komunitas harus menyediakan satu
pendayung. Seringkali sangaji pergi dan mem-
bawa upeti kepada Banggai sendiri. Jika dia
tidak dapat pergi, dia meminta salah satu pau
basal untuk menggantikannya. Ketika ada
sesuatu yang istimewa untuk dibicarakan di ibu
kota, satu atau lebih pemimpin Balantak juga
ikut serta. Setibanya di ibu kota, pertama-tama
mereka menginap di rumah jougugu, kemudian
di rumah panabela atau hukum tua, dan ter-
akhir di rumah kapitan laut, yang di bawah
bimbingannya upeti dibawa ke kediaman peng-
uasa. Hal ini baru terjadi sekitar tiga hari
setelah mereka tiba di Banggai.

Begitu pula dalam hal terjadi kematian
pada keluarga penguasa, kapitan laut menye-
berang ke Balantak untuk melakukan pemak-
saan. Selain itu kain dibagikan kepada masya-
rakat; seolah-olah beras itu dijual, namun ke-
nyataannya beras yang diminta dua kali lebih



Pengajian Balantak

banyak dibandingkan harga kainnya; hal ter-
akhir ini dilambangkan dengan kata Melayu
tulungan ‘bantuan’.

Pemimpin mereka sendiri, pau basal dan
tonggol, mengambil sebagian kecil dari upeti
dan membayar sendiri. Selanjutnya, setiap
anggota masyarakat desa, baik laki-laki mau-
pun perempuan, bekerja di ladangnya satu hari
pada tahun padi. Ketika mereka mengadili
suatu perkara, mereka menerima sebagian dari
denda yang dijatuhkan; ini disebut wuduraa.
Pemimpin juga dibantu oleh masyarakat ketika
rumahnya didirikan dan ketika ada musibah
atau kematian yang menimpa keluarganya,
mereka memberikan bantuan dengan cara yang
berbeda-beda. Mereka mengklaim bahwa tidak
ada budak dari bangsanya sendiri. Seorang
mian Balantak tidak akan pernah dijual dan
mereka tidak pernah membiarkannya sampai
sejauh itu sehingga seseorang harus dijual ke-
pada orang asing karena hutangnya. Mereka
memang datang dan menjual mian Sea-sea dari
Pulau Peling di negeri ini; namun mereka tidak
disebut 'budak’, meskipun mereka tahu kata itu,
ata. Mereka menyebut yang dibeli sebagai
'anak’, dan mereka dimasukkan ke dalam ke-
luarga sepenuhnya. Harga satu orang diberikan
kepadaku enam puluh real atau enam puluh
piring tembaga (dulang).

Kehidupan penduduk yang tersebar

Pada sketsa peta yang dibuat oleh koman-
dan patroli yang pertama kali mengamati
negara tersebut setelah pendudukan oleh peme-
rintah, seseorang membaca banyak nama-nama
'desa’. Beberapa orang tua mengatakan kepada
saya bahwa pada masa itu tidak ada pem-

7 Mereka dapat menceritakan satu pertikaian internal,
yaitu antara penduduk Mantok dan penduduk Basama.
Apa penyebab perang itu, mereka tidak dapat lagi
menceritakannya; pastilah itu pertengkaran antara para
Kepala Suku (tonggol) kedua tempat itu. Kedua pihak

136

bicaraan tentang desa, yaitu koleksi rumah. Di
tempat tinggal pau basal atau tonggol, berdiri
sekitar tiga sampai enam rumah, namun
selebihnya masyarakat tinggal bertebaran di
ladang mereka secara kekeluargaan. Jadi kita
harus berbicara tentang komunitas desa yang
menye-but diri mereka sesuai dengan tempat
tinggal pemimpinnya. Dan lebih jauh lagi,
setiap lahan mempunyai namanya masing-
masing. Batas-batas wilayah masyarakat desa
tersebut ditentukan dengan jelas oleh sungai-
sungai, punggung gunung dan ciri-ciri tanah
lainnya. Di dalam batas-batas tersebut para
anggota marga dapat dengan leluasa menata
lahannya, tetapi di luar batas tersebut hanya
dengan izin dari pemimpin dan tetua masya-
rakat yang memiliki lahan tersebut.

Penghidupan yang tersebar ini menurut
kesaksian masyarakat sendiri menjadi alasan
mengapa mereka harus sangat menderita dari
bajak laut Tobelo. Orang-orang ini memasuki
negara tersebut dan membunuh serta meram-
pok orang-orang tanpa ada pihak yang mem-
perhatikan hal tersebut. Mereka dapat memberi
tahu Anda bagaimana orang-orang Viking ini
menembak dengan busur dan anak panah dan
mungkin inilah satu-satunya alasan mereka
menjadi akrab dengan senjata ini. Mereka tahu
namanya bokasan (bukan bakasan), tapi saya
belum menemukan apa pun yang menunjukkan
bahwa pada zaman dahulu pun mereka meng-
gunakan busur dan anak panah. Mereka bahkan
tidak mengetahuinya sebagai mainan anak-
anak. Menurut pengakuan mereka, mian
Balantak tidak pernah ber-perang melawan
bangsa lain selain masyarakat Tobelo.’

Baru setelah Pemerintah Hindia Belanda

terbiasa bertemu di suatu tempat yang masih disebut
Asa'an, yaitu tempat mengasah pedang karena di sana
terdapat batu tempat mengasah pedang sebelum
menyerang. Perang ini berlangsung selama tiga tahun
dan berakhir dengan tewasnya Umporon, fonggol



datang dan membereskan segala sesuatunya,
barulah muncul desa-desa yang sebenarnya,
awalnya di pegunungan. Lambat laun mereka
datang dan menetap di pesisir pantai. Nama-
nama seperti Molin, Mantok, Binutik, Eting
yang dulunya ditempatkan di pedalaman, kini
bisa kita temukan di pesisir pantai. Mantok
sudah menyatu dengan Sobol. Kalimbang
masih terpecah belah: separuh penduduknya
tinggal di pantai, separuhnya lagi tinggal di
pegunungan. Kedua bagian tersebut terlalu
kecil untuk membenarkan pendirian sebuah se-
kolah sehingga orang-orang ini, yang dulu-nya
mempunyai sekolah sendiri, kini tidak mem-
punyai sekolah lagi. Dalam jangka pan-jang,
wilayah pedalaman akan berkurang penduduk-
nya dan masyarakat hanya akan ter-konsentrasi
di pesisir pantai.

Membangun rumah

Karena penduduknya tidak mempunyai
rumabh tetap di 'desa’, namun menetap di tempat
mereka mempunyai ladang, dan karena ladang-
ladang akibat tanaman berlebih itu diletakkan
di lahan yang berbeda setiap tahunnya, men-
dirikan rumah baru adalah sebuah pekerjaan
yang kembali hampir setiap tahun untuk mian
Balantak. Jika seseorang mendirikan sebuah
rumah, pertama-tama dia harus meyakinkan
dirinya sendiri apakah tempat yang dia ingin-
kan itu baik dan tidak ada kejahatan yang ter-
sembunyi di dalamnya karena tempat itu akan
terungkap di kemudian hari. Untuk memasti-
kannya, dia menancapkan sebatang kayu ke
dalam tanah yang telah dia bersihkan dari
rumput liar dan semak belukar agar dapat mulai
membangun. Dia menyapa tongkat itu sebagai
berikut: “Jika aku mati di tempat ini, aku akan
bermimpi malam ini; jika aku tidak mati di sini,
aku tidak akan bermimpi.” Lalu ia mengikatkan

Basama.

Alb. C. Kruyt

sebatang rotan pada pergelangan kaki kirinya;
Dia melakukan ini, katanya, agar jiwanya
(santuu) tidak keluar dari tubuhnya dan meng-
embara karena segala sesuatu yang dialami dan
dilihat oleh jiwanya akan diimpikan oleh
tuannya. Permintaan tanda ini disebut monotol.

Ia diperbolehkan tidak boleh menarik kaki-
nya ke atas karena ketakutan pada malam itu
(ini disebut pongkodi). Jika hal ini menimpa-
nya, maka ia harus mencari tempat lain untuk
membangun rumahnya. Tongkat yang ditanam
di tempat itu tidak dicabut sampai rumah itu
didirikan.

Jika malam berlalu tanpa mimpi, dia meng-
umpulkan kayu yang diperlukan. Untuk rumah-
nya tidak diperkenankan menggunakan kayu
dari pohon yang dililitkan oleh tanaman me-
rambat dan liana karena dengan demikian mak-
hluk halus (din) akan selalu menyebabkan
orang yang menghuni rumah tersebut sakit.
Pohon-pohon yang tumbangnya terhalang oleh
liana dan pohon-pohon lainnya juga dibiarkan
tidak dimanfaatkan. Tidak ada pengorbanan
yang dilakukan terhadap pohon-pohon yang
ingin ditebang oleh masyarakat untuk mem-
bangun rumah mereka karena semua pohon
yang mereka anggap memiliki sesuatu yang
istimewa tidak tersentuh.

Ketika kayu yang diperlukan telah dikum-
pulkan mereka mulai mendirikan rumah. Per-
tama-tama digali lubang untuk tiang tengah,
bongunan. Di dalam lubang ini mereka mele-
takkan bungkusan kecil berisi sisa-sisa timah
dan tembaga serta sedikit lilin lebah. Tidak ada
yang bisa memberi tahu saya mengapa hal-hal
khusus ini dimasukkan ke dalamnya. Logam
sering digunakan untuk meningkatkan kekuat-
an vital manusia secara ajaib dan untuk me-
nangkal pengaruh buruk. Timah dapat dimak-
sudkan untuk membuat rumah menjadi ‘berat’,



Pengajian Balantak

yakni menjadikannya kokoh. Lilin biasanya
digunakan untuk 'menempelkan' sesuatu, baik
untuk menempelkan jiwa penghuninya pada
rumah agar tidak hilang, atau (dan ini lebih
mungkin) untuk memiliki bagian-bagiannya
rumah itu saling menempel dan membuat
rumah itu kokoh.

Masyarakat belum terbiasa saling mem-
bantu dalam mendirikan rumah, mungkin
karena letak rumah mereka yang berjauhan.
Namun terkadang mereka mempekerjakan
seseorang yang ahli dalam membangun rumah
dan mem-berikan bimbingan terhadap berbagai
pekerjaan teman serumah. Orang tersebut me-
nerima hadiah dua ikat beras sehari. Rumah-
rumah tua terdiri dari satu ruangan besar. Balok
atap diletakkan timur-barat. Tangga, ancar,
batang pohon dengan jumlah lekukan ganjil
terletak di sisi timur atau barat dan selalu di
sampingnya sehingga dekat dengan sisi pan-
jang rumah. Di sisi itu, sepanjang keseluruh-
annya, mereka mempunyai serambi lebar dan
di ujung lainnya ditempatkan perapian. Di
serambi, yang diberi nama kotakaan, para tamu
diterima dan di sana-lah berlangsung perbin-
cangan rumah tangga. Lantai sisa rumah lebih
tinggi dari pada teras. Di sana orang bisa mene-
mukan ruang tamu dan ruang tidur keluarga.
Tidak ada tembok antara kotakaan dan ulu,
sebutan untuk bagian yang ditinggikan. Ruang
ini bahkan tidak dibagi lagi pada malam hari
dengan menggunakan tikar atau kain fuya;
anak-anak kecil tidur di belakang rumah ber-
sama orang tuanya; yang lebih besar lebih
mengarah ke pintu. Hanya di rumah-rumah
besar kadang-kadang orang membangun sebu-
ah ruangan tetap yang disebut olis, tetapi tidak
digunakan untuk tidur; melainkan berfungsi
sebagai tempat meletakkan piring persembahan
untuk roh-roh rumah tangga dan untuk me-
nyimpan segala macam barang.

Ruang di sekeliling perapian, rapu, disebut

138

U.
{  suncunan .
% Ancar
[ Z Kotakaan \%
rapu (tangss)
B. O bongunan T,
ULU
S

suncunan. Mereka hanya tinggal di sana untuk
memasak dan menghangatkan diri di dekat api
pada malam yang dingin. Mereka makan di u/u
saat tidak ada tamu. Lantai dasarnya selalu ter-
buat dari bambu pering pipih, yang kemudian
dibelah menjadi bilah-bilah; dindingnya ter-
buat dari tangkai daun sagu (kumbaal; dinding-
nya disebut bombong). Pintunya, omporon,
terbuat dari bahan yang sama. Seringkali
langit-langit, parawawo, dipasang di dalam
rumah. Rumah-rumah berbentuk seperti ini
tidak dibuat lagi kecuali sebagai gubuk-gubuk
di ladang. Di mana-mana di desa-desa kita
dapat melihat rumah-rumah bergaya Minahasa
di antara mereka yang menganut agama Kris-
ten, sedangkan masyarakat Islam lebih me-
nyukai rumah-rumah Bugis yang lebih tertutup.

Ketika perapian dibuat, ruang yang dise-
diakan untuk itu ditutupi dengan daun bu ‘ese,
setelah itu dituangkan tanah di atasnya; jumlah
keranjang yang mereka gunakan tidak dihitung.
Ini adalah hal terakhir yang mereka lakukan
terhadap rumah itu karena pada malam hari
berikutnya terjadi kebakaran di perapian dan
keluarga tersebut menetap di rumah baru.
Apinya tidak boleh dibawa dari tempat tinggal
lain tetapi harus dibuat baru. Mereka mengeta-
hui berbagai cara membuat api. Api dibuat dari
percikan api dari batu api dan baja mengenai
sedikit rabuk enau (baru), disebut kaluli. Batu
api dan baja longinode Bambusa (kambangan)
dengan sepotong mangkuk porselen disebut



ramping. Pembuatan api dengan gergaji yang
menggunakan jenis bambu yang sama pada
bagian atas dan bawah disebut mongkokor.
Untuk bor api mereka menggunakan kayu saro,
baik untuk porosnya maupun untuk perapian
yang dibor. Ini disebut momiol.

Jika itu adalah rumah biasa yang mereka
tinggali, tidak ada perayaan yang akan diada-
kan. Namun jika diresmikan rumah yang lebih
besar seperti rumah orang yang lebih kaya, ban-
yak anggota keluarga diundang untuk datang
dan membantu membawakan harta benda dan
makanan yang disisihkan untuk makan, karena
semuanya harus dibawa ke dalam rumah
sebagai satu kesatuan, setelah itu makan dila-
kukan. Pada kesempatan ini juga dibawakan
piring persembahan untuk para roh rumah
tangga. Sebagian darah ayam yang disembelih
untuk santapan itu dioleskan pada seluruh
balok rumah agar kokoh.

Perabotan juga ditempatkan di dalam
rumah. Selain bantal (fangonan) yang diisi
dengan daun pisang kering atau sutra jagung,
dan alas tidur (ampas), perabotannya sebagian
besar terdiri dari kuali tanah (kuren) serta
peralatan makan dan keranjang lainnya. Dari

Alb. C. Kruyt

yang terakhir, mereka punya cukup banyak.
Yang paling banyak digunakan adalah basung,
keranjang berbentuk kerucut terpotong, terbuat
dari pelepah daun sagu; itu dibawa dengan
sepasang tali pengikat di atas bahu di bagian
belakang. Mereka memilikinya dalam berbagai
ukuran. W. Kaudern memberikan gambaran-
nya dengan gambar dalam bukunya I Celebes
Obygder, volume II, hal. 263. Dari hiasan
benang hitam (mungkin pakis panjat yang oleh
orang Poso disebut paka) yang dilihatnya di
belakang salah satu keranjang, ia merasa
melihat sisa cara lain dalam memasang tali
pengikat seperti yang masih biasa terjadi di
Mongondow. Kemungkinan besar ini adalah
ekspresi rasa artistik; di Poso sering juga dise-
diakan keranjang yang sama yang disebut baso
dengan paka ini dan rotan berwarna merah
dengan hiasannya. Keranjang lainnya adalah
tauale, keranjang persegi pendek yang terbuat
dari rotan; yang satu ini bisa dibuat lebih besar
dengan meletakkan alas hujan (tindung) di
dalamnya sehingga ruang muatnya menjadi
lebih besar. Karandang adalah keranjang besar
yang terbuat dari rotan; kai adalah Poso kayu,
keranjang pembawa yang terbuat dari rotan

Ransel. No 1, 3 dan 4. Dari Lamala. No 2 dari Mongondow. No 1 dan 3 untuk wanita. No 2 dan 4 untuk manusia.
Pinggir nomor 5 di puncak keranjang putri di Lamala. A disebut belonkot, b disebut mankayawi, ¢ disebut
baludakan. Seluruh pinggir disebut buritna. (Gambar Kaudern 1921: 263)




Pengajian Balantak

dengan bagian bawah dan tiga sisi. Dengan
menempatkan pelepah daun sagu seseorang
dapat memberikan ukuran yang sangat besar
pada alat pembawa ini. Keranjang ini hanya
digunakan oleh pria. Buntong adalah keranjang
yang rangkanya dilapisi sabut kelapa. Doson
terdiri dari tiang-tiang bambu yang dihubung-
kan satu sama lain dengan menggunakan rotan
berbentuk bubu ikan. Ini terutama digunakan
untuk menyampaikan damar. Semua keranjang
ini dibawa di punggung.

Untuk keperluan di sekitar rumah, mereka
mempunyai keranjang yang lebih kecil seperti
ponang yang terbuat dari rotan; dan keranjang
bertutup untuk menyimpan beras sekam seperti
kaile yang terbuat dari kulit kayu Maranta
dikotoma.

Pencurian dan keadilannya

Salah satu akibat dari penghidupan pendu-
duk yang tersebar adalah bahwa sebelumnya
wilayah kekuasaan pemimpin (pau basal, tong-
gol) tidak banyak digunakan. Karena mercka
tidak banyak berhubungan satu sama lain,
kejahatan tidak banyak terjadi. Pelanggaran
yang lebih kecil diselesaikan satu sama lain.
Hal ini termasuk, pertama, pencurian, yang ke-
betulan tidak terlalu sering terjadi menurut
kesaksian masyarakat. Aturannya adalah ketika
seseorang mencuri sesuatu dan pencurinya
tertangkap, dia harus mengembalikan dua kali
lipat nilai barang yang dicurinya. Kalau misal-
nya ada yang mengambil parang orang lain
maka dia harus mengembalikannya dan tambah
lagi parang lainnya. Apa yang ditambahkan
pada apa yang dicuri disebut obulus.

Mencuri beras diperlakukan dengan cara
yang sama. Jika yang dicuri hanya beberapa
tandan saja maka jumlahnya untuk obulus yang
diminta tidak sama melainkan lebih sedikit.
Seolah-olah mereka memaafkan mengambil
sedikit beras dan tidak menganggapnya buruk.

140

Hal ini tentu ada kaitannya dengan adat istiadat
yang ada di Kepulauan Banggai dan di banyak
tempat di Sulawesi bahwa seseorang yang
melintasi ladang atau perkebunan kelapa bebas
mengambil gabah, ketimun dan kelapa itu un-
tuk menghilangkan rasa sakitnya, rasa lapar-
nya, asalkan ia tidak mengambil terlalu banyak
sehingga itu menjadikan beban untuk dibawa
pulang. Oleh karena itu, pengambilan beberapa
tandan dihukum lebih berat, bukan dengan
obulus tetapi dengan hukuman denda (mota-
ro’): empat piring, delapan meter kain katun
balasu, satu kain, dan satu ayam betina. Apa
yang dicuri harus dikembalikan. Ayam tersebut
disembelih untuk mendamaikan dewi padi,
burake'na pae, yang jika tidak maka akan
membuat pemilik padi sakit karena marah atas
apa yang telah dicuri dari padinya. Untuk itu
darah ayam diusapkan pada dahi orang yang
dirampok dan keluarganya (mangarara’i).

Jika pencuri tidak mampu membayar
denda yang dikenakan, keluarganya memban-
tunya. Jika mereka tidak sanggup atau mau
maka dibicarakan dengan pemimpinnya, tong-
gol. Seringkali dia membantu membayar denda
dan membujuk orang yang dirugikan agar puas
dengan denda yang lebih rendah. Beberapa
orang meyakinkan saya bahwa tidak ada mian
Balantak yang pernah dijual karena utangnya
seperti disebutkan di atas. Jika pelakunya tidak
mampu membayar, seringkali mereka mem-
buang seluruh persoalannya untuk dituntun
kemudian kepada anak atau cucunya.

Jika seseorang dituduh melakukan pen-
curian dan dia menyangkal telah melakukannya
maka hal itu menjadi tuntutan hukum.
Seringkali diakhiri dengan diadakannya sidang
demi cobaan dan ini hanya dapat diperintahkan
dan diatur oleh pemimpin.

Untuk mengadakan sidang demi cobaan
seluruh anggota masyarakat desa berkumpul di
suatu tempat yang dalam di sungai. “Pilogot di



atas sana, yang telah menciptakan manusia dan
telah mengukir sifat-sifatnya, memandang
kami rendah (sisiron). Pilogot di sini, yang
membawa manusia dan menghukum mereka,
lihatlah (/elengea’on) kepada kami.” Demi-
kianlah kata-kata pembuka yang digunakan
untuk memanggil para dewa. Kemudian mere-
ka diberitahu siapa yang menuduh siapa atas
apa dan intervensi mereka dilakukan untuk
menunjukkan siapa yang benar. Setelah itu,
jago terpilih untuk setiap belah pihak yang akan
menyelam ke dalam air; sambil melakukan hal
itu, dia memegang sebatang tongkat yang
ditanam di dasar. Pada kesempatan seperti itu
selalu ada banyak kemeriahan dan ketegangan.
Mereka percaya bahwa orang yang menyelam
ke bawah demi dia yang salah tidak akan
mampu bertahan lama karena menekan hidung
dan mulutnya.

Jadi mereka yang terlibat dalam perkara itu
tidak mengajukan diri ke pengadilan dengan
cara menyelam (mengkakiop) tetapi mereka
menyewa orang untuk itu yang mereka tahu
'bernafas panjang'. Gaji yang mereka terima
hanya berupa beberapa piring atau tiga meter
kain katun kualitas rendah (balasu). Apabila
terdakwa dinyatakan bersalah dengan cara
demikian maka ia harus membayar denda yang
telah dikenakan atas tindak pidana yang ditu-
uhkan kepadanya. Jika ternyata penuduh salah
menuduh pihak lain maka ia didenda karena itu,
motaro'. Kadang-kadang telah disepakati sebe-
lumnya oleh kedua belah pihak berapa jumlah
masing-masing pihak yang akan membayar
jika pihak lain ternyata benar. Pembuatan
perjanjian seperti ini disebut batangka.

Selain tes menyelam mereka juga akrab
dengan mensingkom besi; di sini terdakwa
harus memegang sebatang besi menyala. Jika
telapak tangan tidak mengalami luka bakar
maka terdakwa dianggap tidak bersalah. Peng-
hakiman Tuhan lainnya seperti melemparkan

Alb. C. Kruyt

tombak, memasukkan tangan ke dalam air
mendidih dan sejenisnya tidak diketahui. Unt-
uk membuktikan bahwa mereka tidak bersalah,
mereka segera mengucapkan kutukan atas diri
mereka sendiri yang akan terjadi jika mereka
bersalah. Mereka tidak punya nama untuk ini.
Ungkapan tetap yang digunakan untuk hal ini
adalah: “Langit dan bumi dapat meremukkan
aku sampai mati di antara keduanya jika aku
melakukannya.”

Biasanya mereka tidak tahu siapa yang
mengambil sesuatu. Mereka mencoba menen-
tukannya dengan meramal, momulos. Khusus-
nya momulos na ikiran 'meramal dengan
keranjang penampi beras' digunakan untuk ini.
Seutas tali diikatkan pada tepi penampi
sedangkan ujung lainnya dipegang oleh si pen-
anya (perantara). Dia bertanya apakah A meng-
ambil properti yang hilang. Jika penampi tidak
bergerak, penyelidikan dilanjutkan: “Mungkin-
kah B yang melakukannya?” Dalam setiap
pertanyaan disebutkan nama seseorang yang
telah mencuri sesuatu sebelumnya atau yang
mereka anggap mampu melakukannya karena
satu dan lain hal. Pada titik tertentu, penampi
itu terangkat dan mengetuk-ngetuk lantai keti-
ka nama tertentu disebutkan, yang gerakannya
diulangi beberapa kali. Ini bukti bahwa orang
yang disebutkan memang pelakunya. Perantara
harus memegang erat tali tersebut karena
menurut keterangan yang diberikan, penampi
terkadang terbang liar dan membentur salah
satu orang di sekitar (bukan yang disebutkan).

Salah satu cara untuk membuat pencuri
tidak senang adalah mongoloolung. Untuk itu
mereka membutuhkan seseorang yang mema-
hami seni tersebut. Dalam pekerjaannya, prak-
tisi menggunakan mangkuk yang diisi air
sampai penuh; dia menutupinya dengan kain
katun putih dan memanggil jiwa pencuri itu.
Tidak lama setelah itu, kata mereka, ada mata
manusia yang terlihat di permukaan air; jika



Pengajian Balantak

terletak di dekat dinding kanan mangkuk,
pencurinya ada di lingkungan itu; jika mereka
melihatnya di sisi kiri mangkuk, dia tinggal
lebih jauh. Jika mereka tidak ingin membuat
pencurinya sedih, si penyihir menaburkan
kapur pada matanya. Jika setelah satu atau dua
hari mereka bertemu dengan seseorang yang
matanya sakit, dia dituduh telah mengambil apa
yang hilang. Jika pesulap menusukkan jarum
ke mata yang muncul di permukaan air, pen-
curinya akan menjadi buta permanen.

Jika seseorang terluka dalam suatu kece-
lakaan maka dia harus diberikan tiga ekor ayam
dan seekor anjing: ayam tersebut dikorbankan
kepada dewa-dewa domestik (pololo') dan
makhluk halus lainnya (mangawauwau) untuk
memohon perlindungan kepada mereka sehing-
ga lukanya dapat segera sembuh. Anjing dibu-
nuh dalam rangka mampepas, yaitu meniada-
kan akibat pengaruh yang bekerja secara magis
(dalam hal ini: menyuruh anjing tersebut ‘di-
ambil’). Bahwa seseorang melukai sesamanya
bukanlah suatu kesengajaan atau ketidakseng-
ajaan, melainkan akibat suatu keharusan yang
ditimbulkan oleh pelepasan kekuatan magis.
Selain itu, orang yang melukai tersebut harus
merawat orang yang terluka tersebut dan
memberinya obat-obatan hingga ia sembuh.

Jika terjadi pembunuhan, biaya pemakam-
an ditanggung secara merata oleh si pembunuh
dan keluarga orang yang meninggal.

Mempersiapkan fuya

Di masa lalu, mian Balantak hanya meng-
andalkan sumber daya mereka sendiri untuk
menyediakan rumah, perabotan dan pakaian.
Yang terakhir dulunya terbuat dari kulit kayu
yang dipukul. Memukul fuya disebut momo-

8 Dr. W. KAUDERN, vang dalam karyanya yang lebih
sering dikutip, II, hal. 260-261 menceritakan sesuatu
tentang pemukulan fuya di Balantak, juga menye-
butkan tiga pohon, tetapi tidak menyebutkan

142

nutu’. Papan pemukul yang kedua sisinya
ditopang oleh sebatang batang pisang atau
balok kayu disebut taanan. Pemukulan itu ada-
lah pekerjaan perempuan. Di sini kita bisa
membicarakan masa lalu karena mereka tidak
melakukan hal ini lagi kecuali mungkin di
sana-sini di tempat-tempat terpencil.

Kulit dari pohon-pohon ini digunakan
untuk fuya: gonggolon, torop, dan ua atau ree.®
Kulit bagian luarnya dikikis dengan parang,
setelah itu kulit kayunya dimasukkan ke dalam
air untuk difermentasi untuk kemudian dipu-
kul. Saat memukul, seorang wanita duduk di
depan rak dengan kaki terentang dan menonjol
di bawahnya. Pertama kulit pohon dipukul
hingga lembut dengan tongkat kayu bundar
berlekuk yang disebut popool atau pansali.
Kemudian dikerjakan dengan palu batu yang
telah diberi alur memanjang agar serat-serat
kulit pohon yang lemah tidak terkoyak satu
sama lain. Hampir di semua tempat di Sulawesi
dimana persiapan fuya belum hilang dari
ingatan, palu batu ini digunakan dan di mana-
mana disebut ike, di samping nama deskriptif
lainnya (Kaudern memberikan gambar pansa-
sali dan ike dalam bukunya, hal. 102, jilid II,
hal. 262). Di Balantak masyarakat pernah
membeli palu tersebut, namun mereka tidak
tahu dari siapa atau dari mana asalnya.

Jumlahnya tidak banyak di negara ini sehingga
para perempuan saling meminjamnya.

Setelah kulit pohon dipukul menjadi
potongan-potongan lebar, kulit kayu tersebut
dikeringkan. Untuk membuat kain fleksibel, itu
diremas dan kembali dikerjakan dengan palu.
Tidak ada satu pun pohon yang disebutkan
yang ditanam; mereka tumbuh di hutan. Fuya
yang mereka dapatkan dari masing-masingnya

gonggolan; di sisi lain, ia mencantumkan ree dan ua,
yang ia sebut wowua, mungkin disalahpahami dari kau
ua, sebagai dua pohon yang berbeda.


https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/30
https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/30
https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/30
https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/30

berbeda-beda kehalusannya. Penutup kepala
dibuat dari jenis yang terbaik; jenis yang lebih
kasar digunakan untuk jaket (badu; jaket
wanita adalah bakata), sarung (baakan), cawat
(ara’) dan selimut (puman). Fuya umumnya
disebut baakan, seperti rok wanita yang terbuat
dari bahan tersebut.

Ketika semua pekerjaan di ladang telah
selesai dan bulir padi mulai bertunas, seorang
perempuan duduk menyiapkan bahan pakaian-
nya. Ketika padi sudah matang, dia membiar-
kan pekerjaannya beristirahat dan menukar
palu pemukulnya dengan pisau pemotong padi.

Penempaan

Kata orang, mereka sudah mengenal seni
menempa, umutu’ (bandingkan momonutu’
yang berarti ‘menabuh fuya’; Bahasa Bare’e:
tutu, Bahasa Jawa, Melayu, futuk ‘meng-
hentak’) sejak dulu. Mungkin saja mereka
mempelajari seni ini dari orang lain, namun
ingatan tentang hal itu telah hilang. Seni ini
tidak lebih dari menempa parang, pedang,
ujung tombak dan sejenisnya. Di Mantok tidak
ada pandai besi, kata mereka, tapi ada di
Binutik dan Kalibambang. Pandai besi, pande,
memasang sepasang alat tiupnya, busaan
(pistonnya pombusa), di sebuah gubuk yang
diberi nama tutukan. Disana kita juga bisa
menemukan landasannya, tandasan. Mereka
tidak mengetahui oven sebenarnya dengan
batu-batu yang didirikan, seperti yang dite-
mukan di antara misalnya, Toraja Timur. Api
arang dibuat melalui penggalian kecil di dalam
tanah di depan sepasang alat tiup, yang dibuang
ke dalam pipa dari batu atau tanah liat yang
dipanggang, yang disebut soongan. Api dihem-
buskan oleh udara yang ditekan oleh sepasang
alat penghembus melalui soongan. Api terbuka
tempat besi dipanaskan disebut pontunuan.

Sepasang ububan terdiri dari dua tabung
yang terbuat dari bambu jenis berat; piston

Alb. C. Kruyt

yang bergerak ke atas dan ke bawah di dalam-
nya adalah dua balok kayu bundar yang pelek-
nya ditempelkan banyak potongan kapasl2.
Potongan-potongan ini membiarkan udara
lewat ketika piston diangkat tetapi menutupnya
ketika piston diturunkan. Untuk perkakasnya
pandai besi mempunyai palu, ponutuk, dan
sepasang penjepitnya, asip. Ketika seseorang
meminta bantuan tukang besi, mereka harus
menyediakan arang dan menghadiahinya deng-
an beras. Sejak bulir padi muncul hingga akhir
panen, pemalsuan tidak diperbolehkan. Tidak
ada upacara yang diadakan di bengkel. Tidak
ada satupun kegunaan besi sebagai obat atau
ketakutan akan kekuatan misteriusnya yang
pernah terdengar di telinga saya.

Memburu

Di masa lalu, masyarakat Balantak hanya
mengandalkan sumber daya mereka sendiri
untuk memenuhi kebutuhan hidup mereka.
Dalam ingatan saya, makanan utama mereka
adalah nasi. Saya tidak akan berbicara di sini
tentang budidaya padi dan bahan makanan
lainnya. Saya akan menyampaikan kepada
pembaca beberapa hal tentang hal itu dalam
jurnal ini, dalam artikel saya “De Rijstbouw in
Balantak” (Pertanian Padi di Balantak). Saya
hanya menyebutkan di sini bahwa mian Balan-

tak belum pernah mengetahui seni menyadap
tuak dari Arenga sacharifera. Hal ini menun-
jukkan bahwa orang-orang tersebut telah lama
menjalani kehidupan yang terisolasi.

Dalam keadaan normal, orang-orang ini
hanya menikmati daging jika berburu dan
memancing menghasilkan sesuatu. Hewan pe-
liharaan (ayam, babi, anjing, kucing dan kemu-
dian kambing) hanya disembelih pada acara-
acara khusus (hari raya kurban). Perburuan
banyak dilakukan. Berburu disebut lumako,
yang dalam bahasa Sulawesi lainnya berarti
‘berjalan’. Masyarakatnya berburu dengan an-


https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Kruyt-1934-Balantak-sawah.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Kruyt-1934-Balantak-sawah.pdf

Pengajian Balantak

jing, aute’ (informan saya belum pernah men-
dengar kata yang umum digunakan di Sulawesi
untuk ‘anjing’, asu). Dulu harga anjing tidak
mahal: untuk satu kain mereka mendapat
seekor anjing; terkadang anjing yang telah
membuktikan keberaniannya berharga dua
kain.

Ketika orang membeli seekor anjing,
tanda-tanda yang terdapat pada tubuh hewan
tersebut akan terlihat; mereka berpikir bahwa
mereka dapat menyimpulkan dari sini apakah
ia berani dan apakah tuannya akan mendapat
banyak manfaat darinya. Anjing yang paling
berani dikatakan adalah mereka yang memiliki
dua puting di kulit penisnya. Sama halnya jika
semua puting susu anjing tidak saling berha-
dapan secara berpasangan, namun membentuk
garis zig-zag saat terhubung satu sama lain, ini
merupakan tanda keberanian. Jika semua
puting susu berdiri saling berhadapan secara
berpasangan kecuali satu pasang, anjing ter-
sebut disebut aute’ kauri ‘anjing kiri’: anjing
tersebut tidak akan menangkap banyak hewan
liar. Tanda-tanda selain posisi puting susu tidak
diperhatikan. Mereka juga menceritakan bahwa
di masa lalu musang palem, yang di sini disebut
aute’ alas ‘anjing hutan’, digunakan sebagai
anjing pemburu. Ada cerita tentang seorang
pria yang menemukan seekor anak musang dan
membesarkannya. Ketika sudah dewasa, dia
membawanya saat dia pergi berburu dan tak
lama kemudian hewan itu menjadi pemimpin
dari semua anjing. Setiap kali pemiliknya pergi
berburu, musang tersebut menangkap sesuatu
dan lebih dari sekali dia sendiri yang mem-
bunuh hewan liar tersebut. Suatu ketika tuan-
nya sakit dan hewan itu melolong sehingga
mereka akan membawanya dalam pengejaran.
Tapi pria itu tidak bisa bangun. Kemudian
hewan itu menjadi marah, menggigit leher
pemiliknya dan membunuhnya.

Jika seseorang mempunyai beberapa

144

anjing, selalu ada satu dalam kelompok yang
mendahului yang lain dan menginspirasi
mereka melalui teladannya. Anjing seperti itu
adalah 'pendahulu' zanaas. Ia mendapat makan-
an yang sama dengan anjing lainnya, namun
pemiliknya membedakannya dengan hewan
lainnya. Konon fanaas tersebut tidak meng-
gonggong pada hewan liar, namun langsung
menerkam mangsanya. Ketika hewan yang
telah memberikan begitu banyak manfaat bagi
pemiliknya mati, ia tidak hanya ditempatkan di
bawah tanah seperti bangkai anjing lainnya
tetapi pemiliknya terlebih dahulu membung-
kusnya dengan kain katun.

Ketika salah satu anggota keluarga pergi
berburu, teman serumah lainnya tidak perlu
memerhatikan hal-hal tertentu agar tidak me-
rusak keberuntungan pemburu, seperti yang
terjadi di tempat lain. Mimpi sering kali men-
jadi perhatian: jika seseorang melihat sesuatu
dalam tidurnya yang menandakan kesialan, ia
tidak akan keluar pada hari itu. Jika dalam
mimpi ia membawa mayat ke kuburan, atau
membawa buah kolondion dari hutan; jika
dalam mimpi ia menyentuh buah dada wanita,
atau ia membelah pohon sagu untuk diambil
sarinya, atau ia membelah kelapa untuk dima-
kan dagingnya, maka sedapat mungkin laki-
laki itu akan keluar sebagai berikut: pagi hari,
karena mimpinya memberitahunya bahwa dia
akan beruntung. Namun jika ia bermimpi ber-
kelahi dengan seseorang dan kalah, anjing-
anjing itu akan takut pada babi dan tidak mau
menyerang. Ketika dalam mimpiku, aku
melihat seikat kelapa tergeletak di tanah dan
aku tidak ingin membawanya; atau saya
bermimpi meminta sesuatu kepada seseorang,
tetapi orang tersebut menolak memberikan apa
yang diminta, maka lebih baik tinggal di rumah
saja karena dalam hal ini saya tidak akan
menangkap binatang buas apa pun. Begitu pula
bila seseorang bermimpi membawa beban



suatu barang, misalnya labu atau mentimun,
dan dirasa terlalu berat dan sebagiannya
tergeletak di jalan.

Jika seseorang di rumah menjadi marah
kepada seekor anjing sebelum dia mening-
galkan rumah dan mengutuk anjing tersebut,
misalnya dengan mengatakan: “Semoga babi
mencabik-cabikmu!” Ia harus menunda niatnya
untuk pergi berburu hingga keesokan harinya
karena jika ia segera pergi maka kutukannya
akan terpenuhi. Seekor anjing tidak boleh di-
beri jamur payung (tambata) atau kacang
polong sebagai makanannya karena melalui hal
tersebut ia akan kehilangan keberaniannya. Hal
yang sama akan terjadi jika dipukul dengan
sendok.

Saat pemburu sedang dalam perjalanan, ia
memperhatikan suara burung tontongo. Jika dia
mendengarnya, dia segera kembali karena jika
dia terus berjalan dan bertemu dengan babi
salah satu anjingnya akan mati, atau jika tidak
terjadi pemburu akan terluka. Kalau burung itu
terdengar bunyinya pada malam hari, di dekat
tempat pemanggangan daging hasil buruan
maka sebaiknya ia keluar keesokan harinya
karena dengan demikian ia beruntung.

Jika pemburu telah berkeliaran, mengha-
biskan sebagian besar waktunya di hutan belan-
tara tanpa bertemu babi, tidak ada yang lain
selain kembali ke rumah dan mencoba lagi
keesokan harinya. Jika hal seperti itu terjadi
beberapa kali berturut-turut, jelas baginya
bahwa karena satu dan lain hal, roh pohon,
bela, marah padanya; dia kemudian harus me-
nenangkan mereka dengan persembahan enam
ekor ayam. Persembahan ini dibawa ke lokasi
rumah. Mian Balantak tidak tahu apa-apa
tentang bahasa pemburu.

Kekecewaan selama pengejaran memberi-

% Saya akan berbagi beberapa informasi tentang ata
dan mottombing dalam esai saya "Dunia roh orang

Alb. C. Kruyt

kan pemburu perasaan bahwa ia bergantung
pada kekuatan tak kasat mata, yang tidak
condong ke arahnya, dalam hal ini roh pohon,
yang disebut bela. Kata ini juga berarti 'teman'
dan untuk menjaga roh-roh ini, mereka mem-
bawakan persembahan kepada mereka. Dari
waktu ke waktu persembahan tersebut dibawa
ke dalam hutan dan pada akhirnya mereka
kembali ke rumah dan tidak pergi berburu
sampai keesokan harinya. Untuk persembahan
ini, sebuah piring diletakkan di atas tanah dan
di atasnya diletakkan patung yang sangat
sederhana yang tidak lebih dari sepotong ben-
tang, di satu sisinya telah dipotong muka dan
profilnya. Patung kayu ini disebut ata 'budak’
dan mewakili personifikasi pemburu itu sendiri
atau roh pendampingnya (pololo'). Kain yang
terbuat dari tekstur aneh diletakkan di atas
patung itu. Kain seperti itu disebut motombing
dan mewakili personifikasi manusia atau
penggantinya.’ Kemudian pemburu memanggil
bela, menawarkan mereka sirih pinang dan
meminta mereka untuk memberikan banyak
kemakmuran dalam perburuan. Di akhir
upacara sederhana ini ia mengubur patung
tersebut di dalam tanah dan membawa piring
serta kainnya kembali ke rumabh.

Pemburu bercerita banyak tentang orang-
orang yang tinggal di hutan; mereka semacam
biadab. Seorang dukun (bolian) yang banyak
berburu mengaku memiliki penampilan yang
sama dengan mian Balantak, namun tubuhnya
sangat berbulu. Pemburu hanya mendengar
suara mereka, ketika mereka membiarkan tang-
isan mereka bergema di pegunungan. Orang-
orang menyebutnya mentailobo dan mereka
takut terhadapnya. Suatu ketika, kata mereka,
seorang pemburu yang pergi keluar sendirian
ditemukan tewas di hutan, tubuhnya dipenuhi

Balantak" di majalah ini.



Pengajian Balantak

goresan. Ini adalah pekerjaan mentailobo. Saya
menemukan sebuah benda yang sangat mirip
dengan gigi ular piton di antara benda-benda
yang berperan dalam ibadah umum kafir dan
telah diserahkan oleh orang-orang tersebut
yang telah memutuskan untuk menjadi ‘Kristen
sejati’; mereka memberitahuku bahwa ini
adalah gigi mentailobo yang ditemukan di
hutan.

Seringkali seorang pemburu hanya men-
jauh selama satu hari dan kembali ke rumahnya
lagi menjelang malam. Jika dia bermalam di
padang gurun, dia membangun untuk dirinya
sendiri sebuah gubuk kecil yang diberi nama
sa’u. Dalam mendirikannya tidak ada aturan
apa pun yang diperhatikan di hutan.

Ketika babi telah disembelih, si pemburu
meletakkan penutup kepala dan parangnya
pada hewan tersebut dan berkata: “Saya mem-
beli hewan ini dari pemilik hewan tersebut.” Ini
disebut mancambongi (mungkin Bare’e man-
cumbani, lihat karya Adriani Bare’e-Neder-
landsch Woordenboek s.v. ‘sumba’). Setelah
itu ia mengikat kembali penutup kepala di
kepalanya dan memasukkan parang ke dalam

sarungnya. Jika pemburu sendirian (tidak
termasuk anak kecil yang sering menemani-
nya), ia membawa pulang hasil rampasannya di
punggungnya. Jika mereka adalah dua orang
dewasa, mereka membawa hewan tersebut di
antara mereka dengan digantung di sebuah
tiang. Sesampainya di rumah (atau masuk ke
dalam gubuk), babi tersebut dikeluarkan isi
perutnya lalu dibaringkan di atas api untuk
menghanguskan bulunya. Sementara si pem-
buru membalikkan binatang itu dari satu sisi ke
sisi yang lain, dia berkata: “Di sini aku meng-
hanguskan babi dan orang tuanya, saudara-
saudaranya dan anak-anaknya, aku menghang-
uskan mereka semua di sini.” Jika hewan
tersebut telah dibakar dan dikikis, bagian
punggung hewan tersebut dipotong menjadi

146

persegi dan paru-paru serta hatinya dikeluar-
kan. Sebagian daging dimasak dalam panci,
sebagian lagi dipanggang di atas api di rak.
Setelah semuanya matang, sepotong hati dipo-
tong kecil-kecil: sembilan potong diletak-kan
di bagian depan balok potong, datalan, enam di
belakang, dan tiga di atasnya. Kemu-dian si
pemburu memanggil roh pepohonan, bela, dan
mengundang mereka untuk datang dan makan
dan untuk itu dia meminta mereka untuk
memberinya babi yang lebih besar lagi saat dia
pergi berburu di lain waktu. Ini disebut moki-
parawai atau mokitarai. Baru setelah mem-
bawa sesaji ini mereka bisa menikmati daging
liar.

Saat memakan daging, sejumlah larangan
harus dipatuhi. Salah satunya, tidak boleh
berjalan sambil makan hasil tangkapan karena
nanti akan didatangi luka bernanah parah,
tamu. Daging babi tidak boleh disajikan di atas
piring, melainkan selalu disajikan dalam
nampan yang terbuat dari pelepah daun sagu
atau dari batok kelapa. Dagingnya tidak boleh
dimasak bersama apa pun selain garam.
Larangan menggunakan piring didasarkan pada
hal ini: segala jenis makanan ada di piring.
Semua ini adalah doso, artinya melanggar
larangan ini akan mengakibatkan seseorang
tidak beruntung dalam perburuan beberapa kali
berikutnya.

Ketika beberapa orang pergi berburu
bersama, salah satunya adalah pemimpinnya,
tanaas. Pada pembagian hasil tangkapan,
mereka yang membawa anjing menerima lebih
banyak hasil tangkapan dibandingkan anggota
kelompok yang ikut tanpa anjing. Setiap orang
yang memintanya diberi sebagian hasil tang-
kapannya; bagian seperti itu disebut posora.
Hanya dagu (asi), sirloin (buku bolo’an) dan
potongan putingnya yang tidak boleh diberikan
kepada orang lain tetapi dagingnya harus
dimakan oleh pemburu dan keluarganya. Tu-


https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/10/S-Pamona.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/10/S-Pamona.pdf

lang rahangnya digantung di dekat api terbuka
seperti semacam piala (awalnya mungkin untuk
memikat lebih banyak hewan liar). Dalam
pengejaran mereka menggunakan tombak
berburu; bilahnya dilengkapi dengan duri.
Senjata semacam itu diberi nama durukan atau
kalait (bandingkan bahasa Melayu kait); jika
ada duri di kedua sisinya disebut zibat. Bilah
tombak ini diikatkan pada batangnya dengan
menggunakan tali yang kuat namun dapat
dilepas dengan mudah. Saat bilahnya didorong
ke dalam tubuh hewan, bilahnya terlepas dari
batangnya; yang terakhir menangkap pohon
dan mencegah hewan itu berlari.

Senjata kedua yang sering digunakan
adalah sumpitan, soput. Seperti di daerah lain
di Sulawesi, ini dibuat dari dua sambungan
bambusa longinode yang sama lebarnya dan
sekat-sekatnya telah dipotong. Ini dimasukkan
ke dalam tabung bambu yang lebih lebar
dengan panjang sekitar dua meter yang sekat-
nya telah ditembus dan dibuat sejajar dengan
dinding. Anak panahnya terbuat dari kayu
palem yang sangat mirip dengan pinang dan
diberi nama salampangana ‘pinang palsu’.
Anak panah tersebut disebut anak soput; ujung
anak panah dipotong setengahnya sehingga
putus dan tertinggal di badan. Di negara lain,
duri telah dipotong; ini disebut belebelemeng.
Anak panah ini disimpan di dalam wadah
bambu, yang disebut pisolo (Kaudern menye-
butnya kades—Ilebih tepatnya kadees—tetapi
ini adalah tempat penyimpanan tembakau).
Ujung anak panahnya diberi racun yang dibuat
dari getah gonggolon, pohon yang kulit
pohonnya sama dengan yang mereka pukul
hingga menjadi fuya.

Berkenaan dengan racun ini, di sini saya
salin uraian yang diberikan oleh Tuan Becking
tentang persiapannya dalam bukunya yang
berjudul “Nota van Inlichtingen” (Catatan
Informasi):

Alb. C. Kruyt

“Anak-anak panah itu selalu diracuni
dengan getah pohon spuk (getah gonggolon).
Racunnya disebut upas dan dihasilkan dengan
membuat sayatan pada kulit pohon yang
mengeluarkan getah berwarna putih susu.
Dengan memasak getahnya akan menggumpal
dan kemudian menghasilkan semacam gutta-
percha, yang dioleskan ke ujung anak panah.
Sebelum dilakukan, getahnya terlebih dahulu
dicampur dengan darah ulat hitam yang disebut
ular kayu, yang di sini disebut kungkumie.
Racunnya sangat aktif dan mematikan. Ketika
seseorang terluka ia mengalami demam yang
parah, tubuhnya menjadi hitam dan dalam
beberapa jam kehidupan berlalu. Kadang-
kadang kerjanya begitu kuat sehingga hewan
yang terluka akan mati dalam waktu lima belas
menit. Saat mengumpulkan racun ini, mereka
menunggu sampai pohonnya kokoh dan
dewasa serta kehilangan cukup banyak daun-
nya karena dengan begitu racunnya paling kuat.
Konon katanya kalau getahnya tidak tercampur
dengan kungkumi, akibatnya tidak langsung
mematikan, hanya anggota badan dan otot saja
yang lumpuh. Kalau tidak dicampur disebut
upas, dicampur tomalas. Sebagai pena-warnya
masyarakat menggunakan akar bayem utan,
yang disebut bayam merah, dicampur dengan
air susu ibu. Campuran ini dimasukkan ke
dalam mulut sebagai bubur dan selanjutnya
dicampur dengan daging kepala udang. Akar
bayam yang dicampur dengan air susu ibu
sudah cukup untuk mencegah kerja racun yang
mematikan. Namun untuk menyembuhkan luka
secara menyeluruh perlu dilakukan pencam-
puran obat dengan daging udang. Selanjutnya
racun dibuat dari seekor ikan kecil yang di sini
disebut onding. lkan ini mempunyai ciri khas
yaitu dapat meledakkan dirinya sendiri. Jika
racunnya dibuat dari alat kelamin onding maka
memakannya juga berakibat fatal, tidak
demikian halnya dengan racun upas atau toma-



Pengajian Balantak

las, karena hanya mematikan jika terkena
luka.” Sejauh ini Tuan Becking.

Tentu saja mereka juga tahu cara membuat
jebakan dan memasang jerat. Botikan adalah
tombak pegas. Jika binatang buas itu berlari
melawan tali yang diregangkan, tombak itu
akan menembus tubuhnya, didorong melalui
batang yang dikencangkan yang berfungsi
seperti pegas dan pegas terbuka ketika tali
digerakkan. Talong adalah jerat yang diletak-
kan di tanah. Di tengah-tengah jerat mereka
menempatkan sepotong kayu yang menahan
sebuah tiang yang direntangkan dengan kuat;
dengan menginjak potongan kayu ini, tiangnya
terlepas dan ketika ia meregang, ia melepaskan
jerat dan hewan yang bersamanya ke udara.
Pada peralatan lain, babi berlari melawan peng-
ait yang menahan balok kayu tinggi-tinggi.
Gespernya terlepas dan balok kayu jatuh
menimpa hewan tersebut. la ketakutan dan me-
lompat ke depan hingga menabrak tiang bambu
runcing, ramba, yang dipasang di sana untuk
tujuan itu. Selain babi hutan, anoa, balulang
juga diburu. Dr Kaudern diberitahu bahwa
hewan ini telah menghilang dari daerah terse-
but. Salah satu informan saya membantah dan
mengatakan bahwa lebih dari satu kali dia
menangkap anoa bersama anjingnya. Babirusa
yang di sini disebut balangoan, pasti dulunya
ada di sini tetapi sudah dimusnahkan atau pasti
sudah punah karena sudah tidak ditemui lagi di
hutan oleh masyarakat. Kedua hewan berkan-
tung yang ditemukan di sini—yang besar
disebut kuse dan yang kecil disebut boloto—
dijatuhkan dengan sumpitan. Daging ular piton,
bintana, dan sejenis katak besar, depu, dima-

19 Di Tobelo di Halmahera kita menemukan kata ini
dalam pilogutu atau o pilogutu ma tau. A. HUETING
berpendapat ("De Tobeloreezen in hun denken en
doen", Bijdragen 78, 1922, him. 186-187) bahwa kata
ini datang dari Bangga ke Halmahera karena hal yang
dilambangkannya berasal dari luar negeri. "Rumah

148

kan; bukan tikus. Rusa, donga, baru saja (dalam
beberapa tahun terakhir) datang ke daerah
tersebut. Salah satu informan saya, seorang
laki-laki berusia lima puluhan dan warga asli
Kecamatan Balantak, mengatakan bahwa keti-
ka 1a masih kecil, di Balantak belum ada rusa.
Di Mantok, rusa pertama baru terlihat pada
tahun 1914 (?).

Pemimpin (pau basal, tonggol) hanya bisa
menegaskan hak berburu atas anoa. Dari setiap
kerbau kerdil yang ditangkap, pemburu harus
memberikan 30 potong daging kepadanya.
Mereka tidak mengetahui batas lahan untuk
melakukan pengejaran; semua orang bisa
berburu dimanapun dia mau.

Tentu saja, penduduk pegunungan dulunya
jarang menangkap ikan. Jika seseorang ingin
pergi ke laut dan pada malam sebelumnya ia
bermimpi mengambil daun sirih atau pisang
dari pohonnya maka ia tidak akan pulang
dengan tangan kosong. Jika ada lingkaran
cahaya di sekitar bulan, konon akan datang
banyak ikan jenis tertentu. Dalam bahasa Mela-
yu ikan ini disebut tandipan, dalam bahasa
Balantak busukan. Banyak ikan yang ditusuk
dengan tombak pancing yang memiliki tiga
ujung besi.

Bagian II. Dunia Dewa dan Roh mian
Balantak

Saat kita mengenal dunia spiritual pendu-
duk Balantak kita langsung mendengar kata
pilogot. Di sebelah timur Sulawesi, makhluk
spiritual juga dilambangkan dengan nama ini di
kalangan masyarakat Banggai dan Saluan.'®
Tetapi makna yang diberikan suku-suku ini

primitif dipahami sebagai atap di atas 4 tiang, dengan
panggung kecil di dalamnya, yang di atasnya dite-
mukan: perisai, golok, tombak, dan genderang; senjata
yang disebutkan biasanya hanya tiruan kayu dari
senjata-senjata tersebut. Biasanya juga ada: kepala
manusia yang kasar dan diukir, sangat jarang dilu-



kepada roh-roh yang ditunjuk dengan nama ini
berbeda. Di antara penduduk Kepulauan Bang-
gai ia merupakan roh pelindung keluarga ("De
Pilogot der Banggaiers en hun priesters" dalam

Mensch en Maatschappij); di antara orang-
orang Saluan ia melambangkan jenis roh yang
lebih penting, yaitu kepala keluarga ("De To
Loinang van den QOostarm van Celebes", Bij-
dragen 86, 1930, hal. 401 dan seterusnya); Di
antara masyarakat Balantak digunakan untuk

menunjukkan roh yang lebih tinggi, yaitu Sang
Pencipta: Pilogot mola.

Pilogot di atas

Pilogot mola tinggal di matahari dan dari
sana dia memandang umat manusia di bawah
dan satu lagi pilogot tinggal di bumi. Ketika
keduanya dipanggil, mis. ketika bersumpah,
ketika mengadakan penghakiman Ilahi, sese-
orang mengatakan: “Pilogot di atas sana, lihat
ke bawah (sisiron), Pilogot di bawah sana,
melihat ke atas (lelengea 'on); tunjukkan siapa
di antara kedua orang ini yang benar.”

Ketika orang hanya berbicara tentang Pilo-
got, yang mereka maksud adalah makhluk yang
hidup di bawah sinar matahari. Mereka juga
memanggilnya Tumpunta 'dia yang memiliki
kami, pemilik kami.' Pilogot memperhatikan
dengan cermat apa yang dilakukan masyarakat.
Segala kejahatan yang dilakukan akan dihukum
olehnya, terutama mengucapkan sumpah palsu

bangi, dengan tengkorak di dalamnya. Rumah kecil itu
dikelilingi oleh daun palem (o bilere) dan orang selalu
menemukan piring di dalamnya yang di atasnya
dibakar dupa, yang dibakar secara teratur. Di sela-sela,
juga dirayakan sebuah festival untuk roh yang tinggal
di dalamnya, di mana dupa dibakar dan makanan
dipersembahkan dengan cara yang biasa. Orang meng-
harapkan perlindungan dari ini, juga penyembuhan
dari penyakit, tetapi orang juga menggunakannya
sebagai jimat jahat, untuk merusak orang". Dari uraian
tersebut dapat disimpulkan bahwa pilogutu orang
Tobelo mempunyai banyak kemiripan dengan Balani

Alb. C. Kruyt

dan melakukan hubungan sedarah. Jika yang
terakhir masih bisa rujuk maka dilakukan
dengan membawa sesaji yang disebut monsim-
put gogorong 'pelindung tenggorokan' karena
masyarakat percaya bahwa Pilogot memotong
tenggorokan seseorang sebagai hukuman atas
perbuatan jahatnya, membunuh anak-anaknya,
atau merugikannya dalam kehidupan dengan
beberapa cara lain. Pilogot telah memberikan
roh pelindung kepada setiap manusia yang
disebut pololo’ yang akan dijelaskan lebih
lanjut nanti.!!

Pilogot di bawah

Banyak orang yang belum tahu banyak ten-
tang 'Pilogot-di-bumi.' Beberapa orang menya-
takan bahwa hanya ada satu Pilogot. Pilogot
mola di bawah sinar matahari. Seorang mantan
dukun bercerita kepada saya: Ketika Pilogot
mola menciptakan manusia, dia juga memiliki
roh yang tinggal di bumi; yang ini disebut mian
monsolung ‘yang digendong’ (yaitu digendong
di punggung, seperti yang dilakukan pada anak
kecil); roh ini membawa manusia dan melin-
dungi mereka dari roh jahat dan bahaya. Lebih
jauh lagi, mereka sering berbicara tentang
seorang perempuan tua yang tinggal di bumi
dan bernama Kele’ (bangkele dan variannya
dalam berbagai bahasa Sulawesi berarti
‘perempuan’). Ketika masih sedikit orang yang
hidup di muka bumi, sering terjadi kakak

di Kepulauan Banggai (lihat "De Pilogot der Bang-
gaiers _en hun priesters" dalam Mensch en Maat-
schappij: dan "De zwarte kunst in den Banggai-
archipel en Balantak", yang akan dimuat dalam Jurnal

ini).

1" Gerhana matahari atau bulan disebut sabakon.
Orang-orang membayangkan seckor ikan monster,
garongo di wilayah udara, yang ingin menelan mata-
hari atau bulan. Kemudian mereka membuat suara
keras untuk menakuti monster itu dan berteriak: Lua
tumpu mai! "Muntahlah tuan kami."


https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/09/Pilogot.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/09/Pilogot.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Kruyt-To-Loinang-1930.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Kruyt-To-Loinang-1930.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/09/Pilogot.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/09/Pilogot.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Kruyt-zwart-kunst.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Kruyt-zwart-kunst.pdf

Pengajian Balantak

beradik menikah satu sama lain. Ketika hal ini
terjadi untuk pertama kalinya, hujan mulai
turun deras dan bumi retak akibat inses dila-
kukan. Manusia pertama sangat ketakutan
dengan hal ini. Kemudian Kele’ muncul dari
dalam bumi dan dia menyuruh penduduk bumi
untuk menyembelih seekor babi dan memasuk-
kannya ke dalam celah bumi. Setelah mereka
melakukan hal ini, retakan itu menutup kembali
dan hujan pun berhenti. Sejak itu kebiasaan ini
selalu diikuti setelah inses dilakukan.

Kele’ mempunyai seekor babi besar yang
disebut bokio” ni Kele’. Ketika hewan ini...
sendiri20 membentur salah satu dari empat
tiang tempat bumi bersandar, potukon na tano,
terjadilah gempa bumi yang hebat (/ili). Warga
kemudian berteriak: Montong! "Berhenti!" dan
Taru! “Lilin Lebah!” Ungkapan terakhir ini
mencakup keinginan agar bumi menjadi seperti
lilin, saling menempel sehingga tidak terjadi
retakan di dalamnya.

Kele’ selalu digambarkan sebagai seorang
wanita yang sangat tua yang memiliki kecen-
derungan baik terhadap umat manusia. Barang-
kali Pilogot-di-bumi, mian monsolung, dan
Kele’ adalah orang yang satu dan sama; tetapi
jika ada yang bertanya kepada orang-orang
tentang hal itu mereka menjawab tidak tahu.
Kepada dua dewa utama ini, yang satu laki-
laki, yang satu lagi perempuan, tidak ada peng-
orbanan khusus yang dilakukan. Pada pesta
persembahan yang diadakan, Pilogot mola
menerima bagiannya (kata mereka) namun hal
ini tidak disebutkan secara khusus. Saya belum
pernah mendengar ada persembahan yang
dibawa ke Kele’.

Nama Pilogot terkadang diberikan kepada
makhluk halus yang tinggal di pegunungan
Tompotika dan Pinuntuan juga. Yang pertama
dianggap sebagai nenek moyang orang-orang
di Balantak bagian timur, yang kedua dianggap
sebagai nenek moyang orang di bagian barat.

150

Mereka juga diartikan dengan nama berkat,
yang berarti roh yang mengeluarkan kekuatan
dan berkah khusus (Bahasa Melayu berkat).
Orang-orang tersebut tidak pergi untuk mem-
bawakan persembahan di tempat tinggal mere-
ka; tetapi ketika mereka hendak bepergian,
mereka meminta bantuan mereka terlebih
dahulu; Hal ini juga mereka lakukan ketika
bahaya mengancam, serangan musuh (orang
Tobelo), atau ketika penyakit menghampiri
mereka. Di Balantak kita dapat menemukan
lebih banyak lagi gunung-gunung suci seperti
itu, yang konon merupakan tempat tinggal
dewa leluhur suatu kelompok masyarakat,
seperti Tolimbang milik penduduk Molino,
‘sungai’ Ue Batang di Eting, dan Siapa di
Lalipoa.

Burake

Secara teratur roh-roh yang lebih rendah
dibawakan persembahan. Salah satu kategori-
nya adalah burake, nama yang umum diguna-
kan di kalangan masyarakat Toraja Timur;
lebih jauh ke barat nama menghilang. Di Ba-
lantak mereka menunjukkan roh yang lebih
tinggi dengan itu. Mereka tinggal di pegunung-
an tinggi. Suatu ketika salah satu dari burake
perkasa ini melahirkan—di masa lalu, ketika
penduduk Balantak masih tinggal di desa suku
Pinuntuan—saudara kembar dengan seorang
perempuan, salah satunya adalah anak manu-
sia, yang lainnya adalah tupai (dou). Ketika
keduanya sudah dewasa, Do ’u berkata: “Aku
kembali ke ayahku di puncak gunung.” Lalu dia
menghilang. Gunung itu adalah Tompotika
yang disebut juga Keneng Kelang.

Burake menginap di pantai, di pegunungan,
di bawah sinar matahari. Jika ada yang mene-
bang pohon atau batu yang dipilih burake
sebagai tempat tinggalnya maka orang itu akan
sakit. la tidak akan disembuhkan sampai
burake telah berdamai dengan mempersembah-



kan seekor ayam betina. Makhluk halus padi
yang bertempat tinggal di sawah disebut juga
burake: burake'na pae. Tentang roh-roh ini
sesuatu akan dikatakan dalam artikel saya “De
Rijstbouw di Balantak” (Penanaman Padi di
Balantak) di jurnal ini.

Roh pepohonan

Kategori roh lainnya hidup di pohon-pohon
besar, tempat banyak anggrek berdiam; khu-
susnya di pohon beringin (tamparang) mereka
menjaga tempat tinggalnya. Mereka disebut
sangke; anak-anak khususnya harus berhati-
hati untuk tidak mendekati pohon-pohon ini ka-
rena roh-roh tertentu sedang merasuki mereka.
(Jika sangke ini mempunyai arti yang sama
dengan Bah. Bare’e, maka artinya adalah ‘me-
nangkap dalam pelarian’, dan ini berarti
menangkap jiwa anak, sehingga anak menjadi
sakit.)

Jenis roh pohon lainnya disebut bela, seperti
di kalangan masyarakat Toraja Timur. Ini
sangat penting bagi pemburu karena mereka
adalah roh yang memasok hewan liar kepada
mereka. Saya telah membicarakannya dalam

artikel saya, “lets over Balantak en zijne bewo-
ners” (“Beberapa Catatan tentang Balantak dan
Penduduknya”) di jurnal ini.

Roh bumi

Roh juga tinggal di bumi. Yang paling
terkenal adalah tambolo tano; tapi ada juga
Teenak dan Burake Tano. Mereka tidak dapat
memberi tahu Anda apa perbedaan antara tipe-
tipe ini. Babi dikorbankan untuk roh-roh ini,
yang tidak berlaku untuk roh-roh beras atau
roh-roh samar yang banyak berkeliaran dan
disebut din setelah bahasa Arab jin; mereka ini
dianggap roh Islam karena dipinjjam dari orang
asing. Ketika tikus mengancam untuk merusak
tanaman, mereka mengatakan bahwa ini adalah
roh orang mati namun mereka tetap percaya

Alb. C. Kruyt

bahwa tambolo tano-lah yang mengirimkan
hewan-hewan kecil ini; oleh karena itu persem-
bahan dibawakan kepada mereka agar mereka
dapat memanggil kembali hewan berkaki em-
pat itu.

Pengorbanan kepada makhluk halus secara
umum disebut mangawauwau yang secara
umum berarti ‘melakukan sesuatu, membuat
sesuatu’ (Bah. Loinang mombau). Saat mereka
mempersembahkan korban kepada roh bumi,
nasi dan telur ayam diletakkan di atas daun
yang dibentangkan di tanah; sedangkan roh-roh
diajak bicara (moliwaa) agar keinginan orang-
orang diketahui oleh mereka.

Roh air

Lebih dari sekali roh bumi disembah
bersama dengan roh air. Sebab untuk kedua-
duanya anjing disembelih apabila imam telah
menyatakan bahwa salah satu dari keduanya
atau kedua-duanya telah membuat orang sakit.
Hal ini hanya terjadi ketika masyarakat
mengabaikan persembahan kepada roh air (din
na weer ‘roh air’) ketika mereka menanam sagu
di dekat kolam atau mata air. Jika seseorang
menemukan kolam atau mata air seperti itu di
hutan belantara, konon, kebaikan din na weer
yang tinggal di sana itulah yang menyebabkan
orang untuk menemukan tempatnya; roh air
menuntun manusia ke sana. Jika mereka ingin
menanam sagu di sana, terlebih dahulu mereka
harus membuat persembahan berupa seekor
babi, seekor kambing, seekor anjing besar dan
kecil, serta sejumlah ekor ayam yang disem-
belih. Upacara seperti ini disebut mangarop din
na weer. Harus ada seorang dukun yang hadir
untuk berbicara kepada roh (moliwaa).
Kambing dan ayam disembelih di rumah tetapi
babi dan anjing diperuntukkan bagi roh air
(tambolo tano) yang tinggal di sana, dan menu-
rut mereka jahat. Babi khususnya berfungsi
agar sagu yang akan mereka tanam di sana


https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Kruyt-1932e.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Kruyt-1932e.pdf

Pengajian Balantak

tumbuh subur. Konon mereka menyembelih
anjing agar tambolo tano memakan hati hewan
dan bukan hati manusia.

Roh laut adalah din ndalangon.

Di sebelah timur Sulawesi Tengah, pelangi
sering dikaitkan dengan roh pohon. Namun di
Balantak, pelangi (tandalo) tidak mempunyai
arti khusus. Pada kemunculannya misalnya,
mereka tak henti-hentinya bekerja, tak pula
mereka lakukan di tengah gemuruh guntur,
gorung. Akan tetapi, tidak disarankan untuk
menunjuk ke sana dengan jari yang terentang
karena nanti seseorang akan terserang penyakit
yang disebut tamu, yang membuat orang ter-
ingat akan penyakit kusta: di sini jari-jari
tangan dan kaki membusuk dari tubuh. Hanya
ketika berada di laut mereka memperhatikan
pelangi: jika muncul, mereka secepat mungkin
mencari pelabuhan yang aman karena badai
akan segera melanda.

Tompudau dan Balani

Di Balantak kami menjumpai beberapa
nama makhluk halus yang juga kami jumpai di
kepulauan Banggai. Misalnya ada Balani
(bahasa Melayu berani, berapi-api). Balani ini
tinggal di pantai dan di hutan. Ketika seluruh
desa berbaris keluar dari pegunungan menuju
pantai untuk mansa'ei (momosu'i), yaitu upa-
cara di mana arwah padi diberikan keberang-
katannya sehingga mereka akan kembali ke
negaranya di seberang laut, tiga boyo, tabung
bambu dengan nasi, dan tiga ekor ayam
diberikan kepada Balani. Ketika orang pergi ke
hutan untuk berburu dan memasang jerat, per-
tama-tama mereka menawarkan kepada Balani
agar dia tidak membuat si pemburu sakit.

Balani adalah roh laki-laki yang selalu
membawa tombak. Ketika mereka ingin meng-
hukum seseorang mereka melempar tombak
dan orang tersebut mendapat rasa sakit yang
menyengat. Ketika roh balani merasuki se-

152

orang dukun, dia berpose dengan liar, berteriak
dan memagari dirinya sendiri. Dia kemudian
berseru melalui mulut dukun: “Jika kamu
berkorban kepadaku, aku akan melindungimu
dengan tombakku tetapi jika kamu lalai, aku
akan membunuhmu dengan tombakku!”
Anjing secara eksklusif dikorbankan untuk
Balani. Rongga-rongga syaraf yang terdapat
pada rahang bawah hewan-hewan ini saja dapat
diramalkan. Berkonsultasi dengan peramal
rahang bawah hewan merupakan seni perdu-
kunan di kepulauan Banggai. Saya telah mem-
beri tahu pembaca sedikit banyak tentang hal
ini dalam artikel saya “De Pilogot der

Banggaiers en hun Priesters” (dalam bahasa
belanda). Di sini, tongkat kecil ditancapkan ke

rongga saraf rahang bawah hewan kurban dan
dari posisi tongkat ini mereka menyimpulkan
sesuatu. Seni meramal ini tidak berkembang di
kalangan masyarakat Balantak seperti di
kepulauan Banggai. Cara kerjanya seperti ini:
jika satu atau kedua rongga saraf di sisi kiri
melengkung, ini berarti bahwa si pemberi per-
sembahan akan segera dikuburkan; jika demi-
kian halnya dengan salah satu rongga di sisi
kanan, si pemberi persembahan akan meng-
uburkan anggota keluarga dalam waktu sing-
kat. Jika rongga ketiga dapat ditemukan di
dekat dua rongga yang normal, ini selalu
memiliki makna yang tidak menguntungkan,
terutama ketika rongga ketiga ini ditemukan di
dekat bagian atas rahang. Dengan tanda yang
tidak menguntungkan seperti itu, Balani-lah
yang harus didamaikan. Dengan kata lain: si
pemberi persembahan harus menghindari
bahaya yang mengancam dengan persembahan
yang telah ditemukan melalui peramal. Pada
pesta pengorbanan untuk rumah tangga,
terkadang juga tampak dari penyelidikan isi
perut ayam yang dikorbankan bahwa Balani
meminta seekor anjing.

Di Banggai kita mengenal Tompudau atau


https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/09/Pilogot.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/09/Pilogot.pdf

Tompidau sebagai dewa pemburu. Di antara
penduduk pulau-pulau yang baru saja dise-
butkan, Balani dan Tompidau memiliki tempat
tinggal tetap di dekat rumah-rumah penduduk.
Hal ini tidak berlaku bagi Balantak, seperti
yang telah kita lihat pada Balani. Tompidau
juga mengembara di hutan, sering kali ditemani
(mamarawi) oleh Balani. Di antara orang-
orang Banggai ditemukan pula pertemuan ke-
dua roh ini. Tompidau adalah makhluk jantan
dan betina: fompidau molane dan tompidau
baune. Roh-roh hutan, yang telah disebutkan di
atas, dikatakan sebagai budak-budak tompidau.
Jika seorang pemburu berulang kali menerima
banyak barang rampasan atau ia menangkap
binatang buas dalam perangkap dan jeratnya
tanpa jeda, ia harus memberikan pesta yang
sama seperti mangarop din na weer, yang
dijelaskan di atas untuk roh-roh air. Di rumah,
kambing dan ayam disembelih untuk din na
alas ‘roh hutan,” yang, seperti roh air, digam-
barkan sebagai orang baik dan penyayang
terhadap manusia. Sebaliknya, babi dan anjing
disembelih di hutan untuk fompidau jantan dan
betina dan untuk balani; yang pertama agar
mereka terus memberkati, yang kedua agar
pemburu atau anggota keluarganya tidak jatuh
sakit. Mereka mengatakan kepada saya bahwa
mereka tidak pernah menunggu lama untuk
pesta pengorbanan seperti itu karena takut
penyakit akan menyebar di antara ayam-ayam,
yang akan mencegah orang-orang untuk mem-
persembahkan; dan kemudian seluruh rumah
tangga akan jatuh sakit karena Balani.

Mian Balantak juga mengenal Sama, yang
meyakinkan orang Banggai akan menangkap
ikan yang melimpah. Begitu pula mereka tidak
membuat tempat tinggal bagi roh ini. Ketika
mereka kembali dengan banyak ikan dari
pantai ke gunung, mereka biasa berkata: “Sama
menemaniku.” Pada pesta kurban domestik, se-
ekor ayam betina juga dikorbankan untuk roh

Alb. C. Kruyt

ini. Elang ikan menyandang nama lain sama
‘sayap Sama.’

Seorang dukun yang telah memeluk agama
Kristen memberi tahu saya bahwa tiga jenis roh
terakhir itu aslinya bukan Balantak tetapi
diambil alih dari orang Banggai. Ini mungkin
saja. Mereka kemudian kehilangan karakter
mereka sebagai dewa domestik dan telah men-
jadi dewa umum. Kata-kata yang digunakan
untuk membedakan fompidau menjadi jantan
dan betina adalah molane dan baune (dalam
bahasa Banggai kata untuk jantan dan betina
adalah malane dan boine, Sea-sea: moluko;
dalam bahasa Loinang: mo ‘ane dan boune).

Pololo’

Kita telah melihat di atas bahwa ketika
Pilogot mola menciptakan manusia, ia mem-
berikan roh pelindung kepada masing-masing
dari mereka; inilah pololo’ “yang mengikuti,
menyertai.” Inilah roh plasenta manusia; ia
tinggal di sebuah rumah yang terdiri dari dua
atau tiga piring yang telah ditempatkan di dekat
salah satu dinding (tidak masalah yang mana).
Roh-roh rumah tangga ini yang disebut pilogot
di antara orang Banggai, dan karenanya tidak
tinggal di tiang tengah rumah seperti halnya di
pulau-pulau. Piring-piring tersebut harus di-
tangani dengan hati-hati: seseorang tidak boleh
menumpahkan air ke atasnya atau memukul
atau menyenggolnya karena ini membuat
pololo’ marah dan kemudian ia membuat salah
satu anggota rumah sakit. Pada saat pesta
kurban, lebih banyak piring ditambahkan ke
piring-piring yang sudah ada untuk berbagai
roh lain yang dipanggil dan dikatakan tinggal
di rumah untuk sementara waktu. Setelah pesta,
piring-piring ini dipindahkan lagi.

Tempat meletakkan piring-piring kurban
disebut pontowe ian. Setiap kali mereka mela-
kukan sesuatu yang penting, saat berangkat ke
ladang atau kembali dari sana, mereka



Pengajian Balantak

meletakkan pinang di salah satu piring dan
memberi tahu pololo’ (moliwaa) tentang apa
yang akan mereka lakukan atau apa yang telah
mereka lakukan, dan meminta berkat untuk itu.
Pololo’, seperti yang telah dikatakan, adalah
roh plasenta; ia disimpan di rumah, dibungkus
dalam keranjang berisi abu. Setiap anak yang
lahir dalam keluarga memiliki pololo’, “tetapi
anak-anak berasal dari orang tua mereka,”
seorang dukun menjelaskan kepada saya, “dan
pololo’ mereka adalah satu dengan pololo’
orang tua; meskipun pololo’ mereka sama
banyaknya dengan jumlah anggota keluarga,
pada kenyataannya hanya ada satu pololo’
untuk keluarga itu.” Meskipun demikian, mere-
ka tetap berpegang pada kemajemukan pololo’
dari satu keluarga. Mereka mengatakan bahwa
ketika seseorang meninggal, pololo’-nya
menghilang tetapi dalam keadaan hidup yang
sulit, mereka juga memohon pololo’ orang
tuanya yang telah meninggal.

Pololo’ anak yang lahir mati memiliki
makna khusus. Pololo’ dianggap sangat aktif.
Pada suatu pesta keluarga, ketika mereka mem-
persembahkan kurban (mangawauwau) kepada
pololo’ anak yang lahir mati, jika ada hal
seperti itu muncul dalam keluarga, seekor ayam
betina tambahan disucikan. Mereka meminta
ayam betina tersebut untuk melindungi saudara
laki-laki dan perempuan dari anak yang lahir
mati (tentang kekuatan yang diberikan kepada
mayat anak tersebut, lihat “Van Leven en
Sterven in Balantak” dalam jurnal ini).

Setelah menanyai beberapa orang apakah

pololo’ menyertai jiwa ke kota orang mati atau
apakah ia memiliki tempatnya sendiri, jawab-
annya selalu: “Tidak, ia menghilang.” Dari sini
kita melihat bahwa pololo’ dianggap sebagai
personifikasi kehidupan dan bahwa ia meme-
lihara keluarga.

Pololo’ menyertai setiap penghuni rumabh;
khususnya anak-anak dikatakan dilindungi

154

oleh pololo’. Di bawah ini kita akan berbicara
tentang penyembahan roh-roh ini pada pesta-
pesta kurban.

Setiap orang dewasa memiliki tempat
penyimpanan atau representasi pololo’-nya. Ini
adalah sehelai kain katun yang disebut
motombing. Kain ini bertekstur kasar dari serat
katun yang dipintal tidak sama, ditenun sangat
longgar sehingga menyerupai kain karung.
Helaian kain ini berukuran seperti sapu tangan
berukuran sedang. Kain ini dikenal di seluruh
wilayah timur Sulawesi, di Mori dan di wilayah
kelompok Toraja Timur serta di Luwu dan
memiliki peran di sana. Pemilik rumah me-
nyimpan motombing. Jika ia ingin pergi
berburu selama beberapa hari, ia terlebih dahu-
lu masuk ke hutan dengan motombing-nya dan
juga membawa serta patung kayu; benda ini
hampir tidak layak disebut patung karena
merupakan bilah kayu sepanjang satu jengkal
yang dipahat kepala; ini disebut ata ‘budak.’ Di
hutan, ia meletakkan piring di tanah, mem-
baringkan ata di atasnya dan menutupinya
dengan motombing. Kemudian ia berbicara
(moliwaa) kepada roh-roh hutan (bela). Setelah
memberitahukan niatnya, ia meminta harta
rampasan yang banyak dan menawarkan mere-
ka ‘pakaian’, yaitu penguburan untuk itu.
Setelah doa ini, ia menyelipkan kain di antara
pakaiannya tetapi mengubur ata di tempat itu
dan kemudian kembali ke rumah. Upacara ini
disebut mansambongi dan tujuannya adalah
agar roh-roh akan memberikan banyak bina-
tang buas dan membuat babi-babi berlari ke
dalam jerat yang telah dipasang. Ketika
seseorang bepergian jauh dari rumah baik
melalui laut maupun darat, ia tidak membawa
serta motombingnya, tetapi selama ia tidak ada,
kain itu diletakkan di salah satu piring kurban
pololo’ dan kotak sirih tembaga yang diisi
penuh dengan bahan-bahan pinang diletakkan
di atasnya. Ini tetap demikian sampai peng-


https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Kruyt-1933c.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/08/Kruyt-1933c.pdf

embara itu kembali.

Dr. Kaudern (I Celebes Obygder, 11, bab 11)
menceritakan: “Ketika orang yang meninggal
dibaringkan di dalam peti, tepat sebelum
tutupnya ditutup, mereka mengusap wajahnya

dengan kain putih tua, motombing; kain ini
dilipat menjadi satu; mereka telah menangkap
roh orang yang meninggal di dalamnya. Kain
ini kemudian dibawa ke dekat pakaian yang
tergantung di rumah, di mana menurut pen-
dapat mereka orang yang meninggal menerima
pakaian untuk perjalanannya ke alam orang
mati. Setelah itu mereka dengan hati-hati
menyimpan kain tersebut.” Sejauh ini Dr.
Kaudern.

Orang-orang yang saya tanyai tentang hal ini
mengatakan bahwa mereka tidak terbiasa
menyeka wajah orang yang meninggal dengan
motombingnya, tetapi mereka pikir mungkin
orang lain melakukannya. Cairan kehidupan
dengan demikian terperangkap dalam kain,
yang merupakan personifikasi pololo’-nya se-
lama hidup. Bagaimanapun, kain tersebut
disimpan dengan hati-hati.

Jika mayat hilang karena kebakaran atau
dengan cara lain, ini tidak berarti banyak;
mereka kemudian membeli yang lain. Kain-
kain ini ditenun di Luwuk dan mereka mem-
belinya seharga sepuluh usoki gabah. Dalam
mas kawin, upacara penguburan seperti itu
seharusnya selalu ada.

‘Patung-patung’ kayu (ata) seperti yang
dijelaskan di atas juga dibuat untuk pesta kur-
ban besar bagi dewa-dewa domestik. Kemu-
dian harus ada setidaknya tiga yang diletakkan
di salah satu piring kurban. Tidak ada yang
dilakukan dan tidak disebutkan dalam petunjuk
untuk pololo’ atau roh-roh lainnya. Di akhir
pesta, mereka meninggalkan salah satu ata ini
tergeletak di piring; yang lainnya dikubur di
tempat mereka membunuh anjing yang diperlu-
kan pada pesta kurban tersebut. Tidak seorang

Alb. C. Kruyt

pun informan saya dapat mengatakan apa arti
penting ata ini. Mereka meragukan bahwa
mereka dimaksudkan untuk menggantikan
manusia. Meskipun demikian, saya percaya
bahwa inilah arti dari patung-patung ini. Bahwa
mereka dikubur menunjukkan bahwa mereka
dikhususkan untuk roh-roh bumi, roh-roh yang
paling sering mengganggu kehidupan orang-
orang (bahwa afa akan menjadi pengganti
dukun, seperti yang disebutkan Kaudern, tidak
mungkin). Dalam koleksi benda-benda kafir
yang diserahkan penduduk Mantok ketika
mereka memutuskan untuk menjadi orang
Kristen, patung seperti itu juga ditemukan.

Dukun-dukun

Sekarang setelah kita berkenalan dengan
roh-roh yang menurut orang Balantak mengeli-
linginya, kita harus melacak bagaimana ia ber-
hubungan dengan roh-roh tersebut. Setiap
orang dapat melakukan tindakan pengorbanan
dan doa sederhana untuk dirinya sendiri.
Namun, ketika pemujaan lebih rumit seperti
pesta pengorbanan yang lebih besar yang tidak
hanya menyentuh individu, tetapi juga keluarga
dan klan, dan ketika roh-roh yang lebih tinggi
muncul di tempat kejadian, yang tidak biasa
dihadapi oleh penduduk desa biasa, ia
membutuhkan seorang perantara dan memang-
gil seorang dukun atau dukun wanita.

Seorang dukun disebut bolian (untuk kata
ini lihat Tontemboansch-Nederlansch Woord-
enboek karya J. A. Th. Schwarz, s.v. ‘walian,’
hlm. 577). Di antara para dukun, orang dapat
menemukan pria dan wanita. Namun, demi
kenyamanan, dalam bagian berikut ini saya
hanya berbicara tentang dukun.

Tanda-tanda yang membuktikan bahwa
seseorang ditakdirkan menjadi dukun antara
lain: banyak bicara dalam tidur; mimpi di mana
roh-roh dan hal-hal aneh lainnya terlihat; ber-
pose aneh hingga gila. Bisa saja seseorang jatuh


https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/30

Pengajian Balantak

sakit dan tidak dapat disembuhkan, apa pun
pengobatan yang diberikan. Kemudian seorang
dukun muncul, yang memutuskan melalui pe-
ramal jengkal tangan bahwa penyakit itu
disebabkan oleh roh yang berusaha untuk me-
netap di orang sakit, menguasainya. Kemudian
setelah waktu yang lama orang sakit itu mulai
gemetar dan gemetar karena campur tangan
dukun dan setelah beberapa saat ia telah
disembuhkan.

Kini orang yang sudah sembuh datang untuk
magang dengan dukun dan dukun itu memberi
tahu calon dukun itu bagaimana ia harus
menjelaskan berbagai liku-liku isi perut ayam
betina; bagaimana ia harus berkonsultasi deng-
an para peramal (bapulos), singkatnya, ia
ditahbiskan ke dalam semua ilmu dan keteram-
pilan profesi itu. Biasanya pendidikan ini
memakan waktu dua tahun, selama masa itu
sang magang (fabas) mengikuti sang guru.
Setelah itu, ia dapat tampil secara mandiri teta-
pi pentahbisannya sebagai dukun berlangsung
dengan pesta pengorbanan kecil yang disebut
melembeti. Pada kesempatan ini seekor ayam
betina disembelih dan kemudian sang guru
memberikan roh dukun yang telah meninggal
kepada calon dukun itu sehingga ia menerima
kekuatan dan bantuan dari orang yang telah
meninggal itu. Bagaimana ini dilakukan, mere-
ka tidak dapat (tidak mau) memberi tahu saya.

Sang guru tidak menerima imbalan apa pun
atas pendidikannya tetapi setiap kali muridnya
dipanggil untuk membantu, ia memberikan
sebagian upah yang diterimanya kepada sang
guru. Ia terus memberikan hal ini hingga sang
guru meninggal. Ketika seorang dukun tua
meninggal, semua muridnya datang ke pema-
kamannya dan memberikan sesuatu kepada
dukun yang sudah meninggal di dalam peti
jenazahnya dan meminta dukun tersebut untuk
mewariskan sebagian kekuatan dan kesak-
tiannya kepada mereka. Mereka mencoba

156

untuk mencapai hal ini hanya dengan berbicara
kepada orang yang sudah meninggal (moli-
waa). Beberapa perkakas milik dukun yang
telah meninggal yang digunakannya untuk
menghidupkan kembali orang sakit tidak boleh
dikubur; perkakas tersebut diawetkan atau
digunakan oleh anak atau cucu dukun tersebut,
ketika ia menjadi dukun.

Para dukun yang berkumpul saat kematian
majikan mereka tidak diperbolehkan untuk ikut
ambil bagian secara aktif dalam pemakaman.
Mereka, para pembawa kehidupan, tidak
diperbolehkan untuk bersentuhan dengan apa
pun yang memusuhi kehidupan seperti yang
telah membunuh sang majikan. Untuk
melayani saat kematian, mereka menggunakan
jenis dukun lain, yang disebut bolian na mena
“dukun mena.” Mena adalah roh-roh yang
mendatangi jiwa (santuu) orang yang mening-
gal untuk mengganggunya. Para bolian ini
kemudian harus memastikan bahwa jiwa
tersebut tiba tanpa halangan di kota orang mati.
Kita kembali kepada mereka dan pekerjaan
mereka saat kita menyebutkan sesuatu tentang
pengantaran jenazah. Untuk membedakannya
dari kategori ini, dukun biasa, yang melayani
orang yang masih hidup, disebut bolian na
wauwau “dukun kurban.”

Bolian tidak membedakan dirinya dalam hal
apa pun dari orang lain dalam kehidupan
sehari-hari, baik dalam hal pakaian maupun
kebiasaan hidup. Ada pemburu di antara para
dukun; apa pun yang dimakan orang lain,
mereka boleh memakannya juga; misalnya
daging babi dan daging anoa pula, sayur labu
(Lagenaria vulgaris) dan sayur pakis (paku)
pula, hal-hal yang sering diharamkan bagi para
dukun dan dukun wanita di kalangan masya-



rakat Toraja Timur dan Toraja Barat.!

Pekerjaan dukun

Orang tidak segera memutuskan untuk
mengadakan pesta kurban karena banyak biaya
yang terkait dengannya. Mereka tidak pernah
tahu berapa biayanya karena ketika pertanda
buruk dari satu hewan, mereka harus memiliki
hewan lain yang dapat dikorbankan setelah
hewan yang diramalkan buruk. Jika mereka
telah memutuskan untuk mengadakan pesta
kurban, salah satu penghuni rumah diutus
kepada dukun dengan kotak sirih tembaga yang
penuh dengan pinang dan pesan apakah dia
bersedia datang dalam waktu tiga hari dan
melakukan pekerjaannya. Kotak berisi bahan
pinang tetap berada di rumah dukun untuk
sementara waktu sehingga dia akan menerima
mimpi melalui perantara ini yang mengung-
kapkan kepadanya apa penyebab penyakit
orang yang dimintai pertolongannya. Kemu-
dian kotak itu dikembalikan. Pinang yang
dibawa dukun disebut pondolo’ bolian.

Ketika tiba saatnya upacara dimulai, sese-
orang pergi menjemput bolian. la datang
dengan pakaian sehari-harinya; ia tidak mem-
bawa apa pun. Ranting Dracaena (tabang) yang
ia butuhkan dalam pekerjaannya telah disiap-
kan oleh orang yang memanggilnya. Dukun
tiba sekitar pukul 7 malam. Ketika ia telah naik,
ia duduk di atas tikar yang telah dibentangkan
orang untuknya dan mengunyah sirih. Semen-
tara itu, mereka telah meletakkan di sekeliling-
nya segala sesuatu yang ia butuhkan dalam
pekerjaannya: tiga, enam atau sembilan piring,
tempat ia akan meletakkan kurban untuk ber-
bagai roh; kelapa muda; tiga atau enam
bubungan (ini adalah tabung bambu yang telah

12 Pada bagian penelitian saya ini saya diberitahu
bahwa hingga datangnya Pemerintah pada awal abad
ini tidak diketahui bahwa spesies pakis paku meng-
hasilkan sayuran yang baik. Hal ini hanya dipelajari

Alb. C. Kruyt

diikatkan dengan rumbai daun kelapa dan yang
nantinya akan digunakan untuk menampung air
kelapa); boyo (tabung bambu yang nantinya
akan mereka masukkan beras untuk diberikan
kepada roh sebagai makanan selama perjalanan
mereka); selanjutnya tembakau dan beras. Di
tengah-tengah semua barang yang akan dikur-
bankan ini terdapat seekor ayam betina yang
diikat dan hidup. Piring-piring tersebut telah
dilapisi dengan sepotong kain katun putih.

Apa yang dilakukan dukun pada malam itu
disebut mo iku. Pertama-tama, ia berbicara ke-
pada dewa-dewi rumah tangga (pololo’) dan
semua roh di sekitarnya dipanggil bersama-
sama olehnya untuk menjadi saksi atas peker-
jaannya. Kemudian, ia terdiam beberapa saat,
merasakan sengatan listrik di sekujur tubuhnya,
lalu mulai gemetar. Ini adalah tanda bahwa roh
pertama telah menguasainya karena ada ber-
bagai makhluk yang lebih tinggi yang akan
menampakkan diri di dalam dirinya satu demi
satu. Ketika ada roh yang ingin meninggalkan
dukun, ia mengumumkannya dengan kata-kata:
“Saya pergi.” Kemudian, dukun meletakkan
tangannya di dahinya dan tiba-tiba menariknya
menjauh; kemudian roh lain memasukinya, din,
burake, pololo’, terkadang pilogot. la tidak
merokok; hanya pada saat roh laut, din
ndalangon, menampakkan diri, ia meminta
sebatang rokok. Dirasuki dengan cara demikian
disebut lansu 'on.

Duduk di sebelahnya, bolian memiliki se-
mangkuk minyak kelapa; sesekali ia menggo-
sok tangannya dengan minyak itu dan meng-
usapkannya ke wajahnya. Kemudian dia meng-
oleskan sedikit minyak itu ke dahi orang yang
sakit juga.

Kebanyakan roh berbicara bahasa Balantak.

dari guru-guru Ambon dan Minahasa yang datang dan
menetap di antara mereka. Spesies pakis ini disebut
lingkong dalam bahasa Balantak.



Pengajian Balantak

Namun lebih dari sekali roh dari negara lain
menampakkan diri dalam bahasa bolian, misal-
nya dari Boalemo, yang berbicara bahasa
Saluan; atau dari Kepulauan Banggai, yang
berbicara bahasa Banggai. Misalnya roh laut,
din ndalangon, melakukan yang terakhir tetapi
ini datang dari luar negeri, dari Banggai.
Bahkan roh Bugis dan Arab kadang-kadang
memasuki dukun dan kemudian dia mengoceh
beberapa kata dalam bahasa makhluk-makhluk
itu, yang mereka buat terdengar melalui mulut-
nya. Bahasa dukun tidak ada, jadi mereka tidak
memiliki penerjemah untuk menerjemahkan
kata-kata dukun kepada para pengamat.'?

Pada titik tertentu bolian mengatakan bahwa
tidak ada lagi roh yang ingin menampakkan diri
dan kemudian mereka pergi tidur.

Persembahan kurban baru dimulai keesokan
paginya. Setelah bolian memanggil (moliwaa)
misalnya burake suatu tempat yang dalam hal
ini ia harapkan bantuan khusus darinya, ia
mempersembahkan tiga ekor ayam kepada roh
tersebut yang dipegang oleh orang sakit dan
teman-temannya serumah. Karena pesta kurban
semacam itu cukup besar maka pesta itu juga
bermanfaat bagi mereka yang sehat. Mereka
pasti telah melakukan satu atau lain hal yang
membuat roh-roh ingin menghukum mereka
juga; tetapi pada pesta ini mereka sudah dapat
mendamaikan kejahatan yang tidak diketahui
sebelum hukuman menimpa mereka. Fakta
bahwa mereka telah mengabaikan roh-roh
dengan tidak mempersembahkan kurban kepa-
da mereka dalam jangka waktu yang lama
sudah cukup untuk mendatangkan malapetaka
atas rumah itu. Melalui pesta kurban semacam
itu, pembersihan menyeluruh dilakukan dalam
segala hal. Kemudian dukun mempersembah-
kan tiga ekor ayam lagi kepada roh lain, misal-

13 Tidak benar bila Tuan Becking mengatakan dalam
Nota Penjelasannya: “Orang Bulian (baca: Bolian)
menggunakan berbagai kata dalam mantra-mantra

158

nya kepada Pilogot mola, yang tinggal di
bawah sinar matahari saat matahari terbit dan
terbenam. la bekerja seperti ini dari satu ke
yang lain sehingga tak lama kemudian ayam
betina yang disucikan untuk roh berjumlah
lebih dari lima puluh. Pada setiap pentahbisan,
dukun memanggil keriuhan dari sekitarnya
juga, untuk menjadi saksi bahwa ia memang
membawa kurban. Akan tetapi, ayam-ayam
baru disembelih pada akhir upacara. Pada se-
tiap pentahbisan, dukun menggerakkan cabang
Dracaena ke atas dan ke bawah di tangannya
dan menghitung dari satu sampai sembilan, dari
satu sampai enam, dari satu sampai tiga. Pada
setiap pentahbisan, roh yang dipanggil mema-
sukinya sehingga seolah-olah dukun menerima
persembahan itu sendiri. Roh itu kemudian
menceritakan melalui bolian bahwa ia mene-
rima ayam-ayam itu dan bahwa ia akan mem-
berikan berkat dan kemakmuran untuknya.
Kadang-kadang seekor kambing dibawa ke
dalam rumah. Bolian menari (omosulen) di
sekitar hewan tersebut dengan cawan berisi
minyak kelapa di tangannya dan ketika roh
yang dituju persembahan ini telah merasuki-
nya, ia secara teratur mengoleskan sedikit
minyak ke hewan tersebut; sementara itu ia
melompat dan menari semakin liar sampai ia
kehilangan kendali diri. Orang-orang meng-
klaim bahwa bagian dari upacara ini telah di-
adopsi dari Banggai. Bagaimanapun, keadaan
membuktikan bahwa sesuatu seperti itu hanya
dilakukan dengan seekor kambing dan bahwa
bagian dari tindakan ini berasal dari waktu
kemudian karena kambing tidak diperkenalkan
sampai waktu yang lebih baru. Di Balantak
hanya para dukun yang mengenal omosulen
dan hanya mereka yang diizinkan untuk
melakukan tarian ini. Di Kepulauan Banggai

mereka yang tidak dipakai dalam kehidupan sehari-
hari, yakni yang disebut bahasa Bulian”.



hampir semua penduduk desa di sebagian besar
wilayah mengetahui tarian ini dan menampil-
kannya pada acara-acara perayaan (lihat “De
Pilogot der Banggaiers en hun Priesters” di

Mensch en Maatschappij).

Dari isi perut ayam yang disembelih, dukun
bolian terkadang mengetahui bahwa satu roh
atau roh lainnya menuntut pengorbanan lain-
nya. Tuntutan itu bahkan dapat diajukan
bahwa, selain semua hewan yang dikorbankan,
seekor anjing harus dibunuh sebelum orang
sakit dapat disembuhkan. Anjing dipukuli
sampai mati, berbeda dengan babi, kambing
dan ayam yang disembelih. Daging anjing
dimakan. Hanya anjing yang dibunuh dengan
tujuan mengeluarkan racun, doti, yang telah
disulap seseorang ke dalam tubuh sesama ma-
nusia sehingga orang sakit dapat disembuhkan,
yang tidak dimakan.

Menurut informan saya, persembahan peng-
orbanan kepada berbagai roh ini memakan
waktu sekitar dua jam. Setelah itu, ayam dan
hewan lainnya disembelih dan makanan besar
disiapkan dari dagingnya. Setelah disajikan,
pesta selesai dan semua orang pergi. Seba-
gaimana telah disebutkan, piring-piring sesaji
untuk dewa-dewi (pololo’) ditaruh di tem-
patnya, sedangkan piring-piring lain yang
diperuntukkan bagi roh-roh yang hanya datang
ke rumah pada saat hari raya, disingkirkan.

Tak perlu dikatakan lagi, ketika hanya
sedikit penyakit yang harus disembuhkan tidak
terlalu banyak keributan yang dibuat untuk itu
dan orang-orang sudah cukup dengan beberapa
ekor ayam. Ketika seseorang jatuh sakit, karena
seorang yang marah telah memasukkan suatu
benda atau yang lain ke dalam tubuhnya, seper-
ti sepotong bambu, bawang, batu kecil, atau
sejenisnya, benda-benda ini dikeluarkan dari
tubuhnya dengan cara digosok. Namun, peker-
jaan seperti itu tidak hanya dilakukan oleh para
dukun; orang lain juga memahami seni ini.

Alb. C. Kruyt

Terkadang dukun mengetahui bahwa penye-
bab penyakit itu adalah jiwa telah pergi dan
tidak ingin kembali ke tubuh. Maka mereka
harus melakukan mangolongkol. Kemudian
dukun meletakkan cawan di depannya dengan
sedikit minyak kelapa di atasnya yang di
dalamnya telah diletakkan gelang kerang dan
koin tembaga; di sebelahnya terdapat mangkuk
berisi air yang ditutupi dengan sepotong kain
katun putih. Sementara dukun terus-menerus
memukul cawan dengan lembut dengan cabang
Dracaena, ia memanggil jiwa (santuu). Setelah
beberapa lama, ia meninggalkannya untuk se-
mentara waktu, kadang-kadang bahkan sampai
keesokan paginya. Kemudian kain itu dengan
hati-hati dikeluarkan dari mangkuk dan ia
melihat apakah ia dapat menemukan sesuatu di
dalamnya: secuil kotoran dari atap atau sesuatu
seperti itu. Jika demikian halnya, maka mereka
menganggap diri mereka yakin bahwa jiwa ada
di dalam air; orang yang sakit dibasuh
dengannya dan dengan cara ini jiwa dikembali-
kan ke dalam tubuh.

Seperti halnya semua masyarakat primitif,
roh berperan dalam semua keadaan kehidupan
Balantak. Dalam artikel saya “De rijstbouw in
Balantak,” saya menjelaskan mengapa bantuan
dukun dibutuhkan dalam kaitannya dengan
pekerjaan di ladang.

Saat kelahiran seorang anak, seorang dukun
wanita (laki-laki tidak cocok untuk ini) dipang-
gil saat anak tersebut baru berusia beberapa
hari. Seekor ayam betina disembelih dan bolian
berbicara kepada roh pendamping (pololo’)
bayi yang baru lahir dan memintanya untuk
merawat anak tersebut dengan baik. Mereka
mengatakan bahwa Pilogot mola, roh agung
yang tinggal di matahari memberikan pololo’
kepada janin yang belum lahir saat masih
dalam kandungan. Saat kelahiran, dukun wani-
ta mengikatkan jenis rumput tertentu di perge-
langan tangan anak tersebut untuk mencegah


https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/09/Pilogot.pdf
https://lobo.apps01.yorku.ca/wp-content/uploads/2021/09/Pilogot.pdf

Pengajian Balantak

jiwanya meninggalkan anak tersebut. Sebagai
upah, ia menerima seekor ayam betina, sebuah
piring dan dua meter kain katun berkualitas
rendah (balasu). Upacara ini disebut mombu-
kasi atau momuuti.

Bantuan yang diberikan dukun dalam situasi
kehidupan lain secara otomatis muncul untuk
dibahas ketika kita membahas berbagai fase
dalam kehidupan orang Balantak. Bahkan
dalam situasi yang tidak langsung berlaku bagi
roh, bantuan dukun diminta. Dalam kehidupan
sehari-hari, sering terjadi pertengkaran hebat
antara suami dan istri. Sering kali mereka
begitu sakit hati sehingga mereka berdua
memegang ujung sepotong rotan yang dipotong
oleh orang ketiga, yang melaluinya mereka
mengungkapkan perasaan mereka bahwa mere-
ka tidak ingin tahu apa pun tentang satu sama
lain lagi, tidak ingin berbicara, tidak ingin
berhubungan seksual satu sama lain; tidak lebih
dari dua potong rotan dapat bertemu lagi, akan
mereka saling mendekati. Setelah memotong-
nya salah satu dari mereka melemparkan
potongannya ke timur, yang lain ke barat. Ini
disebut mamantas asip.

Kadang-kadang suami dan istri melakukan
ini ketika mereka begitu sakit hati satu sama
lain sehingga mereka tidak menganggap kata-
kata yang diucapkan pemimpin, fonggol, untuk
memisahkan mereka dari satu sama lain, sudah
cukup.

Jika kedua orang yang telah saling
mengingkari dengan cara ini ingin memulihkan
ikatan di kemudian hari, hal ini tidak dapat
terjadi tanpa usaha yang keras karena akibat
buruknya akan tampak dengan kematian anak-
anak dan malapetaka lainnya. Untuk hal-hal
seperti itu mereka membutuhkan dukun, mes-
kipun roh-roh tidak ada hubungannya dengan
hal itu secara langsung. Dalam kasus seperti itu
yang dimaksud adalah meniadakan pengaruh
kata-kata yang diucapkan dengan sesuatu yang

160

positif. Kemudian dukun memotong jambul
ayam betina dan mengoleskan darahnya pada
dahi orang-orang yang harus didamaikan satu
sama lain. Ia melakukan hal yang sama dengan
sepotong temulawak (songi). Sementara itu ia
menceritakan mengapa ia melakukannya seper-
ti ini: hal ini berfungsi untuk mempertemukan
kembali kedua orang ini. Beberapa saat setelah
itu, keduanya menyembelih seekor babi agar
kutukan sumpah yang mereka buat tidak me-
nimpa mereka, yang menyebabkan mereka
menjadi sakit-sakitan.

Sumawi

Segala sesuatu yang telah dijelaskan sejauh
ini berlaku untuk beberapa orang yang telah
dipercayakan oleh dukun untuk mengurusinya.
Sesekali mereka melakukan pekerjaan mereka
atas nama seluruh klan, seluruh desa. Pesta
pengorbanan besar yang menjamin kesejahte-
raan masyarakat desa disebut sumawi. Ini
adalah nama tarian melingkar yang ditampilkan
pada hari-hari raya tersebut setiap malam. Pada
masa ketika Balantak masih sepenuhnya pagan,
tarian ini hanya dapat ditampilkan pada pesta
klan ini; itulah sebabnya nama tarian ini
diterapkan pada seluruh upacara. Kemudian,
ketika sebagian besar penduduk telah memeluk
agama Kristen, mereka juga menarikannya
pada kesempatan lain ketika pendeta asli gereja
Kristen tidak melarangnya. Dr. Kaudern meli-
hat tarian ini ditampilkan di Sukon dan ia
memberikan deskripsi berikut tentangnya:

“Mereka menari sumawi, yang diikuti oleh
laki-laki dan perempuan; seorang presenter
atau pemimpin tari, /otu, memulai dengan
sebuah lagu dan perlahan berputar ke arah
matahari di sekitar tiang tengah di ruang dansa,
dalam hal ini di sekitar batang pisang. Tak lama
kemudian lebih banyak orang bergabung dan
berdesakan bahu-membahu mereka perlahan
berputar di sekitar tiang tengah dari kiri ke



kanan. Kecepatannya sangat sederhana: setiap
orang melakukan dua langkah dengan setiap
kaki dan pada langkah kedua bertumpu pada
kaki kanan. Ketika fajar menyingsing, tarian ini
digantikan oleh tarian lain, yang hanya
dilakukan oleh gadis-gadis muda. Mereka
menari dengan langkah cepat dalam lingkaran
lebar dan jarak pendek satu sama lain. Setiap
gadis memegang selendang atau kain di tang-
annya yang setengah terentang dan dengan
langkah cepat mereka berputar di sepanjang
lingkaran ke arah perjalanan matahari.” (I
Celebes Obygder, jilid II, bab 2).

Sebagai pelengkap dari sumawi, dapat dika-
takan bahwa para peserta saling berpegangan
dengan cara mengaitkan jari-jari mereka. Sa-

yang, Kaudern tidak menyebutkan nama tarian
para gadis; mungkin mosoiri, tarian yang dalam
banyak hal menyerupai omosulen. Ketika
orang-orang primitif memeluk agama Kristen,
tarian-tarian suci terdahulu sering dinodai,
seperti yang terjadi pada tarian-tarian di Sula-
wesi Tengah. Memang benar bahwa banyak
terjadi amoralitas dalam pertunjukan tarian-
tarian tersebut; tetapi deskripsi yang diberikan
oleh Dr. Kaudern tentang hal itu mungkin di-
besar-besarkan dan mungkin berasal dari guru-
guru Ambon dan Minahasa, yang menurut
pengalaman saya suka menceritakan sesuatu
dari sudut pandang mereka.

Perayaan sumawi dirayakan secara tidak
teratur dengan selang waktu antara lima sampai
sepuluh tahun. Bila kehidupan berjalan tanpa
peristiwa penting, butuh waktu lama sebelum
mereka memutuskan untuk merayakannya
karena biaya yang dikeluarkan sangat besar.
Bila selama beberapa tahun jumlah anak yang
lahir lebih sedikit dari biasanya, atau bila

4 Dr. Kaudern memberi nama lantang untuk gubuk
ini; lantang, Poso lunta, adalah kata yang mungkin
terdapat di seluruh Sulawesi Tengah dan menunjukkan
sebuah gubuk atau lantai tempat tinggal;. Di Balantak

Alb. C. Kruyt

selama beberapa waktu lebih banyak orang
meninggal sementara tidak ada penyakit
menular sebagai penyebabnya; bila jumlah
hewan piaraan bertambah sangat lambat; atau
bila panen hanya menghasilkan sedikit buah
selama beberapa tahun, maka pemimpin,
tonggol, dan penduduk desa yang paling ter-
kemuka dan terkaya berkumpul dan berdiskusi
apakah mereka tidak dapat mencoba untuk
memperoleh lebih banyak kemakmuran bagi
klan dengan mengadakan pesta sumawi.

Namun, motif pesta semacam itu bisa juga
sebaliknya: bila desa menikmati kemakmuran
khusus selama dua atau tiga tahun, orang-orang
mulai berpikir: "Tidakkah mungkin, bahwa
pada waktunya kesengsaraan akan mengikuti
kemakmuran ini?" Tak lama kemudian mun-
cullah pertanyaan untuk didiskusikan: “Bukan-
kah kita akan merayakan hari raya Sumawi
untuk menjamin kesejahteraan dan menghin-
darkan kita dari malapetaka yang mena-
kutkan?”

Masyarakat membutuhkan banyak persiap-
an untuk pesta tersebut sehingga memakan
waktu sekitar satu bulan. Hewan kurban yang
dibutuhkan harus dipastikan untuk masyarakat
desa: satu orang akan mengurus dua ekor babi,
satu orang lagi mengurus satu ekor, orang
ketiga berjanji akan menyerahkan kambing-
kambingnya dan setiap keluarga harus memili-
ki cukup banyak ayam. Kemudian dibangunlah
sebuah gubuk besar. Gubuk yang dibangun di
Mantok pada pesta sumawi terakhir berukuran
panjang empat puluh yard dan lebar dua puluh
empat yard, menurut para pemimpin saat itu.
Gubuk seperti itu disebut saroa.'* Bagian
tengah lantai terbuat dari bambu, tetapi di
sekeliling-nya telah diletakkan lorong lebar

juga digunakan untuk gubuk yang dibangun anak laki-
laki di cabang-cabang pohon untuk melindungi diri
dari nyamuk.


https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/30
https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/issue/view/30

Pengajian Balantak

dari papan; lorong ini disebut sisiran. Di lantai
ini para dukun dan murid-muridnya melakukan
omo-sulen, tarian dukun dan di sini juga orang
banyak bergerak mengikuti tarian sumawi yang
dilakukan setiap malam hingga fajar menying-
sing. Di gubuk (saroa) ini semua orang ber-
kumpul untuk memanggil roh-roh (moliwaa)
dan menari (omosulen, sumawi). Orang-orang
tidak makan di situ; ini terjadi di dalam rumah,
di bawah atap dan di udara terbuka.

Ketika semuanya telah siap dan orang-orang
berkumpul di saroa untuk pertama kalinya
guna memulai pesta maka dilakukanlah mong-
osuka. Kemudian diambillah sebatang bambu
kuning (timbo taring) yang besar. Bambu itu
didirikan di tengah-tengah gubuk dan dihias
dengan daun kelapa dan bunga. Batang ini
disebut runggul (Kaudern menyebutnya bu-
bungan; yang berarti balok atap). Pada waktu
malam para dukun berkumpul di sekitar batang
ini dan di sana segala macam roh menam-
pakkan diri di dalamnya, setelah itu mereka
mulai menari di koridor kayu (omosulen).
Setelah mereka melakukan ini selama beberapa
saat, mereka kembali ke rumah mereka untuk
makan. Tidak ada pengorbanan yang dilakukan
untuk roh-roh di dekat batang tersebut. Hanya
dikatakan bahwa pinang yang cukup harus
selalu tersedia di sana. Namun ini bukan untuk
para roh, tetapi untuk digunakan oleh para
dukun.

Setelah orang-orang selesai makan di
rumah, mereka berkumpul lagi di gubuk untuk
melakukan sumawi di bawah pimpinan /[otu.
Lotu adalah penyair-penyanyi. la mulai bernya-
nyi sambil mengatur tempo tarian yang
dijelaskan sebelumnya, sementara ia perlahan-
lahan berjalan di atas koridor kayu (sisiran).
Bait-bait yang ia nyanyikan diulang-ulang oleh
para penari dalam segala macam modulasi. Ke-
mudian /ofu memulai bait baru yang diulang-
ulang oleh kerumunan untuk beberapa saat.

162

Dengan cara ini, tarian berlangsung sepanjang
malam. Ketika tarian melingkar berlangsung
dengan baik, /ofu mundur ke tengah gubuk,
tetapi ia terus memberikan bait-bait baru
kepada kerumunan, segera setelah satu bait
selesai. Membuat dan mendorong bait-bait ini
disebut lumotu. Pada omosulen, gendang dan
gong dipukul untuk menunjukkan ritme; ini
tidak terjadi pada sumawi.

Hal ini berlangsung selama enam malam:
para dukun menari omosulen dan masyarakat
menari sumawi. Hari ketujuh disebut /ibayan.
Pada hari itu, orang-orang dari desa tetangga
diundang sebagai tamu untuk datang ke pesta.
Para pemimpin menyembelih tiga ekor babi.
Dagingnya dibagi di antara keluarga-keluarga
yang berbeda yang menyiapkannya untuk
dihidangkan di hadapan para tamu pada jamuan
makan besar. Pada malam hari, kegembiraan
sangat tinggi karena semua tamu ikut serta
dalam sumawi. Keesokan paginya, semua
orang kembali ke tempat tinggalnya. Semen-
tara itu, penduduk desa melanjutkan pesta. Para
dukun menerima penampakan mereka di
batang bambu yang disebut sebagai 'tempat
para dukun dan roh bertemu satu sama lain.'
Kerumunan melanjutkan tarian malam mereka.
Ketika hal ini berlangsung selama enam malam
lagi, hari ketujuh disebut /ibayan lagi; kemu-
dian para tamu datang lagi dan babi disembelih
untuk mereka.

Setelah mereka melakukan /ibayan empat
kali, para pemimpin sepakat untuk mengakhiri
pesta. Hari di mana hal ini akan terjadi
ditetapkan dan banyak tamu diundang untuk
datang. Hari ini disebut balaki’na ‘hari besar.’
Pada malam hari besar, gubuk-gubuk kecil
dibuat di sekitar gudang pesta (saroa) tempat
hewan kurban dibawa bersama untuk dikor-
bankan; gubuk-gubuk kecil ini disebut balaidi;
di sana hewan-hewan akan disembelih. Pada
pesta sumawi terakhir di Mantok, dua belas



babi, dua puluh kambing dan sejumlah besar
ayam disembelih pada hari terakhir pesta.

Pada pagi hari terakhir, para dukun mening-
galkan saroa bersama orang banyak dan
berjalan menuju gubuk-gubuk tempat hewan
kurban diikat. Langkah khidmat ini disebut
malaumo na balaidi ‘turun ke gubuk-gubuk.’
Kemudian para dukun menutupi kepala mereka
dengan sehelai kain katun karena jika mereka
tidak melakukannya, Pilogot mola, Tuhan
surga yang tinggal di matahari akan ‘membelah
perut mereka,” Agaknya ini berarti mereka
akan mengalami sakit perut yang parah. Pada
hewan kurban, para dukun berbicara kepada
roh-roh (moliwaa) dan mempersembahkan
kepada masing-masing dari mereka hewan-
hewan yang telah dipisahkan untuk itu. Semua
ini telah ditentukan sebelumnya. Ketika
mereka siap, mereka mulai menyembelihnya.
Darah hewan tidak digunakan dengan cara
tertentu. Dagingnya kembali dibagi-bagikan di
antara rumah-rumah peserta pesta yang
penghuninya harus memasak daging untuk para
tamu: setiap keluarga diberi sekelompok tamu
untuk dirawat. Tidak sampai malam tiba se-
muanya siap dan jamuan besar pun dimulai.
Pada akhirnya semua orang berkumpul di
saroa dan tarian sumawi dilakukan untuk
terakhir kalinya.

Keesokan harinya pesta resmi berakhir dan
para tamu kembali ke rumah. Namun, bagi para
pemimpin pesta, hari itu masih merupakan hari
yang sibuk. Upah perlu disiapkan untuk para
dukun yang telah memberikan pelayanan mere-
ka di pesta tersebut. Upah ini disebut batarai
bolian; upah ini terdiri dari piring, kain yang
terbuat dari fuya, ayam dan beras sekam. Lotu
menerima bagian yang sama dengan para
pendeta.

Dengan ini, sebagian besar hari berlalu dan
pada malam hari tindakan terakhir pesta ber-
langsung, yaitu momusu’ burake ‘mengusir

Alb. C. Kruyt

roh-roh.” Untuk tujuan itu, para dukun ber-
kumpul di sekitar batang bambu dan meng-
habiskan waktu berbicara dengan roh-roh
(moliwaa). Mereka memberi tahu para roh
bahwa pesta yang diberikan untuk meng-
hormati mereka, kini telah berakhir dan bahwa
mereka sekarang dapat kembali ke tempat
tinggal mereka yang berbeda.

Selama hari-hari raya, para dukun bebas
bergerak: mereka boleh masuk dan keluar dari
pondok pesta sesuka hati tanpa perlu meng-
ambil tindakan pencegahan apa pun kecuali
menutup kepala saat malaumo na balaidi.

Setelah beberapa hari, setelah mereka pulih
dari kelelahan akibat pesta, pondok pesta di-
bongkar. Batang bambu dibuang begitu saja.
Kayu dan penutup atap yang masih berguna
digunakan untuk keperluan lain. Sisanya
dibuang.

References

Adriani, N. 1900. Laolita i Sese nTaola: Het
verhaal van Sese nTaola, oorspronkelijke
tekst in de Bare'e-taal (Midden-Celebes).
(Verhandelingen van het Bataviaasch Ge-

nootschap van Kunsten en Wetenschappen,
51/2.) Batavia: Albrecht.

Adriani, N. 1902. Verhaal van Sese nTaola:
Inleiding en vertaling (Verhandelingen van
het Koninklijk Instituut voor Taal-, Land- en
Volkenkunde van Nederlandsch-Indié, 55
/1). Batavia: Albrecht.

Adriani, N. 1928. Bare’e-Nederlandsch
woordenboek, met Nederlandsch-Bare’e
register. Leiden: E. J. Brill.

Becking, Th. n.d. Nota van toelichtingen. Bel-
um dipublikasikan ms.

Grimes, Charles E.; and Kenneth R. Maryott.
1994. Named speech registers in Astro-
nesian languages. Language contact and
change in the Austronesian world (Trends in
Linguistics, Studies and Monographs 77),


https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/article/view/31
https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/article/view/31
https://lobo.journals.yorku.ca/index.php/default/article/view/31

Pengajian Balantak

edited by Tom Dutton and Darrell T. Tryon,
275-319. Berlin: Mouton de Gruyter.

Hueting, Amon. 1921-1922. De Tobeloreezen
in hun denken en doen. Bijdragen tot de
Taal-, Land- en Volkenkunde van Neder-
landsch Indié 77(1):217-357, 78(1):137-
342.

Kaudern, Walter. 1921. I Celebes Obygder. 2
volumes. Stockholm: Bonniers.

Kruyt, Alb. C. 1930. De To Loinang van den
oostarm van Celebes. Bijdragen tot de Taal,
Land- en Volkenkunde van Nederlandsch-
Indié 86:327-536.

Kruyt, Alb. C. 1932. De pilogot der Banggaiers
en hun priesters. Mensch en Maatschappij
8:114-135.

Kruyt, Alb. C. 1932. De zwarte kunst in den
Banggaai-Archipel en in Balantak. Tijd-
schrift voor Indische Taal-, Land- en Volk-
enkunde 72:727-741.

Kruyt, Alb. C. 1933. Van leven en sterven in
Balantak (Oostarm van Celebes). Tijdschrift
voor Indische Taal-, Land- en Volkenkunde
73:57-95. 24

Kruyt, Alb. C. 1934. De rijstbouw in Balantak
(oostarm van Celebes). Tijdschrift voor
Indische Taal-, Land- en Volkenkunde 74:
123-139.

Kruyt, Alb. C. 1931. De vorsten van Banggai.
Koloniaal Tijdschrift 20:505-528, 605-624.

Schwarz, J. A. Th. 1908. Tontemboansch-
Nederlandsch woordenboek, met Neder-

landsch-Tontemboansch register. Leiden:
E. J. Brill.

164



